

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



#### Über dieses Buch

Dies ist ein digitales Exemplar eines Buches, das seit Generationen in den Regalen der Bibliotheken aufbewahrt wurde, bevor es von Google im Rahmen eines Projekts, mit dem die Bücher dieser Welt online verfügbar gemacht werden sollen, sorgfältig gescannt wurde.

Das Buch hat das Urheberrecht überdauert und kann nun öffentlich zugänglich gemacht werden. Ein öffentlich zugängliches Buch ist ein Buch, das niemals Urheberrechten unterlag oder bei dem die Schutzfrist des Urheberrechts abgelaufen ist. Ob ein Buch öffentlich zugänglich ist, kann von Land zu Land unterschiedlich sein. Öffentlich zugängliche Bücher sind unser Tor zur Vergangenheit und stellen ein geschichtliches, kulturelles und wissenschaftliches Vermögen dar, das häufig nur schwierig zu entdecken ist.

Gebrauchsspuren, Anmerkungen und andere Randbemerkungen, die im Originalband enthalten sind, finden sich auch in dieser Datei – eine Erinnerung an die lange Reise, die das Buch vom Verleger zu einer Bibliothek und weiter zu Ihnen hinter sich gebracht hat.

#### Nutzungsrichtlinien

Google ist stolz, mit Bibliotheken in partnerschaftlicher Zusammenarbeit öffentlich zugängliches Material zu digitalisieren und einer breiten Masse zugänglich zu machen. Öffentlich zugängliche Bücher gehören der Öffentlichkeit, und wir sind nur ihre Hüter. Nichtsdestotrotz ist diese Arbeit kostspielig. Um diese Ressource weiterhin zur Verfügung stellen zu können, haben wir Schritte unternommen, um den Missbrauch durch kommerzielle Parteien zu verhindern. Dazu gehören technische Einschränkungen für automatisierte Abfragen.

Wir bitten Sie um Einhaltung folgender Richtlinien:

- + *Nutzung der Dateien zu nichtkommerziellen Zwecken* Wir haben Google Buchsuche für Endanwender konzipiert und möchten, dass Sie diese Dateien nur für persönliche, nichtkommerzielle Zwecke verwenden.
- + *Keine automatisierten Abfragen* Senden Sie keine automatisierten Abfragen irgendwelcher Art an das Google-System. Wenn Sie Recherchen über maschinelle Übersetzung, optische Zeichenerkennung oder andere Bereiche durchführen, in denen der Zugang zu Text in großen Mengen nützlich ist, wenden Sie sich bitte an uns. Wir fördern die Nutzung des öffentlich zugänglichen Materials für diese Zwecke und können Ihnen unter Umständen helfen.
- + Beibehaltung von Google-Markenelementen Das "Wasserzeichen" von Google, das Sie in jeder Datei finden, ist wichtig zur Information über dieses Projekt und hilft den Anwendern weiteres Material über Google Buchsuche zu finden. Bitte entfernen Sie das Wasserzeichen nicht.
- + Bewegen Sie sich innerhalb der Legalität Unabhängig von Ihrem Verwendungszweck müssen Sie sich Ihrer Verantwortung bewusst sein, sicherzustellen, dass Ihre Nutzung legal ist. Gehen Sie nicht davon aus, dass ein Buch, das nach unserem Dafürhalten für Nutzer in den USA öffentlich zugänglich ist, auch für Nutzer in anderen Ländern öffentlich zugänglich ist. Ob ein Buch noch dem Urheberrecht unterliegt, ist von Land zu Land verschieden. Wir können keine Beratung leisten, ob eine bestimmte Nutzung eines bestimmten Buches gesetzlich zulässig ist. Gehen Sie nicht davon aus, dass das Erscheinen eines Buchs in Google Buchsuche bedeutet, dass es in jeder Form und überall auf der Welt verwendet werden kann. Eine Urheberrechtsverletzung kann schwerwiegende Folgen haben.

### Über Google Buchsuche

Das Ziel von Google besteht darin, die weltweiten Informationen zu organisieren und allgemein nutzbar und zugänglich zu machen. Google Buchsuche hilft Lesern dabei, die Bücher dieser Welt zu entdecken, und unterstützt Autoren und Verleger dabei, neue Zielgruppen zu erreichen. Den gesamten Buchtext können Sie im Internet unter http://books.google.com/durchsuchen.



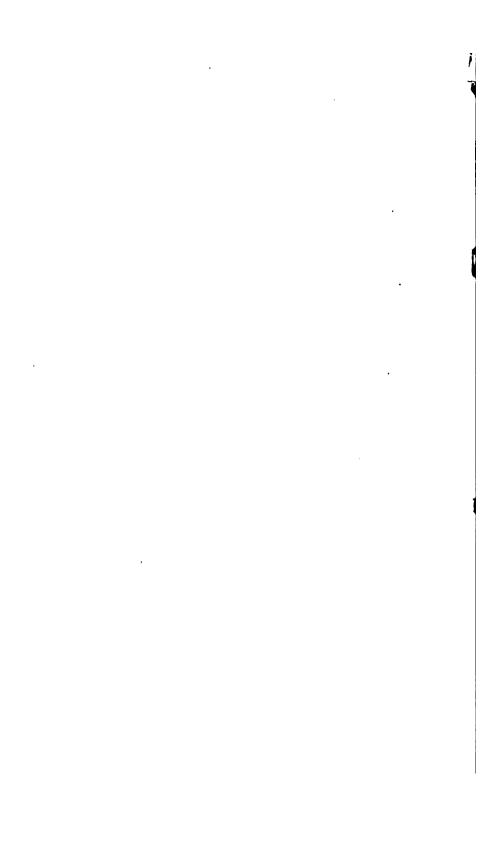


LIBRARY

UNIVERSITY OF CALIFORNIA.

Received John wy

Accessions No. 33291



# Sakob Böhme's

# sämmtliche Werke

herausgegeben

n'a a

R. B. Shiebler.



Band.

Vom dreifachen Leben des Menschen Von der Geburt und Bezeichnung aller Wesen. Von der Gnadenwahl.

Dit einer lithographirten Safel.

Leipzig, 1842.

Berlag von Johann Ambrofins Barth.

BY 5080 B6 v. 4

33291

# Inhaltsanzeige.

#### T.

| De triplici vita heminis,                                                                                                | Selte      |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| ober hohe und tiefe Granbe vom breifachen Beben bes Menfchen burch bie brei Principia.                                   | 3          |
| Bom breifachen Leben bes Menfchen.                                                                                       |            |
| Erftes Rapitel. — Bom Urfund bes bebens; item von ber ewigen<br>Geburt bes gottlichen Wefens.                            | 5          |
| 2 meites Conitel. — Rom Grunde der emigen Webarerill.                                                                    |            |
| Bweites Rapitel. — Bom Grunbe ber ewigen Gebarerin.<br>Drittes Rapitel. — Bon ber fechsten Geftalt ber Ratur; auch       |            |
| eine Anweisung zur göttlichen Ertenntniß.                                                                                | <b>3</b> 2 |
| Biertes Rapitel Bon ber fiebenten Geftalt ber Ratur, ber                                                                 |            |
| Befenbeit ober Leiblichkeit. Item von brei Perfonen in ber                                                               | 48         |
| Gottheit.                                                                                                                | 70         |
| Fanftes Kapitel. — Bon ber theuern und hocheblen Jungfrau ber Beisheit Gottes, und ber englischen Belt. Die andere Porte |            |
| in Ternarium Sanetum, boch ju betrachten.                                                                                | 68         |
| Sedftes Rapitel Die anbere Porte ber Belt, und auch bes                                                                  |            |
| Parabeiles, boch zu betrachten                                                                                           | 85         |
| Siebentes Rapitel. — Wie wir bas Verlorne wieder juden mullen-                                                           | 100        |
| Achtes Rapitel. — Daß außer biefem irbifden Leben noch ein ander                                                         | 112        |
| Leben in uns sei.                                                                                                        |            |
| Reuntes Rapitel. — Bom breifachen Leben, und vom Trieb und<br>gangen Regiment bes Menschen in biefer Belt; boch gu be-   |            |
| tradites                                                                                                                 | 123        |
| Behntes Rapitel Beiter von ber Schopfung aller Befen; unb                                                                |            |
| wie fich ber Menich fuchen und finden foll, und wie er mag                                                               |            |
| alle Peimlichkeit sinden, bis in die neunte Jahl und hoper                                                               | 440        |
| nicht                                                                                                                    | 142<br>158 |
| Eilfres Rapitel. — Bon rechter Erkenntniß bes Menfchen.                                                                  |            |
| Swolftes Kapitel. — Bom driftlichen Leben und Banbels mas<br>bem Menfchen zu thun fet in biefem Jammerthal, bag er       |            |
| Gottes Wert wirte, und also baburch erlange bas ewige                                                                    |            |
| hòáile Gut                                                                                                               | 185        |
| Dreigehntes Rapitel. — Bon Chrifti hochwarbigen Teftamenten,                                                             |            |
| bas fcone Perlenkranglein bes eblen bochtheuern Steins                                                                   |            |
| Myfterti Magni und Lapidis Philosophorum, da die anti-                                                                   |            |
| driftifde Rirche um tanget, und ben immer fuchet, aber nicht                                                             | 196        |
| auf rechtem Grunde und Stelle. Biergehntes Rapitel. — Bom breiten Bege biefer Belt, welcher                              |            |
| in Abgrund führet; und bann von bem fcmalen Steige in                                                                    |            |
| Gottes Reich.                                                                                                            | 211        |

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | Seite                      |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------|
| Bunfgehntes Rapitel. — Bon der vermischten Welt und ihrer Bosheit; wie sie igo stehet, und wie sie ihr Regiment igo treibet: ein Spiegel, da sich ein Jeder mag beichauen und sich prufen, wes Geistes Kind er sei. Aus dem Spiegel der Wunder.                                                                                                                                                                      | 227                        |
| Sechzehntes Kapitel. — Bom Beten und Fasten, und rechter Zusbereitung zum Reiche Gottes; was das Beten sei oder versbringe; was seine Kraft und endlicher Rug sei. — Der rechten wahren einfältigen Christenheit zum Unterricht und zum Troste, und und selber zu steier Auswedung, daß wir mögen würdig werden, zu horen die Stimme des eblen Brautigams, der seine Braut ruset, und sie heimführen will. — Die gar |                            |
| febr liebliche Pforte. Siebzehntes Rapitel. — Bom Segen Gottes in biefer Belt, eine gar febr gute Offenbarung für ben schwachglaubigen Menschen. Achtzehntes Rapitel. — Bom Tobe und Sterben. Wie einem sei,                                                                                                                                                                                                         | 23 <b>3</b><br>25 <b>4</b> |
| venn er flirbt, und wie ihm im Tobe fei. Eine große Wunders<br>Pforte.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 259                        |
| II.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                            |
| •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                            |
| De Signatura Rerum,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                            |
| ober von ber Geburt und Bezeichnung aller Befen                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 269                        |
| Won der Seburt und Bezeichnung aller Wefen.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                            |
| Borrebe des Autoris an ben weisheitliebenden Lefer Erftes Kapitel. — Wie alles stumm und ohne Berstand ift, was von Gott geredet wird ohne Erkenntnis der Signatur; und im menschlichen Gemuth die Signatur nach dem Wesen                                                                                                                                                                                           | 271                        |
| aller Befen liegt Bor ber Bibermartigfeit und bem Streit in                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 273                        |
| Drittes Rapitel. — Bom großen Mpsterio aller Besen.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 277<br>2 <del>84</del>     |
| Biertes Rapitel. — Bon ber Geburt ber vier Elemente und Sterne<br>in ber Metalle und freaturlichen Eigenschaft.<br>Bunftes Rapitel. — Bom sulphurischen Sterben, und wie ber ge-                                                                                                                                                                                                                                     | 293                        |
| ftorbene Leib wieder lebenbig, und in feine erfte herrlichkeit gefest werbe.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 303                        |
| Bechftes Rapitel. — Wie fich ein Waffer und Del gebare, und vom vegetabilifchen Leben und Bachfen.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 307                        |
| Siebentes Kapitel. — Wie Abam im Paradeis und Lucifer ein schoner Engel war, und wie sie durch Imagination und Erhebung sind verborben.                                                                                                                                                                                                                                                                              | 31 <u>4</u>                |
| Achtes Rapitel. — Bom sulphurischen Sube ber Erbe; wie das Wachsen in ber Erbe sei, und auch die Scheidung der Geschlechter.                                                                                                                                                                                                                                                                                         | <b>33</b> 2                |
| Reuntes Kapitel. — Bon ber Signatur, wie bas Innere bas                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 346                        |
| Reufere bezeichnet.<br>3ehntes Rapitel. — Bon ber innern und außern Kur bes Menschen.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 361                        |

|                                                                                                                                   | <b>B</b> eite |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| Eilftes Rapitel. — Bom Proces Chrifti in seinem Beiben, Wob<br>und Aufersteben; vom Wunder des sechsten Beichs in ber             |               |
| Mutter aller Wesen, wie das Consummatum ist vollendet<br>worden, und wie es im philosophschen Werte in der Gieschheit             |               |
| au Ende lauft                                                                                                                     | 380           |
| 3wolftes Kapitel. — Bon ber fiebenten Geftalt im Reiche ber Mutter, wie bas fiebente Reich, als bas Reich ber Sonne,              |               |
| wieber eroffnet und lebendig gemacht werbe, im Gleichnis von Chrifti Auferftebung bargefteffet.                                   | 402           |
| Dreizehntes Rapitel. — Bon bes Geiftes und Korpers Biber.                                                                         | TOC           |
| willen, und von berer Rur und Beilung                                                                                             | 411           |
| Bierzehntes Rapitel. — Bom Mabe Sulphuris, Mercurii und<br>Salis; von der Gebarung Gutes und Bofes, wie fich eines                |               |
| ins andre verwandelt; und wie eines im andern seine Eigen-                                                                        |               |
| schaft offenbaret, und bleiben boch in ber erften Schöpfung<br>im Bunder Gottes ju feiner Gelbstoffenbarung und herr-             |               |
| Lichteit ftehen.                                                                                                                  | 423           |
| Fanfgehntes Rapitel. — Bon bem Billen bes großen Myfterii in Gutem und Bofem; wovon ein guter und bofer Bille                     |               |
| urftanbe, und wie sich einer in andern einführe.                                                                                  | 440           |
| Sechzehntes Rapftel. — Bon ber ewigen Signatur und himms<br>lifchen Freude, warum alle Dinge in Bos und Gut find                  |               |
| eingeführet worben                                                                                                                | 452           |
|                                                                                                                                   |               |
| III.                                                                                                                              |               |
| De Electione Gratiae,                                                                                                             |               |
| ober von ber Gnabenmahl, ober bem Billen Gottes über bie                                                                          |               |
| Menschen                                                                                                                          | 463           |
| Von der Gnadenwahl.                                                                                                               |               |
| Borrebe bes Autoris an ben Lefer                                                                                                  | 465           |
| Erftes Rapitel. — Bon bem einigen Billen Gottes, und von Ein-<br>führung feines Befens feiner Offenbarung. Bas ber einige         | 4             |
| Sott fei. 3 weites Rapitel. — Bom Urftanb Gottes ewigfprechenben Bortes,                                                          | 467           |
| und von ber Offenbarung gottlicher Rraft, ale von Ratur und Eigenschaft.                                                          | A7A           |
| Drittes Rapitel Bon ber Ginführung ber feurischen Sciens in                                                                       | 474           |
| Beftaltniß gur Ratur und gum Wefen; wie fich bie Scieng                                                                           |               |
| in Feuer einführe, was das sei, und wie die Bielfältigung entstebe.                                                               | 402           |
|                                                                                                                                   | 483<br>493    |
| Biertes Kapitel. — Bom Urstande der Creation.<br>Känftes Kapitel. — Bom Urstand des Menschen.                                     | 503           |
| Sechstes Rapitel. — Bom Falle des Menschen und seinem Weibe.<br>Siebentes Kapitel. — Bon der thierischen Offenbarung im Menschen, | 513           |
| wie Abam und Eva ihre Augen aufgethan worden, und wie                                                                             |               |
| das im Grunde zu verstehen sei.                                                                                                   | 524           |
| Achtes Rapitel. — Bon ben Sprüchen heiliger Schrift, wie biefelben gegen einander ftehen, wie man fie foll verstehen; und dann    |               |
| von dem Baum bes Lebens, und ber Erkenntnif Gutes und                                                                             |               |
| Shies.                                                                                                                            | 630           |

•

### VI

|                                                                                                                                                                                            | <b>C</b> eite      |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------|
| Reuntes Kapitel. — Bom Gegensat ber Sprücke in ber Schrift, als vom rechten Berftande ber Schrift.                                                                                         | 564                |
| Behntes Rapitel Rurge Berfaffung ber Schrift . Cinwarfe, welche bie Bernunft gefangen halten, wie fie zu verfteben                                                                         |                    |
| find.<br>Eilftes Rapitel. — Beitere Bergleichung und Erklarung ber Sprike                                                                                                                  | <b>690</b>         |
| von der Bahl.                                                                                                                                                                              | 603                |
| 3 wolftes Kapitel. — Auger Bericht etlicher Fragen, welche bie<br>Bernunft irren, barinnen fie meinet, Gott verstockte ben<br>Denichen aus einem sonbertichen fürgesetten Billen; wie bie- |                    |
| felben zu verstehen find.<br>Dreizehntes Rapitel. — Summarischer Schluß aller biefer Fragen.                                                                                               | 61 <b>4</b><br>629 |



# De triplici vita hominis,

ober

hohe und tiefe Grunbe

# vom dreifachen Leben des Menschen

burch bie brei Principia,

in welchen klärlich angezeiget wird beibes das Ewige und auch das Tödtliche, und warum Gott (das höchste Sut) Alles hervor an das Licht gebracht habe, warum auch immer Eines wider das Andere laufe und selbiges verderbe, und dann, was wahr oder falsch sei und wie sich das Eine von dem Andern scheide;

Worin vornehmlich die drei Principia gegründet sind, welche dann der einige Ursprung oder Quelle sind, aus welcher die Dinge ausstellen und erboren werden;

Woraus zumalen auch klarlich zu erkennen die manscherlei Glaubensmeinungen, warum und aus was Ursache so vielerlei Meinungen unter den Menschenkindern vom Wesen oder Willen Gottes entstehen; was auch dem Menschen nöthig und nüglich zu thun sei, damit er des hochsten oder ewigen Gutes möge theilhaftig werden; und

dann auch zugleich von dem Ausgange und Ende aller Alinge, warum alle Dinge in einer folchen Eigenschaft over Wesen erschienen und hervorgekommen sind.

Bu Trost ber armen, verwundeten und kranken menschlichen Seele und zu Wiederaufbauung der wahren dristlichen Religion, worin der Widerchrist ganz bloß und affendar stehet.

Gestellet für uns selbsten zum Ingebenk und Auftichtung in dieser verwirreten, elenden und trubseligen Zeit, im Sahr 1620.



## Wom dreifachen Leben des Menschen.

## Das 1. Kapitel.

Bom Urfund bes Lebens; item von ber ewigen Seburt bes gottlichen Befens.

o wir uns entsinnen unsers Lebens Anfang, und wollen bas halten gegen das ewige Leben, welches wir in der Werheißung haben: so konnen wir nicht sagen oder sinden, daß wir in diesem außerlichen Leben daheim find, denn wir sehen des außerlichen Lebens Anfang und Ende, dazu die ganze Zerbrechung und endliche Berwesung unserer Leiber: mehr sehen und wissen wir von keiner Wiederkunft in dieses Leben, haben bessen auch keine Berheißung vom hochsten und ewigen Gute.

2. So benn nun ein Leben in uns ift, welches ewig, unzersbrechlich ift, mit welchem wir trachten nach bem bochften Gute; und auch ein Leben von dieser Welt, welches endlich und zerbrechlich ist; und auch ein Leben, darin die Quall und Ursache des Lebens stehet, in welchem die hochste Fährlichteit des ewigen Verderbens, Jammers und Clendes stehet; so ist uns Noth zu entsinnen des Lebens Ansang, wovon solches alles herrühre und sich also urbunde.

3. Und so wir uns benn nun bes Lebens entsinnen, was das sei, so finden wir, daß es ein brennend Feuer sei, das da zehret; und so das nicht mehr zu zehren hat, erlischt es, wie das an allen Feuern zu sehen ist. Denn das Leben hat seine Zehrung vom Leibe, und der Leib von der Speise: denn so der Leib nicht mehr Speise hat, so verzehret ihn das Lebensseuer, daß er rerweltet und verdirbet, als eine Wiesenblume, so die nicht Wasser hat, umfällt.

4. So aber noch ein Leben im Menfchen ift, bas ba ewig unb

ungerbrechlich ift, ale bie Seele, welche auch ein geuer ift, und muß eben fomohl Behrung haben, als bas elementifche tobtliche Leben: fo ift une feine Quall und Speife ju entfinnen, mas ba fei, bas

ihm immer Speife gebe, bag es in Ewigetit nicht erlofche.

5. Und bann jum britten, fo befinden wir in unferm Seelens bag noch ein großer hunger barinnen fei nach einem anbern bobern und beffern Leben, als nach bem bochften Gut, melches bas gottliche Leben genannt wirb, bag fich bie Seele nicht laft an ihrer eigenen Speile begnügen; fonbern begebret mit großem Sebnen und Berlangen bas bochfte und befte Gut, nicht allein zu einer Bonne, fonbern im Sunger ju einer Speife.

6. Go ift nun in großem Biffen und mabrer Ertenntnig, bag ein jebes Leben begebret feiner Mutter, baraus bas Leben erbos ren wirb, ju einer Speife; als bas Solz ift bes Feuers Mutter, beffen begebret bas Reuer, und fo es von feiner Mutter getrennet wird, fo erlifchet bas. Go ift bie Erbe aller Baume und Rrauter Mutter, und bie begebren ibr; und bas Baffer mit ben ambern Elementen ift ber Erbe Mutter, fonft ftunben fie im Tobe, und wuchse barinnen und baraus weber Metall noch Baume, auch tein Rraut und Gras.

7. Wir feben vornehmlich, bag bas elementische Leben in einem Sube ftebet, bag es ein Sieben ift; und fo es nicht mehr feubt, erlischets. Much fo wiffen wir, bag bas Geftirn bie Elemente angundet; und find die Sterne ber Elemente Reuer, und Die Sonne ganbet bie Sterne an, bag alfo ein Quallen und Sieben in einanber ift; aber bas elementische Leben ift endlich und zerbrechlich, und bas Seelenleben ift ewig.

8. Go es benn nun ewig ift, fo muß es auch von bem Ewis gen fein, wie benn ber theure Pofes gar recht bavon fcreibt: Sott babe bem Menschen ben lebenbigen Dem eingeblasen, so sei ber

Menich eine lebendige Seele geworben. Gen. 2, 7.

9. Bir tonnen aber nicht fagen, bieweil ber Denfc in einem breifachen Leben flebet, bag jebes Leben besonders flebe, mit einer fonberlichen Geftalt; fonbern wir befinden, baf es in einander ift, und hat boch jedes Leben feine Birtung in feinem Regiment, in feiner Mutter. Denn gleichwie Gott ber Bater ift alles (benn es urftanbet fich alles von ibm, und ift aller Orten gegenwartig, und ift die Fulle aller Dinge, und bas Ding begreift ibn boch nicht, und ift auch bas Ding nicht Gott, weber feines Geiftes, noch bes rechten gottlichen Wefens; bag man gar von teinem begreiflichen Dinge fagen tann: bas ift Gott, ober allhie ift Gott vor anbern Dertern; und ift boch mabrhaftig gegenwartig, Er balt bas Ding, und bas Ding ihn nicht; Er begreift bas Ding, und bas Ding ibn nicht, benn Er mobnet nicht in bem Dinge, sonbern in fic felber, in einem anbern Principio):

10. Also auch ist die Seele bes Menschen von Gott eingesblasen: die wohnet in dem Leide, die ist mit dem Sternens und Sternenen-Seist umfangen, nicht allein wie ein Kleid den Leid bes deckt; sondern ist mit dem Sternens und elementischen Geist inssiciret, gleichwie die Pestilenz oder eine andere Krankbeit den eles mentischen Geist inssiciret, daß er seinen Leib vergistet, hinfallt und stirbet, da sich dann auch die Sternen-Quall von der Seele bricht, und selber verzehret: dieweil die elementische Mutter zerbricht, so hat der Sternengeist auch keine Speise mehr, verzehret sich derowes gen selbst; die Seete aber bleibet rohe, dieweil sie don einer andern Speise lebet.

11. Also verstehet uns in bem Wege: obgleich die Seele also ift mit dem Sternens und elementischen Geist gefangen, daß dieselbe Quall in der Seele wohnet; so hat doch die Seele eine andere Speise, und lebet in einem andern Principio, ist auch eines andern Wesens: benn ihre Essentien sind nicht aus dem Gestirne, sondern haben ihren Anfang und körperliche Vereinigung aus dem ewigen Vande, aus der ewigen Natur, welches ist Gottes des Vaters vor dem Licht seiner Liebe; indem er in sich selber eingehet und machet ihm selber das zweite Principium in seiner Liebe, daraus er sein ewiges Wort und Herz von Ewigkeit in Ewigkeit immer gebieret, da sich benn der heilige Name Gottes immer urkundet, und bes halt seine göttliche Natur, als ein Geist im andern Principio in sich selber, und wohnet in Nichts als nur blos in sich selber.

12. Denn obgleich das Band ber ewigen Ratur in ihm ift, so ift doch der göttliche Geist dem Bande nicht unterworfen; denn ber Geist zundet das Band ber Natur an, daß es mit des Lichtes Kraft in der Liebe und im Leben des Worts des herzens Gottes erleuchtet und quellend wird, daß es seine heilige Wonne und

Parabeis bes Beiftes, fo Gott genannt ift.

13. Also auch die Seele des Menschen ift aus dem Bande bes ewigen Urkundes, barinnen ewig stehend, und begehret in sich selber ins andere Principium zu Gott einzudringen und sich zu ersättigen an Gottes Kraft.

14. Dieweil sie aber also mit ganzem Wesen, mit ihren eigenen Effentien, nicht kann ins Licht und Kraft Gottes eingehen so wenig als die ewige Natur kann ins Licht Gottes eindringen, daß sie das Licht eigenthümlich in eigener Gewalt hatte, sondern das Licht scheinet aus der Liebe in seinem Principlo in der ewigen Natur: daß also das Licht ein herr der ewigen Natur bleibet, dies weil es die ewige Natur nicht ergreiset, sondern erfreuet sich in dem Licht, und bringet hervor seine Wunder in des Lichtes Kraft und Berkland, da sie dann offenbar werden]:

15. Alfo auch tann bie Seele bes Menfchen nicht mit ihren Effentien ins Licht Gottes einbringen, baffelbe zu bewaltigen; fonbern

muß in fich felber, als in ein ander Principium ju Gott einbringen in feine Liebe: denn bu mußt allhie eine andere neue Geburt in der Seele verfteben, benn fie muß nicht allein aus bem Sternen . und elementischen Leben ausdringen, fondern auch aus ihrer eigenen Lebens-Quelle und ibren Billen ichopfen im Leben Sottes, barinnen ju fein; und berfelbe gefchopfte Wille wird von Gott angenommen, und Gott wohnet in bemfelben Billen. Alfo tommt bas gottliche Leben und Licht in Die Seele, und ift Gottes Rind: benn fie ftebet in ihrer Quall und Leben als Gott felber in ber Quall

ber emigen Natur.

16. Allbier verfteben wir nun, bag außer bem Lichte Gottes bes zweiten Principii in ber emigen Natur eine angftliche Qual fei; benn bes Lebens Band flebet im Feuer; mann aber baffelbige Keuer von ber beiligen gottlichen Liebe inficiret und gefangen wird, fo gehet bas Leben in fich felber aus in ein andere Quall, benn ihm wird ein ander Principium aufgeschloffen, allba innen lebet es, und ift bas Leben in Gott; gleichwie Gott in fich felber mobnet, und ift boch mahrhaftig felber alles, es ift alles von feiner Natur bergetommen. Du mußt aber verfteben, nicht alles aus ber emigen Natur, allein bie Seele und bie englischen Geifter; fondern von feinem gefchopften Willen, welcher einen Unfang bat, als vom Meußern: barum find auch alle Befen biefer Belt vergangtich.

17. Und befinden wir bierinnen unferer Geele erichredlichen großen Fall unserer erften Eltern, bag fie ift in Beift biefer Belt eingegangen in eine frembe Berberge, und hat verlaffen bas gotte liche Licht, barinnen fie ein Engel und Rind Gottes mar. Darum muß fie wieber ausgehen, aus bem Beifte ber Sterne und Elemente

in eine neue Geburt ins Leben Gottes.

18. Beit aber baffelbe ber Seele nicht moglich mar, fo fam bas Leben Gottes aus Liebe und Gnaben ju uns ins Rleifch, und nahm unfere menschliche Seele wieder in fich, in bas gottliche Leben, in bes Lichtes Rraft, daß wir allbier tonnen in bemfelben Leben gu Bott in eine neue Geburt einbringen.

19. Denn gleichwie wir mit Abams Geele find alle aus bem Leben Gottes ausgegangen, und bie falfche Gucht von ber Seele unferer Eltern (als aus Ginem Baume alle erzeuget) geerbet haben: also hat uns bas Leben Gottes in Chrifto wieder neugeboren, bag. wir im Leben Chrifti tonnen wieber ins Leben Gottes eingeben.

20. Und fo es nun ift, bag unfre Seele im Banbe bes emis gen Urtundes ftebet mit bem Beifte biefer Welt inficiret, und vom Grimme bes Urkundes im Leben bes emigen Feuers, als in ber ewigen Natur gefangen; fo muffen wir mit unferen Geelen, jeder fur fich felber, ins Leben Chrifti ju Gott einbringen in die neue Biebergeburt, ins Leben und Geift Chrifti: und hilft allbie teine Beuchelei, Scheinheiligfeit ober eigene Berte ber Berbienfte;

benn anbers kann ber armen Seele nicht gerathen werben, sie gehe benn in sich seiber, als in einen neuen geschöpften Willen mit großem beständigen Ernst ins Leben Christi ein: ba wird sie mit gar großen Ehren von Gott und seinen Kindern im andern Principio empfangen, und wird ihr gegeben der eble theure Schatz, als das Licht des ewigen Lebens, welches die Quall des Seelenseuers im ersten Principio, darinnen sie mit ihren Essentien wesenklich ewig stehet, erleuchtet, und aus Angst Liebe machet, aus Ausstelgen und Brensnen, als des Feuers eigen Recht, ein demuthig liedlich Lachen in sanster Wonne.

21. Und ift die Seele also in einer Wonne im gottlichen Lesben, wie ich es etwa vergleichen möchte einem angegundeten Lichte, da der Stock der Kerzen brennet, und giebt einem unnesamen Schein von sich; da in dem Schein kein Quall ift, sondern eine lichte Wonne, und bleibet doch die brennende Glut: jedoch mußt du es verstehen, als wenn in der Slut keine Wehe empfunden wurde, sondern nur also eine Ursache des Lebensschießeins sei, wie man denn kein Feuer kann mit dem göttlichen vergleichen; denn die göttliche Natur, daraus das göttliche Lebensseuer brennet, ist mit der Liebe Gottes inssiciret, daß das Licht Gottes ein ander Principium in sich selber machet, darinnen keine Natur empfunden wird, denn es ist der Natur Ende.

22. Darum kann bie Seele in ihren eigenen Effentien bas Licht Gottes nicht fahen zu bewältigen, benn sie ist ein Feuer in ber ewigen Natur und erreichet nicht ber Natur Ende; benn sie bleibet in ber Natur, als in eine geschaffene Creatur aus ber ewisgen Natur; und ba doch keine Begreislichkeit ist, sondern ein Geist in siebenerlei Gestalt: und da doch im Urkund nicht sieben, sondern nur vier erkannt werden, welche das ewige Band halten, und sind die Quall in der Angst, darinnen stehet das ewige, und daraus werden die andern Gestalten alle erboren, darinnen Gott und himmelreich stehet; und in den vier Gestalten die Angst und das Webe: so die bloß und allein stehen, so verstehen wir darinnen das höllische Feuer und den ewigen Jorn Gottes.

23. Und ob wir nicht wissen des gottlichen Wesens Urkund, benn es hat keinen; so wissen wir doch die ewige Geburt, die nie keinen Ansang gehabt hat. So sie denn keinen Ansang gehabt, so ist sie noch heute als sie von Ewigkeit je gewesen ist; darum dürsen wir wohl das angreisen, das wir heute sehen, und im Lichte Sottes erkennen: und soll uns darum Niemand für unwissend achten, daß uns Gott zu erkennen giebt sein eigen Wesen, welches wir nicht können und sollen verleugnen, del Verlierung des göttlichen Lichts und unsers ewigen Heis; sintemal es auch keinem Menschen möglich ist zu nehmen, es werde ihm denn aus Gottes Inade in seiner Liebe gegeben. Und so es ihm denn wird gegeben, so stehet

,die Seele in der Erkenntnif in den Bundern Gottes, die redet nicht von fernen oder fremden Dingen, sondern von denen Dingen, darinnen sie flehet, und von sich selber: denn fie wird in Gottes Licht

febend, baß fie fich tann felber tennen.

24. Daß nun solches kann sein, so benket, bag ber Seele Effentien fleben im Urkunde im ersten Principio, und daß das gottliche Licht scheinet in sich selber, und macht das andre Principium;
also sind berer zwei, und sichet die Seele in der hohen Erkenntnis
vom Lichte des andern Principii, welches in ihr scheinet. Warum
soll sie denn nicht von ihrem Vaterlande reden, darinnen sie lebet?
Und du, tolle Welt, im dritten Principio, im Geiste der Sterne
und Elemente, willst ihr das verbieten, die du boch an Gott blind,
und im ewigen Zorne und im Quall des Urkundes gefangen liegest?

25. So denn bem also ist, so wollen wir den Grund des emisgen Bandes seinen zu einem Spiegel dem, der da begehret zu sehen, wiewohl es ist, daß er es von uns nicht mag erlernen, er trete denn seiber in die neue Geburt, ins Leben Jesu Christi, daß das gottsliche Licht selber in ihm scheine, sonst sind wir ihm bistorisch und

nicht verftanben.

26. So wir aber reben vom Quall des Feuers und seiner Anzundung, welche wir vom Feuer des Lebens verstehen, so wissen wir gewiß, daß basselbe im Urkunde, vor der Anzundung des Feuers, nur in zweien Gestalten stehet; und hat nur eine einige Mutter, die ist herbe, und zeucht an sich, und da sie doch auch in sich selber nichts ist als ein Wille des ewigen Vaters, in der ewigen Natur, welchen er gesetzt hat in sich selber, sich zu offenbaren und seine Wunder zu zeigen.

27. Nun ist berselbe Wille ewig und herrühret aus nichts als nur aus sich selber: und so ber nicht ware, so ware alles ein Nichts, weber Finsternis noch Licht; und so benn Etwas ist, so ist es der ewige Wille, der ist herbe und begehrend, als nämlich die Wunder ber Schöpfung. So denn nun ein Begehren ist, so zeucht das Begehren in sich, und das Angezogene ins Begehren machet den Willen voll, daß das Begehren voll wird: denn der Wille ist dunne als ein Nichts, und das Angezogene im Willen machet den Willen dich, und ist seine Kinsterniß; also stebet das ewige Begehren

in ber Kinfternig.

28. So nun der Wille im Begehren an sich zeucht, so ist das Anziehen ein Stachel der Regung, denn der Wille ist dunne als ein Nichts, und ist stille als ein Nichts. So denn nun der Wille ein ewiges Begehren ist, so zeucht er auch ewig in sich: und da er doch nichts hat anzuziehen, sondern er zeucht sich selber, und schwängert sich, daß aus dem Nichts eine Finsternis wird; und das Anziehen machet den Stachel der ersten Essentien, daß also eine Regung sei und ein Urkund der Beweglichkeit.

29. Run aber kann auch ber Wille bas Anziehen mit ber Schwänsgerung nicht leiben: benn er will frei fein, und mag boch nicht, benn er ift begehrend; und so er benn nicht mag frei werden, gehet er mit dem Anziehen in sich, und fasset in sich einen andern Willsten, aus der Finsternis auszugehen in sich selber: und derfelbe and dere gefasset Wille ist das ewige Gemuth, und gehet in sich selber als ein schneller Blis, und zerspreuget die Finsternis, und gehet in sich selber aus, und wohnet in sich selber, und machet ihm also ein ander Principium anderer Quall, denn der Stachet der Regung bleibet in der Finsternis.

30. So muffen wir nun von den Gestalten in der herben finstern Natur reden; benn auf solche Eigenschaft und Art urkundet sich die Natur. Denn wir verstehen, daß sich die Finsterniß sehnet nach dem Lichte, welches ewig gegen ihr ftehet, aber in einem

anbern Principio.

31. Denn die zwei Gestalten, als Herbe und Bitterstachlicht, sind der Urkund alles Wesens, und der ewige Wille ist die Mutter, in der sie sich gebaren: und ist uns zu verstehen, daß die herbigs keit mit dem Fassen des Willens immer an sich zeucht, und das Anzieden ist der Stachel der Regung, welches die herbigkeit nicht mag erdulden. Denn die herbigkeit begehret das herbe strenge Einschließen im Tode, und die stachlichte Bitterkeit ist der Aufschließer; und da es doch in sich nichts ware ohne den Willen.

32. So nun die Herbigkeit also ftrenge anzeucht, so kann es ber Stachel, als bes herben eigen Unziehen nicht bulben, sondern reget sich viel sehrer, und die herbigkeit kann bas Regen auch nicht bulben, benn sie begehret ben ftillen Tob. Also ist bas eine Kette und Band, bas sich immer selber machet, und hat keinen Macher.

- 33. So nun biefes also geschwind in einander gehet als ein schweller Gedanke, so begehret der Stachel aus der Herbigkeit, und kann doch auch nicht, denn die Herbigkeit gebieret und halt ihn auch: und so er dann nicht über sich kann, so wird er drehend als ein Rad, und zersprenget also die angezogene Herbigkeit, und machet eine stete Berwirrung und Vermischung, in welchem das Brechen oder Wehe stebet; wiewohl allhie keine Kuhlung ist, sondern nur Sestätte der Natur. Und verstehen wie hierinnen die Fühlung, und da es doch nicht ist, denn es ist keine Materia, sondern des Seizstes, oder der ewigen Natur Urkundlichkeit in dem ewigen Willen: denn das herbe Begehren zeucht und macht gerade, so zersprengets die Bitterkeit im drehenden Rade, daß also die Vielstältigung der Essentien entstehet, und ist gleich einer Unsinnigkeit, oder wie ich sagen möchte im Gleichnis, eine Verwirrung der ewigen Bewegliche keit, eine Ursache der Essentien.
- 34. Goldes muß der ewige Bille in fich leiben, darum faffet er ihm einen andern Willen, aus diefem Rade zu entfliehen,

und mag boch auch nicht; benn es ist sein eigen Wesen: und so er nicht mag, und boch auch sein ewig Begehren und Sehnen nicht mag tassen, so halt und zeucht er boch an sich, das also die Essentien immer geboren werden, und boch außer dem Begehren ein Nichts stw. Und stehet also die ganze Gestalt im Schalle, und heißet War: und so der Wille denn nicht mag frei sein, geräth er in große Angst (nach menschlichem Berstande also zu reden, auf daß der Leser den Sinn ergreise und die Tiefe); denn der Wille ist die Fassung, und das Gesasset im Willen ist seine Finsternis, und das Begehren ist die Essentien, also das allda innen keine Zahl funden wird, sondern als nach der Beweglichkeit ist die Menge.

- 35. Diese zwei Sestalten sind die ewigen Effentien, und bas ewige Band, das sich selber machet, und kann anders nicht thun; benn die große Weite ohne Ende begehret der Enge und eine Einfastlickkeit, darinnen sie sich mag offenbaren. Denn in der Weite und Stille ware keine Offenbarung, so muß ein Anziehen und ein Einschließen sein, daraus die Offenbarung erscheine.
- 36. Auch fo muß ein Wiberwille fein; benn ein heller und stiller Wille ist wie ein Nichts, und gebieret nichts. Soll aber ein Wille gebaren, so muß er in Etwas sein, barinnen er forme, und in bem Dinge gebare; benn Nichts ist nichts, sonbern eine ewige Stille ohne Regung, ba weber Finsternis noch Licht ist, auch weber Leben noch Tob.
- 37. So wir aber benn klar sehen, daß Licht und Finsterniß ist, bazu eine ewige Beweglichkeit und Formirung, das nicht allein im Loco dieser Welt sein mag, als weit unsere Sinne reichen, sondern ohne Ende und Jahl; da benn die englische Welt rein erscheinet, und boch nicht in der Einschließung der Finsterniß: so ist unser Sinn zu erheben nach der englischen Welt, und welche doch auch nicht außer diesem Loco ist, sondern in einer andern Quall, und im ewigen Lichte; und da doch kein Licht sein mochte, es sei denn eine Gebärerin.
- 38. Soll es nun aus ber Gebärerin erscheinen, so muß es aus ber Gebärerin ausgehen: benn bie Gebärerin ist eine Finsternis, und da sie boch auch nichts wäre, so nicht bas ewige Wort stünde, welches ben ewigen Willen schöpfet; und in bem Schöpfen ist die Geburt bes ewigen Wesens. Davon sagt St. Johannes K. 1, 1. 2. 3. Im Anfang war das Wort, und das Wort war bei Gott, und Gott war das Wort, basselbige war im Ansang bei Gott. Alle Dinge sind durch dasselbe gemacht, und ohne dasselbe ist nichts gemacht, was gemacht ist.
- 39. Allhier, mein liebes Gemuth, bebente, woher Licht und Kinfternif tomme, dagu Freude und Leid, Liebe und Feinbichaft,

dazu himmels und Sollenreich, Gut und Bofes, Leden und Eins fchließen bes Lobes.

40. Du sprichst: Sott hat solches geschaffen. Ja recht; warum bist du aber blind, und erkennest das nicht, so du doch Sottes Sleichheit bist? Warum redest du von Sott mehr als du weist, oder dir geoffenbaret ist? Warum machst du Sesete von Sottes Willen, davon du nichts weist, sintemal du ihn nicht kennest? Der warum schließest du bein Leben in Tod, so du doch wohl leben und Sott erkennen magst, welcher in dir wohnet? Denn du hörrest auch das vom St. Johanne, das alle Dinge sind durchs Wort gemacht.

41. So aber Gott bas Bort ift, bas alle Dinge hat gemacht, fo muß er in allen Dingen sein gewesen; benn ein Geist ist nicht ein gemacht Befen, sondern ein geboren Befen in sich selber, welsches das Centrum ber Geburt in sich selber hat, sonft ware er ger-

brechlich.

42. So muß nun das Centrum in dem ewigen Macher stehen, sonst ware es vergänglich. Und da von Ewigkeit nichts gewesen ist als allein das Wort, und das Wort ist Gott gewesen: so muß es ja sein eigener selbsteewiger Macher sein, und muß sich als ein Wort aus sich selber, als aus seinem Macher selbst aussprechen; denn wo ein Wort ist, da ist auch ein Sprecher, der es spricht. So nun das sein Bater ist, der es spricht, und das Wort sein Sohn, welches aus dem Centro des Baters gesprochen wird, und der Bater in seinem Centro sich ein verzehrend Feuer nennet; der Sohn, als das Wort aber, ein Licht der Liebe, Demuth, Sanstmuth, Reinigkeit, Heiligkeit, und der Vater des Worts in der ganzen Schrist auch also erkannt und genannt wird: so ist uns ja zu betrachten des Feuers Quall im Centro des Baters, sintemal der Vater und das Wort eins ist, und nur in zweien Sestalten; und auch der Erimm und Jorn, mitsammt der Höllen Abgrund, im Centro des Baters stehet; denn St. Iohannes saget: Von und durch ihn sind alle Dinge, und ohne ihn ist nichts gemacht. K. 1, 3.

43. Denn da das Wort wollte machen, und der Water burchs Wort, so war allda keine Materia, daraus er machte; denn es war alles ein nichts, weder Boses noch Gutes, weder Licht noch Finsternis, sondern das Centrum ftund allda, und das war der ewige Wille, und der Bater ist das Centrum, und der Wille ist sein herz, Sohn und Wort: das ist allein das ewige Wesen, und das Band, das sich seiber machte. Und da man doch die Gottheit nicht also ergreisen mag, sintemal das Wesen einen Unterscheid giebt, und in zweien Principien erscheinet: also wollen wir euch den Grund

vorlegen, als wir benn folches gewißlich ertennen.

44. Und gelanget unfer Schreiben und Furnehmen ju bem Ende, baf ihr fehet, wie ihr alfo blind ohne Ertenntnig handelt, wann

ihr folde große Auslegung ber Schriften ber Seiligen machet, von Gottes Befen und Willen, und ertennet ihn boch nicht.

45. Ihr verfolget einander, schmabet und schandet einander, richtet Krieg und Emporung an, verwüstet Land und Leute um der wahren Erkenntnis Gottes und seines Willens, und seid boch so blind an Gott als ein Stein. Ihr kennet euch selber nicht; noch seid ihr so rasend, und streitet um Gott, der ein Macher, Erdalter und Träger aller Dinge ift, der in allen das Gentrum ist: so streitet ihr um sein Licht, das doch im Jorn und in der Bosheit in Ewigkeit nicht erschent; sondern in der sansten Liebe und Demuth gehet sein Gentrum auf: und ihr seid also rasend und toll, und vermeinet, ihr habts also auf eurer Junge im Streite der Bosheit. Ihr habts nicht, sondern nur die historiam der heiligen, welche das Licht haben aus ihrem Centro scheinend gehabt; darum haben sie aus dem h. Geiste, welcher aus dem Lichte ausgehet, geresdet; ihr aber nehmet ihre Worte, und eures Herzens Centrum ist vest zu, laufet und rennet in den vier Gestalten der Bosheit.

46. Als will ich euch anzeigen ben Grund ber zwei ewigen Principien aus einem Centro, daß ihr boch sehend werdet, wie ihr im Reiche bes Teufels laufet, ob ihr vielleicht euch wollet bekehren, und von eurer Hoffart ablassen, und in euch selbst eingeben, und

alfo erlangen bas bochfte und ewige Gut.

47. So will ich auch zeigen, was wir in Leib und Seele find, auch was Gott, himmel und Holle sei. Das nehmet euch für keinen Tand; benn es bewähret sich an allen Dingen, und ist nichts zu klein, es stehet darinnen offenbar, und nur verblendet euch nicht mit der leidigen Hoffart in eurem Dünkel! Forschet nach dem Grunde der Natur, so erfahret ihr alle Dinge, und gehet nicht also toll auf den bloßen Buchstaben der Historien, und machet nicht also blinde Geses nach euerm Dünkel, damit ihr einander verfolget: ihr seib hierinnen blinder als die Heiden.

48. Forschet nach ber Schrift herzen und Geiste, daß er in euch geboren werde, und euch das Centrum der gottlichen Liebe aufgeschlossen werde, so möget ihr Gott erkennen, und recht von ihm reden; denn aus der historie soll sich keiner einen Meister, Erkenner und Wisser des gottlichen Wesens nennen, sondern aus dem h. Geiste, welcher in einem andern Principio erscheinet, im Centro des Menschen Lebens, und dem rechten ernstlichen Sucher erscheinet; wie uns denn Christus dei seinem Water, als im Centro des Lebens, mit rechter ernster begehrender Demuth heißet anklopfen und suchen, so werden wir sinden.

49. Denn Niemand tann Gott feinen herrn ertennen, recht suchen und finden ohne ben h. Geift, welcher aus bem demuthigen suchenben herzen ausgehet und bas Gemuth erleuchtet, bag bie Sinne erleuchtet und bie Begierbe ju Gott gewendet wird. Der findet

dllein die theure Jungfrau der Weisheit Gottes, welche ihm leitet auf rechter Straffe, und führet ihn jum frischen Wasser des ewigen Lebens, und erquicket seine Seele; und als wächset der neue Leib der Seele in Christo, davon wir hernach hochtheuer sehen wollen.

- 50. Wir erinnern ben gottliebenden und suchenden Leser, bieses von Gott zu erkennen, daß er nicht sein Gemuth und Sinne zussammenraffe, und die pure Gottheit allein hoch über ben Sternen suche, in einem himmel allein wohnend, welcher also nur mit seinem Geiste und Kraft in dieser Welt regiere, gleichwie die Sonne in der hohen Tiefe stehet, und mit ihren Strahlen allenthalben in der ganzen Welt wirket: Nein.
- 51. Die pure Gottheit ist überall ganz gegenwartig aller Dreten und Enden. Es ist überall die Geburt der heiligen Dreizahl in einem Wesen; und die englische Welt reichet an allen Enden, wo du hinspanest, auch mitten in der Erde, Stein und Felsen. Also auch die holle, oder das Reich des Jorns Gottes ist auch überall.
- 52. Denn das Grimmenreich im Born ber Finfterniß ist im Centro, und behalt seine Quall und Regiment in ber Finfterniß; und die Gottheit gehet im Centro in sich selber aus, und machet ihm die Wonne in sich selber der Finsterniß unerforschlich oder uns begreiflich, denn sie schließet auf ein ander Principlum.
- 53. Denn das ewige Wort ist ber ewige Wille, und eine Ursache ber ewigen Natur, und die ewige Natur ist der ewige Bater,
  in dem alle Dinge durchs Wort sind geschaffen (verstehe in der ewigen Natur): und so der ewige Wille nicht einen andern Willen in
  sich selber schöpste, in sich selber auszugehen (als ein scheinend Licht
  aus einer Kerze brennet, und von der Kerze nicht weichet), so
  wäre der Bater einig, und eine strenge Finsternist; auch so hätte
  biese Welt, als das britte Principium, nicht mögen erschaffen werden.
- 54. So aber der Bater die ewige Natur in seinem Wesen in sich halt, und ist der ewige Wille selber, und gebieret aus sich selber einen anderen Willen, welcher aufschließet in dem ersten ewigen Willen (welcher ist der Bater) das Principium des Lichtes, darinnen der Bater mit den ewigen Essentien in seinem ewigen urkundzlichen Willen lieblich, freundlich, mild, rein und sanst wird: so ist der Vater nicht in der Quall der Finsterniß, denn der wiedergesassete Wille, der aus dem Centro ausgehet und zersprenget die Finsterniß, der ist sein derz, und wohnet in sich selber, und erleuchtet den Vater; und derselbe Wille ist des ewigen Vaters Wort, das aus den ewigen Essentien erboren wird, und ist billig eine andere Person, denn er wohnet in sich selber in des Vaters Essentien und in des Vaters Licht. Und dieses Wort oder Wille hat alle Dinge geschaffen, verstehe aus des Vaters Essentien, denn es ist die ewige Allmacht, sintemal es mit den ewigen Essentien nicht mag ergriffen werden; denn es

zersprenget die ewigen Effentien, und wohnet in fich selber, und fcheiten aus ben Effentien, und so es doch ift, daß es von den Effentien nicht kann weichen, so wenig der Glanz vom Feuer weichet.

## Das 2. Kapitel.

## Bom Grunde ber ewigen Gebarerin.

So wir euch benn einen solchen Grund gezeiget; so wollen wir euch ferner ben Grund der Gebarerin zeigen. Denn wir sehen das klar an dieser Welt im Regiment der Elemente, und noch vielmehr in und selber, in unserm Gemuthe, daraus die Sinne entstezhen, dadurch des Menschen Laufen, Wandel und alle sein Thun verrichtet wird, daß eine Gebarerin ist, die das giebt. Soll nun eine Gebarerin sein, so muß ein Gentrum oder Lebend-Girkel sein, darinnen die Gebarerin ihr Regiment nimmt: denn Nichts beweget sich nicht; da aber eine Bewegung ist, die alles Leben beweget, so muß das nicht fremde sein, sintemal es in allen Dingen sein Geist und Leben ist, in den Wachsenden und Stummen sowohl als in den Lebendigen.

2. Richt laß dich bethoren die Gleifiner, die nur hiftoriens Gelehrte find, und prangen einher mit fremden Sprachen, und wolsten damit geehret sein, welche sie doch nicht in dem wenigsten versstehen; sie verstehen nicht ihre MuttersSprache (in der MuttersSprache erkennet man die Natur). Berftunden sie die recht und die Beister der Buchstaben, so erkenneten sie darinnen die Natur.

3. Es ist eine Hoffart, die dir das Suchen verbeut, auf daß bu nicht findest, und sie (die Hoffart) bagegen in ihrem gekroneten Hutlein moge als eine stolze Frau über den Wundern Gottes schwesben; denn also will es der Teufel haben, daß er nicht erkannt werde: sie sind blinder als die einfältigen Laien.

4. Willst du suchen, so klopfe an, daß dir die rechte Thur aufgethan werde; und suche in der Furcht und Liebe Gottes, du wirst wohl sinden: laß dich die Lasterung der Hoffartigen nicht irren! Denn so dir die rechte Thur aufgethan wird, so siehest du, wie sie also blind sind, ihre Hoffart hat die Welt geblendet, daß Jedermann nur auf die Kunst der Wohlredenheit in fremden Sprachen siehet, und meinen, sie verstehens. Also regieren sie über die Seelen der Menschen, und da doch ihr Wissen in eitel Zweisel stehet, wie das an ihrem Gezänke zu sehen ist.

5. So sage ich noch, es soll Einer feine Seele nicht Menschen ber Gleisnerei vertrauen: benn die Seele flebet nicht in dieser Welt, sondern im Urkunde bes Wesens aller Wesen, und ist im Centro bes ewigen Bandes, darinum Gott, himmel= und hollenreich stebet; und mag, so sie Gottes Liebe im Lichte erreichet (welches in ihrem Centro wohnet), wohl die ewige Natur, dazu Gott, hims mel= und hollenreich schauen. Sie lasse sich nur nicht blenden; es ist nicht schwer, es ist nur um die Wiedergeburt aus der Finsternis ins Licht zu thun, ohne welche du die Tiefe im Centro nicht magk erreichen.

6. So wir nun wollen vom Centro oder Lebenscirkel reden, so betrachten wir die Sebarerin, die ist das Centrum und ist das Wesen aller Wesen. Aus dem ewigen Centro sind alle Dinge erboren, und aus dem Sebornen sind geschaffen alle Dinge, so im Wesen sind. Und wie wir euch haben den Grund vorgeleget, daß im Ansang als im Centro sei gewesen das ewige Wort, und das Wort ist Gott, und der ewige Wille ist dasselbige Wort: denn der ewige Gott hat denselben Willen in sich, und ist sein herz, und nach demselben wiedergesasseten Willen in dem ewigen Bater aller Dinge hat die Gottheit ihren Ramen Gott.

7. Denn wir konnen nicht sagen, daß Gott einen Macher habe; so hat der Wille auch keinen Macher: denn er machet sich von Ewigkeit immer selber, und da es boch kein Machen ift, sons dern eine ewige Geburt, das Wort im Bater; und der Geift, so in

ber Rraft ausgehet, ift bas Leben ber Gottheit.

8. Nun sehen wir aber, daß der 3weck im Centro ftehet: bennGott ift auch ein zorniger eiferiger Gott, und ein verzehrend Feuerz und in derselben Quall stehet der Holle Abgrund, und der Jorn und Bosheit aller Teufel, sowohl die Gift aller Kreaturen. Und besinbet sich, daß ohne Gift und Grimm kein Leben ist, und daber urkundet sich die Widerwartigkeit aller Streite; und besindet sich, daß das Strengeste und Grimmeste das Nühlichste ist, denn es machet alle Dinge, und ist die einige Ursache der Beweglichkeit und des Lebens.

9. Denn wie vorne gemeldet, so ist das ewige Wort, als der ewige Wille des Baters, der Schöpfer aller Dinge: und der ewige Bater ist das Wesen des Willens, daraus das Wort hat alles gesschaffen. Run sind die Effentien das Wesen, welche den Willen ursachen; denn bie verstehe: Es sind zween Willen in einem Wesen, und verursachen zwei Principia; eines ist die Liebe, das andre der Born, oder die Quall der Grimmigkeit.

10. Der erfte Wille heißet nicht Gott, sonbern Natura; ber andere Wille heißet U und D, Anfang und Ende, von Ewigkeit in Ewigkeit. Und in bem erften Willen ware die Natur nicht offenbar; ber andere machet sie offenbar, benn er ist die Kraft in ber

Starte, und mare einer ohne ben andern nichts.

11. Beil aber bes Baters Wille in Ewigkeit ber erfte tft; so ift er auch die erfte Person in ber Dreigahl, als das Centrum seleber. So ist nun bieß ber Wille ober Centrum, als namlich begeheren, das Wort ober das Herz zu gedern; benn es ift sonst nichts, mag auch nichts ehers genannt werden als das Begehren im Willen.

12. So grunden wir im tiefen Sinn im Semuthe, und bes finden, daß Begehren herbe und anziehend ift: benn es ift die strengste Macht, als namlich nicht an einem Ende, sondern überall, die Welte in Enge, und sich zu offenbaren, benn in der ganzen Tiefe ware sonst nichts und erschien nichts, sondern ware ewig fille.

13. So zeucht bas Begehren an sich, und ba es boch nichts hat ats sich selber, und bas Angezogene ift bes Begehrens Schwangerung, und machet bas Begehren voll; und ba es boch nichts ist als eine Finsterniß, benn bas Angezogene ist bider als ber Wille, barum ists bes bannen Willens Finsterniß: benn ber Wille ist banne als ein Nichts, und ganz stille, aber das Begehren machet ihn voll. Und bas Anziehen im Begehren sind die Essentien als ein Stachel ber Empsindlichkeit, welches wider die Einschließung strettet, welches bann das Begehren auch nicht mag dulben, und zeucht viel hestiger an sich; also wird der Stachel größer, und wüthet wider das Anziehen, und mag doch auch nicht daraus kommen: benn das Begehren gehäret ihn, und mag ihn doch auch nicht, denn es ist eine Feindschaft, gleichwir Hie und Kälte.

14. So denn das Begehren, welches in sich ein Sehnen ist, burch sein Sehnen einen solchen Wüther erwecket, welcher in dem stillen Willen also sticht, so wird das Sehnen also herbe und strenge anziehend, den Stachel zu halten, von welchem er, als ein Leden der Regung, Beweglichkeit giebt: in welchem das Sehnen den ersten Schrack des Zitzerns bekommt, davon eine widerwärtige Angst entsstehet, denn in der Angst des Sehnens im harten Anziehen ursachet sich die strenge Kälte; und das Ziehen ist ihr herber, bittrer Stachel, also daß es eine erschreckliche strenge Macht giedt, welches der Stachel nicht mag dulden, und will über ausreisen, und kann boch auch nicht: denn er wird von seiner eigenen Mutter, die ihn gebäret, gehalten; und so er dann nicht kann über sich ausreisen, so wird er drehend als ein Rad, und zersprenget die Herbigkeit, das von die Essentien der Bielheit entstehen.

15. Und das ist das rechte Centrum: benn in dem Rade entestehet die Natur der Beweglichkeit und der Essentien, und ist ein Band des Geistes, wiewohl ohne Fühlung oder Berstand, sondern heißet in dieser Gestalt nur bloß das Centrum; denn es ist des Lebens Eirkel, was das Begehren aus der stillen Weite in eine Enge gesichlossen hat, und wiewohl es nicht umfasilich ist, sondern überall also, nur Geist und Gestätte der Natur.

16. Go benn nun ber Buther alfo ein fachlichtes, bittres

Rab in ber herben Kalte machet, so ist bas Centrum also erschrecklich, gleich einer großen Angst, ba immer bas Leben zerbrochen und burch bie Effentien auch auf, solche Art erbauet wird; und gleichet sich bem Leben und Lobe.

17. Die Philosophi und hohen Naturkundiger schreiben, wie daß die Natur in breten Dingen bestehe, als in Sulphure, Merscurto und Sale. Es ist gar recht; aber der Einfaltige wird darinen nichts verstehen: und wiewohl es den Weisen ift offen gestanden in der Begreislichkeit, so verstehet doch ist der wenigste Theil das Centrum, sondern habens in der Historie, gleichwie auch die Abeologiam von der Apostel Munde, welche also igund auch nur als eine Historia gehet, ohne Kraft und lebendigen Geist, welcher dei den Aposteln gewesen ist, wie es ihr Zankbuchstade und Munds

gefdrei eröffnet und fie überzeuget.

18. So wir denn aus gottlicher Gnade das Licht erreichen und das Centrum mögen erkennen, welches unsere Lebens Geburt ist: so haben wir Macht, das anzuzeigen, was in den dreien Worten, Sulphut, Mercurius und Sal, begriffen und verstanden wird. Nicht das wir der Unwissenden Blindheit damit spotten, sondern als ein Christ ihnen das Licht gern gonnen und zeigen wollen. Und ob ansere Rede zwar gar einfaltig erscheinet, so ist doch unsere Erkenntnis, Sinn und Begriff gar tief, darf sich derhalben Keiner an der einfaltigen Rede ärgern, als hätten wir nicht den tiesen Begriff; er tese es nur mit rechtem Ernste und denke ihm in Gottessucht ernstlich nach, et wird wohl sinden, weß Geistes Kind wir gewesen sind in unserm Ausschein: wir wollen ihn treulich vor den Spotstern und Bleisnern gewarnet haben.

19. Wie bemeldet vom Sulphure, so heißet bas Centrum bile ilg Phur; so aber bas Licht erboren wird, so heißet bas scheinende Licht aus dem Phur Sul, benn es ist seine Seele, als wie ich von bem finstern Centro, barinnen bas gottliche Licht erboren wird, rebe; also auch von der Natur: wiewohl es eines ist, mussen aber also reden, ob wir den Leser mochten in Sinn bringen, daß er sein Ges

math zum Lichte aneigne und es alfo empfahe.

20. Denn biese zwo Sestalten, als herbe, kalt und bitterstache licht, welche sich in dem emigen Willen durch bas Sehnen gebaren, halten das Centrum, und machen das Rad der Effentien, darinnen die Sinne und auch die Fühlung der Beweglichkeit immer und ewig

entftebet.

21. Nun stehen biese beibe Gestälte in sehr großer erschrecklicher Angst in sich selber, außer ben andern Gestälten, welche aus ihnen erboren werden. Denn die Herbigkeit gleichet sich den harten Steinen, und der Stachel bes Anziehens ist der Herbigkeit Zerbrecher, also gehte als ein Rad, und heißet billig Phur, wie das die Nastursprache in der Sple giebt.

22. So benn die zwo Sestälte also erschrecklich in sich geben in bem Willen, und ben Willen in der Finsternis halten, so mag er nicht gesangen sein, benn sein eigen Recht ift, sanft und stille sein: und basselbe mag er auch in den zweien Gestalten nicht verslieren, denn er ist unfasslich, und da er doch in den zweien Gestalten sicht ten sein muß, und wohnet in dem Stachel, und ist sein Bitt; denn die zwo Sestälte sind in sich selber finster, und der Wille nicht, denn er ist in sich selber frei; aber die zwo Sestalten nehmen ihn in ihre Eigenschaft, denn er ist ihr Vater, und schäfet sich in ihren Eigenschaften, daß er in sich selber als ein Blitz erscheinet.

23. Denn herbe machet finster, und ber bittere Stachel im Rabe zersprenget bie Finsterniß. Also erscheint bes stillen Willens Freiheit in bem Rabe in ber Wirrung als ein Feuerblit; benn von ber herbigkeit schäfet er sich also, bag er also ftreng wirb, beun es ift gleich als wurden Stein und Stahl in einander gerieben, bas

es Feuer gabe.

24. Denn zwei Dinge werben mit bem Feuer verstanden, als die Freiheit außer ber Natur, und die Strengigkeit ber Natur, als ihr ein Erempel an einem Steine habet, daraus man Feuer schlasget. Denn so man auf des Steines Scharfe schlaget, so schaffet sich der bittre Stachel ber Natur, und wird auß hochke ergrimmet; denn die Natur wird in der Schaffe zersprenget, daß die Freihelt erscheinet als ein Blis. Und das sehet ihr an dem, daß es mahr seiz denn sodald als die Freiheit erscheinet, so verzehret sie die Finssternis, und daher ist Gottes des Vaters Scharfe ein verzehrend Feuer. Denn sodald der Blis in der Scharfe etwas ergreifet, das da wesentlich ist, so verzehret ers augenblicklich, daß also keine Natur mehr da bleibet.

25. Und bag ber Blig also geschwinde verlischet, entftehet bas ber, bag ibn bie Scharfe nicht halten kann, benn er ift von ber

Matur frei, und wird nur in ber Berfprengung erfeben.

26. Und geben euch biefes zu verstehen, bag biese Freiheit aus fer ber Natur fei Gott ber Bater, und die Natur wird alfo in ihm erboren, bas er also ift ein Allmächtiger ber Natur, gleichwie bes Menschen Gemuth über die Sinne: benn es hat alles einen Urkund,

wie wir euch hernach zeigen wollen.

27. Ferner, von der Geburt der Natur geben wir euch dieses zu verstehen, aber als ein Sleichniß. So der Blit in der herben Angst so erscheinet, so ist es ein sehr großer Schrack, welchen die Herbigkeit fanget, und viel sehrer erschrecket; denn ihr finster Recht im herben Tode wird achgenblicklich ertödtet, daß sie ihr streng Recht verlieret und zurücksinket, und kann nicht mehr also strenge anziehen. Auch so gehet der Blit gerade durch den Stachel der Butherei des brehenden Rades, da denn der Stachel muß zu beiden Seiten sich

'en, und ber Blis foret mitten burch; alfo wird aus bem

Rabe ein i und kann fich nicht mehr breben, sondern ftehet gitz teend in der scharfen Dacht des Willens der ewigen Freiheit, wel-

der ift Gott ber Bater.

28. So nun die strenge herbigkeit ben Blis ber Freiheit hat gefangen, daß sie ihr Recht verlieret, so ist die vierte Gestalt geboren, als der Salzgeist; denn die grimme hartigkeit wird vom Feuer und Schrad weich, und behalt doch seine Scharfe. Also ist diese Schalt gleich als ein scharfer Wasserseift, und der Blis als der Schrad ist die dritte Gestalt, der macht in sich selber in der herben ertöbteten Angst einen Schwefelgeist.

29. Denn so die strenge Herbigkeit ihr erstes burres Recht verlieret, so foll sie sanft sein, und kann boch nicht, denn sie ist schrecklich scharf, und allhie ist das Ziel des ewigen Todes; denn das Begehren aus dem freien Willen mag nicht mehr also ziehen, denn es flebet in der-Anast des Schracks, und behålt doch sein Recht im

Bleben :

30. Denn eine jebe Angst hat Willen, aus der Quall auszugehen. Und das ist der Angst natürlich Recht, aus sich austreiben, da es boch nicht kann; sondern die Quaal wird nur dadurch ausdehnend und größer, wie man das an einem wüthenden angstlichen Schaden verstehet, da das Glied in den Essentien arbeitet, die Quaal von sich zu ihun, und wird in derselben Arbeit der Essentien nur größer, und blabet sich die Quaal im Schwefelgeiste nur auf; je mehr sich die Effentien wehren, je größer wird das Rad der Angst: gebe ich den Sinnen zu wedenken.

81. Uffo gebe ich euch ju bebenten bie Natur, welches, fo ihr euch befinnet, nicht konnet wiberreben: benn bas ift in allen Dingen, und hat fein Geburtrecht alfo; und ftehet bie Natur alfo im

Centro in vier Geftalten.

32. Ale erfitich im berben, ftrengen Angieben, bas beifet Berbe,

und machet in fich felber firenge Ralte.

33. Und bann jum anbern, fo ift bas Bieben fein Stachel, ber wuthet in ber herbigfeit, und gerbricht in ber hartigkeit, und machet bas Rab ber ungahlbaren Effentien, barinnen bie Wunder erboren werben.

34. Aber ber Blit ber Freihelt bes ewigen Willens, welcher sich in der herbigkeit schärfet, und ein verzehrend Feuer wird, bricht ihm sein Rad, indem er als ein Blit augenblicklich durchdringet, und erschreckt seine Mutter als die herbigkeit, welche ihr hartes Recht verlieret, und in eine Schärfe gleich dem Salze genaturet wird: und in bieser Schärfe verlieret der Stachel auch sein eigen Recht, und wird bitter, denn er hat zwei Gestalten in sich, als Wathen und auch den Feuerblit; die vergleichen sich dem Schwesel, und ist die Macht des Feuers Anzundung, denn des Feuers Quaal seehet darinnen.

35. So verkehet uns nun recht! Der Feuerblit aus ber Schaffe macht die dritte Gestalt in der Natur; denn er machet in der Herbigkeit und aus dem Muther den bittern Stachel, in der herben Angst einen Schweselsgeist, in dem der Bitg stehet; und ist die Seele oder das ewige Leben der vier Gestalten. Denn die Angst macht wieder in sich selber ein Begehren, aus der Angst zu slieben, und da doch nichts ist, das flieben mag; sondern also ist im Centro, und beiset allhier nicht mehr das Centrum.

36. Die vierte Gestalt ist die Berwandlung ber harten herbigkeit, als der Schrad des Bliges die finstere herbigkeit erschrecket, bag sie weich und wie todt überwunden wird, da fie zu Sal wird,

und behalt boch bas Recht bes berben Angiebens.

37. Also heißen die vier Gestalten ber Natur ist nicht mehr bas Centrum, ob sie gleich das Centrum in sich in ihrem Urbunde, haben, sondern Sulphur, Mercurius und Sal. Dann der Schwes, selgeist ist die Seele der vier Gestalten, denn er hat das Feuer in sich, und die Angst machet einen andern Willen in sich, ols daß die vier Gestalten einen ewigen Willen in sich selber haben, der ihr eigen ist. Denn derselbe Wille ist, aus den vier Gestalten über aushustiehen über die Natur, und die Natur im Feuer anzustecken, und also in erschrecklicher Macht zu sein, wie das an den Teuselm zu ersinnen ist, welche in diesem Willen leben, mie wir hernach sehen wollen.

38. Also verstehet uns recht, was die alten Weisen mit biesen brei Worten, Sulphur, Mercurius und Sal verstanden haben: ab sie wohl das hohe Licht nicht haben alle mogen ergreisen, so haben sie boch bessen gnugsam im Verstande gehaht im Lichte dieser Welt, als im dritten Principio, welches alles einerlei Verstand und Begriff hat; allein daß sie die Principia nicht verstanden, sonsten habe ten sie Gott erkannt. Aber also sind sie als Heiden im Lichte dies ser Welt mit ihrem Verstande blieben; denn sie haben die vier Gesstalten im Lichte der Sonnenkraft erfunden, und weiter ist ihnen das andere Principium nicht offenbaret worden.

39. Da die Seele im ewigen Bande stehet, und ba im Reque ber Natur aus bem urkundlichsten ewigen Willen das ewige Wort geboren wird, welches der Schöpfer und Macher in der Natur ist: dieses ist ihnen verborgen gewesen, wiewohl noch auf heute; aber es eroffnets die Zeit, da es stehet zu einem Panier, davon an seis

nem -Drt.

40. Also hat die sinnreiche Bernunft gar helle in unserer Beschreibung, was Sulphur, Mercurius und Sal sei: denn Sul ift die Seele, und ist eben der Schwefelgeist, welcher den Feuerdlig mit allen Gestalten in sich hat. So aber der Sanne Kraft und Licht in dem wirket, dieweil die Seele im Fleisch und Blut sehet, so wirket sie aus dem herben Salzgeiste mit ihren freundlichen Strahien.

ein Del, bas stinbet bas Beuer an : alfo brennet ber Gamefelgebit, und ift ein Licht in ben Effentien, und wird aus bem angftlichen Biffen bas Gemuth, und aus bem Rabe ber Effentien bie Gebane fen; benn bie Rraft ber Sonne hat auch bas Gemuth, baf es nicht in ber Ungft ftebet, fonbern freuet fich nicht in ber Rraft bes Lichts.

41. Alle ift Sul bie Seele : in einem Rraut lits ein Del und im Meniden nach bem Geifte biefer Welt im britten Beincipio auch, meldes immer aus ber Angft bes Willens im Bemuth erboren wirb; und ber Schwefelmurm ift ber Beift, ber bas Feuer bat, und Phur tft bas berbe Rad an ibm felber, fo es verurfachet. brennet.

42. Mercurius begreifet alle vier Geffalten, wie das Leben aufgebet, und bat boch feinen Anfang nicht im, Centro, wie Phue; fondern nach bem Feuerblige, ale bie berbe, barte, finkere Beftalt erfchrickt, ba fic bie Bartigleit in bie weiche Scharfe verwandelt, ba ber anbere Bille, als ber Bille ber Ratur, melder Anaft beis bet, entfiehat. ba bat ber Mercurius feinen Urftanb. Denn Mer ift bas uttembe Rab, gang erfcbrecklich, fcharf und giftig, feindig, welches fid in ber Desbigfeit im Feuerblig alfo nimmt, baß bas grimme Leben entstebet. Die Spibe Cu ift der Druck aus bem ftrenden angftlichen Billen bes Gemuthes ber Natur, ber ift auffteigend und will oben aus. Ri ift bie Kaffung bes Feuerbliges, welches im Mer einen hellen Kon und Rlang giebt: benn ber Big machet ben Rlang; alfo wirb ber Salgeift ber Schall, und ift feine Gas. ftalt griedlicht, gleich bem Sande: und hierinne entstehen Stimmen, Sall und Lauten, alfo baf Gu ben Blig begreifet; fo ift ber Drud gleich als ein Wind, der über fich ftoffet, und glebt dem Blige eis nen Beift, baf er lebet und brennet: alfo beifet bie Splbe Us bas brennende Feuer, welches mit bem Geifte immer von fich treibet; und die Solbe Gu bringet immer auf ben Blit.

43. Und bas britte Bort Sal ift ber Salzgeift: Dieweil bie alten Beifen baben gefeben, wie bie Natur alfo in viel Partes gertheilet ift, ba also eine jebe Geftalt ber Natur feine sonberliche Das teriam in biefer Belt bat, als bas in ber Erbe ju feben ift; unb somberlich ber Salzgeift bas größefte ift in ben torperlichen Befen, benn es erhalt bas Corpus, daß es nicht vermefet; fo haben fie biefe Porten, als die Mutter ber Ratur, billig allein gefeget: benn aus biefer Geftalt ift in der Schopfung worben die Erde, Steine, Bafe fer und alle Metalle, jedoch mit Einmischung ber anbern Gestalten, wie ihr hernach feben werbet. Alfo, mein lieber Lefer, verftebe uns.

nach unferm Sinn und Begriff.

44. Die vier Geftalten in fich felber find ber Born und Grimm Gottes in der ewigen Natur; und find in fich felber nichts als nur eine folde Qual und Geburt, die ftebet in der Finfternis, und if nichts Materialifches, fonbern ber Urtund bes Geiftes, fonft mare

nichts; benn biefe Geffalten find eine Urfache aller Dinge, wie ihr euch denn befinnet, daß alles Leben Sift bat, und die Sift felber ift bas Leben, barum ift manch Geschopf also giftig bose, bas es

eines giftigen Urftands ift.

45. Und ift euch zu erfinnen, bag bie Ratur, ob zwar wohl biefes bie Saupturfache ber Ratur ift, noch gar in vielen anbern Denn bas machet bas Rab ber Effentien, Geftalten mehr ftebet. welches ungahlbare Gestalten machet, ba in jeber Effeng wieber bas Centrum ift, bag alfo mag eine gange Beburt einer viel anbern Geftalt erfcheinen; barum ift bie Dacht Gottes unerforfchich.

46. Unfer Schreiben langet nicht babin, bag wir wollen bie Gottheit in ber emigen Ratur ausgrunden; nein, bas tann nicht fein, fonbern bak mit wollen bem Blinden ben Wed weifen, den er felber geben muß. Wir tonnen nicht mit feinen Ragen geben, aber als ein Christ wollen wir ihn gern leiten, und ihm mittheis len, was wir haben, nicht uns zu Ruhme, fondern helfen pflanzen ben großen Leib in Chrifto mit feinen Gliebern, bavon wir euch hernach wollen melben; zu welchem Ende biefe gar hoffit Binge gemelbet werben, bag wir euch mogen ben rechten 3wed ill Urfund zeigen, auf bag ihr euch felbet febet und lernet verfteben bas Treis ben biefer Welt, wie alles fo blind an Gott ift, und was die Urfachen; und bann auch fein Enbe ift.

47. Bir fugen euch biefes, baf ihr euch wollet recht entfine nen: benn biefe vier Gestalten find in allen Dingen, aber in biefer Belt, als im britten Principie, in ihren gar ernften Effentien Denn bet Sonne Reaft in ben Elementen teminicht verstanden. periret alles, bag bie Effentien nicht alfo im geimmen Quall fteben, bag es ift eine Bonne eines freundlichen Lebens; gleichwie bas Licht aus bem andern Principio, welches ift bas Licht aus bem Worte und Bergen Gottes bes Baters, bie vier Gestalten im Centro ber englischen Geifter erleuchtet, baß fie in ihrem eigenen Centro ber Freudenreich lieblich und gar wonnefam find.

48. Und iht mohl techt bedenken moget vom Kall ber Teufel, welche bas Licht bes Bergens Gottes verloren haben, welche nun muffen in den vier Gestalten des Urtundes fteben in folder angft-

lichen Quall, wie oben bemelbet.

49. Alfo ift auch bie Seele bes Menfchen aus biefem emigen Bande in den Menschen eingeblasen, und vom Lichte Gottes erleuchtet: ift aber im Fall Abams aus bem ewigen Lichte bes Bergens Gottes eingegangen in bas Licht blefer Belt; und bat nun bieß ju gewarten, bag, fo fie nicht wieder ins Licht Gottes eingehet, und ihr bann bas Licht biefer Welt gerbricht, bag fie muß bloß in ben vier Gestalten außer bem Lichte Gottes in ber ernften Lebensgebutt bleiben bei ben Teufeln.

50. Denn die vier Gestalten ohne bas ewige Treiben find ber

Abgrund, ber Jorn Sottes und die Holle; und ber erschreckliche Feuerblit im Rabe ber Brechung im Aufgang Mercurit, im Schwesfelgeiste ist ihr Licht, welches sie in sich selber mussen erwecken, sonst stehet ihr Seist in ewiger Finsternis, und ist eine lebendige Sestalt bes Abgrundes, ein Regiment ber etnstlichen Quall, welche also im Feuerblitz aufsteiget, über Gott und Himmelreich, und das doch nicht erreichet, weder siehet noch fliblet: denn es ist ein Princhium, welches weder diese Welt, noch die englische ergreifet, und ist doch in Ort und Statte nicht abgetrennt.

51. Denn wir geben euch biefes zu entfinnen: gleichwie wir Menfchen mit unfern Augen biefer Welt nicht können Gott und Engel sehen, welche doch alle Augenblide vor uns sind, ja auch die Gottheit in uns, und wir sie boch nicht mogen ergreifen, wir sehen benn unfere Imagination und ernstlichen Willen in Gott, so ere scheinet uns Gott im Willen, und erfullet das Gemuth, ba wir

bann Gott fublen und mit unfern Mugen feben :

52. Also auch imgleichen: so wir unsere Imagination und Wilsten in die Botheit sehen, empfangen wir der Holle Quall im Borne, und greifet uns der Teufel im Zoine Gottes ins Herz, und wir sehen ihn nicht mit diesen Augen; allein das Gemuth und die arme Seele in ewiger Quall des Urkundes verstehen das, und erzittern vom Grimme, daß auch manche Seele verzaget, und sich selber stürzet in die Quall des Urkundes, auch den Leib zum Tode, zum Schwert, zum Stricke und Wasser führet, damit sie nur dieset Quall in kesem Leben, verstehe des dritten Principii, das los wird, denn sie stehet zwischen Hienes und dieser Welt Reich im Spotte, darum eilet sie in Abgrund.

53. Auch so fügen wir euch biefes gar ernstlich zu bebenken, bas Sott nicht eben eine Holle und sonderliche Quaal habe geschaffen, ba er wollte die Rreaturen, als Engel und Menschen inne plagen, sintemal er ist ein Gott, der nicht das Bose will, und solches selber verbeut, auch sein Herz darum lassen Mensch werden, daß er den Menschen auch ein her ewigen angstlichen Quall hulfe: so ist uns ja recht zu bebenken die ernstliche Quall des Abgrundes, welche

ewig ist.

54. Darum sobald bie Teufel aus bem Lichte Gottes ausgins gen und wollten in der Feuersmacht über die Sanftmuth des Bergens Gottes herrschen, so waren fie gleich zur Stunde und Augensblick in der Hollen Abgrunde, und wurden von demselben gehalten; benn es ward ihnen keine sonderliche Quaal gemacht, sondern fie blieben außer Gott in den vier Gestalten der ewigen Natur.

55. Alfo auch in gleicher Gestalt gehet es ber Seele bes Denschen, so fie bas Licht Gottes nicht erreichet; welches aber mit grofer Begierbe gegen die Seele flehet, und ift im Centro verborgen:
und ift ber Seele nur um biefes, baß fie ihren Willen, als einen

Ausgang aus ben vier Gestalten, wieder ins Licht Gottes feset, da fie baum wird wieder neu geboren im Willen und Leben Gottes.

56. Mir fügen aber dem lieben Lefer dieses, daß die Kreatus ren, der Leufel, sowohl die verdammten Seelen nicht nur vier Gestalten in ihres Lebens Bande haben, sondern ihre Sestalten sind unendlich, gleichwie die Sinne des Menschen unendlich sind, und mögen sich verwandeln in aller Kreaturen Sestalt. Aber es stehen ihr nicht mehr als vier affendar, sowohl im Abgrunde der Hölle auch, aber sie mögen alle Sestalten aus der Matrix hervorbringen, pur des Licht nicht; das Feuer ist ihr recht Leben, und die Herbigskit der Kinsternis ihre Speise.

57. Denn eine Effentia nahret die andre, bag es also ein ewig Band ift: und find bie Teufel, sowohl die verdammten Seelen, nur lebendige Beifter in ben Effentien bes emigen Urkundes, find auch baraus erschaffen; benn biefe Matrix ift die urkundlichfte Gebarerin,

Die fich aus bem emigen Willen immer gebieret.

58. Und nach biefer Gestalt nennet sich Gott einen eiferigen und zornigen Gott Erod. 20, 5. und ein verzehrend Feuer Str. 12, 29. Denn das Feuer dieses Urkundes ist verzehrend, benn es ist im Centro des ewigen Bandes. Darum, so das in der herben Schärse entzündet wird, verzehret es alles, was in den vier Gestalten (verstehe, was nicht aus ihrer Quall erboren ist; denn die Teuessel sind dieser Quall, die kanns nicht verzehren, denn sie sind roh ohne Leib) wesentlich erscheinet, wie das bei dem Opfer Mosis und Israelis zu sehen, welche das Feuer verschlang Num 16, 18. 35. sewohl bei dem Esia mit den zween Hauptmannern über 50 Mann, wie das Feuer Gottes beidemal die 50 verschlang, als Israel durchs Mort in des Vaters Quall gesühret ward 2. Reg. 1, 10, 12.

59. Sp.will ich euch nun ferner die Gestalt der Gottheit zeie gen, daß ihr ben Abgrund bes ewigen Lebens ergrundet und petstes ben lernet das ewige Sute, und auch das ewige Bose, und auch das Tobtliche von dieser Welt; und lernet grunden und kennen ben Willen des hochsten Gutes, und was Gott, himmel, holle, Leus fel und bann diese Welt sei, und was euch hierinnen zu thun sei.

60. Johannes Evangelista schreibet recht, barzu boch und theuer, baß im Anfang sei bas Wort gewesen, und bas Wort sei Gott geswesen, und alle Dinge sind durch basselbe gemacht worden, benn das Wort machet die Gottheit offenbar, und gebieret die englische Welt, ein Principium in sich selber, und das ist in dem Weg zu verstehen.

61. Der erste ewige Wille ift Gott ber Bater, seinen Sohn zu gebaren, bas ist sein Wort, nicht aus etwas anderm, sondern aus sich selber. Nun haben wir euch berichtet von den Effentien, so im Willen erboren werden, und dann, wie der Wille in den

Effentien in eine Finsbernis gestellet werde, und wie die Finsbernis im Rade der Aengstlichkeite durch den Fenendlig gersprenget werdez und wie der Willa in, vier Gestalten komme, welche im Urkunde alse vier nur einest sind, aber im Fenerdlig also in vier Gestalten erscheinenz und dann wie sich der Fenerdlig urkunde, das sich den sesse ABille in der gekonnigen Durbigseit schaffet, das die Freiheit des Wille in der gekonnigen Durbigseit schaffet, das die Freiheit des Wille in Bilde erscheiner: da wir euch dann zu umseren haben gegeben, das der erste Wille im Bild des Faurus arsteilen, wad verzehrund sell der verstehe won der angstlichen Schärfe, da denn der Wille in der Schärfe bleibet, und den andern Wilken in sich seihen sach zu wehren in sich selben sasse, verstehe im Centro der Schärfe, aus der Schärfe nutd zugesehen und zu wohnen in sich selben, in der ewigen Freiheit ohner Dugal.

62. So geben wir euch nun zu erkennen, daß dochelbe andene wiedungefassete Wilke, aus der Schafte auszugehen und zu wohnen in sich selber in der ewigen Freibeit ohne Augut, von den Manur, verstehe ihre Strengigkeit, frei ist; denn er stehet im Centro in sicht sider, und dehrten des, Genati aus allen Essentien im sich selber; denn es ist die Augt das ersten Willens wad wird erhoren in dem ersten Willen, und wachet in der Freis; beit des ersten Willens ein Centrum der Ausgedurt der vier Gestatten im ersten Willen unfassich. Und dersethe andere erdern Willen in des ersten Willens, und ist im ersten Willen als wie Gentrum des ersten Willens, und ist im ersten Willen als wie Gentrum des ersten Willens, und ist im ersten Willen als wie Gentrum des ersten Willens, und bielbet ewig in der Gestaut des arsten Willens; denn es ist sein Gahn oder Derz, und wird des arsten Willens; denn es ist sein sonder Gerz, und den der Gerz, und den der Gerz, und den der Willens wird darum unterschieden vom ersten Wilsen, daß es ein sonderlich Eautrum im sich hält.

63. Nun spricht ber Bater, als ber erfte Mille, alle Dinge burch, bieß Wort, als aus bem Centro ber Freiheit aus; und ber Ausgang aus bem Bater burch Wort ift ber Geift ber Kraft bes Worts im Bater, ber formet bas Ausgesprochene nach Geiftes Art, bag es als

ein Beift ericbeinet.

64. Denn in der herben Matrix, als im Fiat, wich alles ges fosset, und der Geist des Worts formts in dem Centro derselben Esten, in welcher sich der Bater beweget, und durche Wort spricht, also das es im Wesen ist und bleibet. Denn tras aus dem Envisgen formiret wird, das ist Geist und ift ewig, als die Engel und die Gerten der Meuschen.

65. So wir euch benn in biefer Afderibung mochten frummt und unverftandig fein, benn ber Begriff bestehet nicht im Geiste biefer Weit: so wollen wir euch zeigen die andern brei himmilichen Gestalten, wie die erboren werben, barinnen vornehmlich Gott, himmelreich und Parabeis, und die englische Weit verstanden wird,

ob ber Lefer mochte in Sinn gebracht werben.

86. Richt ift es zu verfteben, baf bie Gottheit alfs einen Unfang und Aenderung nehme, nein; sonbern ich schreibe auf Art, wie wan das gottliche Wefen soll ternen versteben, benn wir tonnen nicht englische Worte fuhren: und ob wir bie fuhreten, fo erfipeindes bod in biefer Belt alles freathelich, bargu vor bem irbis fcen Gemuthe irbifd. Denn wit find auch nicht mehr ale ein Puttltufar aus bem Gangen, und tonnen nicht gang reben, fonbern Studwert: bas foll ber Lefer betrachten.

67. Denn bas gottliche Gemuth im Bergen Gottes ift allein ein Banges; und fonft nichts, benn es flebet fonft alles in ben Effentien, und ift Gott allein frei, und fonft nichts; barum weben wir vom Studwert, und faffen bas Sange im Gemithe, benn bargu haben wir teine Bunge auszusprechen; wir fubren ben Lefer

als auf einer Leiter.

68. So wir benn wollen recht von Gott fcreiben ober reben, for muffen wie vom Lichte und von ber Alamme ber Riebe veden,

benn barinnen wird Gett verftanben.

69. Wir Bunen nicht fagen, baf bes Feuers Quaal bas Lint fet; aftein wir feben, bag es aus bem Feuer fcheine. Run baben wir euch berichtet von bes Feuers Urftanbe, wie es im Rabe ber Effentien in ber harten angfilichen Scharfe erboren werbe, und feisnen Blit nehme aus ber emigen Kreibeit, ba bie Freiheit in ber Ratur getrieben mieb, alfo bag aus ber Freiheit eine Quaal wirb, bas ift Fener.

70. So haben wir euch auch berichtet, wie ber Blig frads hindurch bringet, durch bas Rab ber Effentien in ber harten angfie lichen Scharfe, und ein + machet, ba bann bas Rab ber Effens' tien nicht mehr im Dreben gebet, fondern flebet gitternd im Schalle; und nehmen alle Effentien ihre Rraft und Starte im Blite bes Rreuges, benn ber Blit bringet gerabe burch, und gerfcheibet bie Effentien bes Rabes, und bie Effentien bringen quericht burch auf ben Blig: benn ber Blig ift ihr Geift, welther in ber Derbigfeit eine Somefelgestalt machet.

71. Alfo ftebet Die Geburt quericht, gleich einem +, und bat von unten bas Contrum jur Geburt, und oben aus ben Blis, ber treibet; und flehet bie gange Beburt als ein Gemachs: ba bas Feuer abertreibet, und bie Effentien bem Feuergeiste nachellen als ihrem eigenen Beifte, ber fie geucht und begehret, benn fie find feine Speife. und Rahrung, und er ift ihr Leben, und ift eines ohne das anbere nichts.

72. Nun verftehet uns vom Fewerfchrad, bet ift foredlich und vergebrent , und überwindet alle Geftalten aller Effentien : benn fobald der Blid gehet, fo werden alle Gestalten der Finsternis versehret, und erschrickt bie finftere Berbigfeit, als ber ftrenge Teb, vor dem Leben, und weicht jurud als tobt und übermunden, und

wird aus hatte weich und banne, wird schwer als ein Unmacht, das nicht selber fir ift, und davon kommt das Gewicht der Natur; denn die herbe Matrix wird dunne und sicht, und ein Wassergeift,

bavon bas Baffer ift erboren.

73. Rux, ist der Schrack der Herbigkeit im sinstern Tode ein Schrack großer Freuden, denn es wird aus Finster Licht. Und so sich aun der Blig in der Derbigkeit des Stackels darinnen erdlickt, erschrickt er wiel sehrer als seine Mutter, die Herbigkeit, und ist auch nicht ein feinblicher Schrack, sondern ein gar freudenreicher Schrack der Freuden, daß er seine Mutter also dunne, weich und sanft sins der, von welcher er sein feurig Recht verlieret, und wird in der ewigen Freiheit des ewigen Willens im Centro weiß, hell, licht, lieblich und freudenreich: und gehet hiermit auf die funste Gestalt der Natur, als die holdselige Liebe, denn da begehret der Blig mit graßem Sehnen seine Mutter zu einer Speise, und ist allhier des Lebens rechter Urstand; denn es ist die Angündung des Lichts in der herben Matrix, da sich die strenge Perdigkeit in eine Sanfte verwandelt.

74. Und follts allhier recht versteben, nicht gang im Centro ihres Wefens, sondern, wie ich im Gleichniß reden mochte, als ob sich ein Del in der Sanftmuth erbiere, aus welchem das Licht ftands haftig schiene und immer bliebe, indem der Blit sein Recht verlierret: so wird aus seiner Gestalt ein Licht, ein Schein, darinnen ein sonderlich Centrum stehet, daraus die Freudenreich aufgehet, und behalten doch die ersten vier Gestalten ihr Centrum für sich; denn die Finsternis bleibet als ein eingefasset Wesen, und das Licht scheinnet in der Finsternis, und die Finsternis begreift es nicht.

75. Sind also zwei Principien, und das daher, dieweil sich die Sanstmuth aus dem ersten ewigen Willen urständet, welcher in sich selber von der Natur frei ist, und ist dunne als ein Nichts, und ist stille: was nun stille und ohne Wesen in sich ist, das hat keine Kinsternis in sich, sondern ist bloß eine stille, helle, lichte Wonne ohne Wesen, und das ist die Ewigkeit ohne etwas, und heißet von allen andern Gott: denn es ist nichts Boses darinnen, und ist ohne

Befen.

76. Alfo, versiehet uns, ift Gott ber Bater in sich felber, aber ohne Namen; benn er ift in sich selber die lichte, belle und klare Emigkeit, ohne Wesen, so wir pur vom Lichte Gottes reben.

77. So er aber nicht ohne Wesen sein will, so verstehen wir feinen Billen, welchen er in sich fasset aus Nichts, nur bloß aus und in sich selber: und verstehen wir in seinem Willen das Legeheren, und im Begehren das Centrum der Gebarerin, darinnen das Wesen geboren wird.

78. Run begehret die ewige Gebarerin nichts als bas Bort, bas in ber Gebarerin fchaffe; benn die ewige, fille und lichte Bonne

schaffet nichts, sondern ift bloß stille und licht: benn wo keine Finfterniß ist, da ift eitel Licht ohne Wandel, benn die Sedarerin im Begehren macht die Anziehung, daß also eine Finsterniß ist, die ewig ist, in welcher die Natur erboren wird, wie oben gemeldet.

79. Run begehret bie ewige Gebärerin im ersten Sefnen bie Freiheit, verstebe Gott, nicht die Finsterniß in sich, benn er will ihrer nicht, sonbern nur das Wort, das da im Sehnen der Gebärein schafe; und mag auch teine Gebärerin sein, ohne ein Angieshen, welches sich selber im Willen schwängert, in welcher Schwänigerung das Gentrum der Natur stehet, und wäre auch tein Wort, es sei benn die Natur, denn in der Natur urständet sich das Wort.

80. Und geben euch also allhier ganz hoch und theuer zum Erkenntuis, wie in der Ratur zwei Worte erdoren werden: eines im erften Sentro der Gebarerin, in der strengen Grimmigkeit, auszusprechen die strenge Macht der Mutter der ernsten herben Grimmigkeit im Fener, welches allhier Gottes des Baters Natur heißet, welche er also in feiner stillen Wonne, in der Fassung seines Willens, ohne Berührung der Freiheit des Lichtes gebieret.

81. Und bas andere Wort, welches er aus ber Ratur, aus ber Sanftmuth gebieret, verstehe indem bie ewige Freihelt des Lichtes, so Gott genannt wird, welche aus der Ratur ift, die finstere Ratur erblicket, zwar im Feuer der Schärfe, wie vorne gemelbet, und aber die Herbigkeit in ihrem eigenen finstern Rechte erschriedet,

und ihr ftrenges Decht verlieret.

82. Denn ber Blis machet ble finstere strenge Macht wiebet banne, und gehet in ihr alfo ein Sewachs auf aus ben ungahldaren Effentien; und baffelbe ift die Kraft bes andern Centri: beim in biesem Aufgehen ift ein Liebe-Begehren, und fanget das ewige Licht die Freihelt außer der Ratur: daß sich also die Freihelt außer der Ratur in dieser Liebe entzündet, und also ein brennend Licht wird, in welchem der Glanz entstehet.

83. Denn außer ber Natur ift tein Slanz, obgleich eine lichte Kille Wonne ist; fonbern ber Slanz urständet erst von ber Schärse; nun ift aber in der Liebe Aufgehung teine Schärse empfindlich; und ob sie gleich ist, so ist es doch nur eine Gedurt der Freuden, und eine rechte Erfulung des ersten Willens, der Gottes ist, welchen er sehet ins Begehren, und also die Natur gebieret, und aus der Natur bas Gewächs der Liebe.

84. Alfo wohnet bas andere Wort oder Gewächs ber Liebe in bem ersten Willen, und ist seine rechte Erfullung, welche er begeheret; denn es ist sanft, steblich und freundlich, und ist des ersten Willens Kraft und Herz, von welchem bas ewige Begehren immer im Wesen und Willen stehet.

85. Und also zersprenget bas Licht bie Thore ber Finsternis, und gebet bas Liebegewachs aus bet finstern Ratur aus, und

wohnet in der ewigen Stille des Baters, und ift bie Kraft bes Baeters, und wird fein Sohn genannt: benn der Bater gebieret ihn aus feinem ewigen Willen; und wird hierinnen des Baters Glanz offendar, welcher fonst im ersten Willen in der finstern Natur nur im Feuer erscheinet, aber im andern Centro in der Liebe im Lichte.

86. Und wird allhier betrachtet die Liebe und Feindschaft, wie bie gegen einander fiehen; bein die Liebe ift der Grimmigkeit the Aod, und nimmt der Gelmmigkeit mit ihrem Blide die Gewalt: und ift allbier recht zu betrachten die Macht Sortes in Liebe und Jorn.

87. Das aber also die Liebegeburt möge geboren werben, urs suchet ber erste Wille aus der stillen Wonne: denn die ftille und helle Wonne ift ohne Quaal, die begehret nicht Grimmigkeit, und machet aber doch Grimmigkeit; und so die Grimmigkeit nicht ware, so wate keine Scharfe, so möchte auch das andere Centrum der Liebe nicht geboren werden, aus welchem das übernatürliche Licht scheinend wird: allda sich dann der Rame Gottes des Baters und bes Suhnes unkändet.

88. Denn wenn bie ewige Freiheft nicht bas Wefen ber Ratur gebare, so mare es tein Bater, sondern ein Richts: so es aber bas Befen ber Natur gebieret, so wird ber Gebarer Bater genannt,

aus bem er geboren wirb.

89. Also scheinet bas Licht in ber Finfternis, und die Finsternis begreifet es nicht, wie Johannes Evangelista saget A. 1, 4. 5. Und also ist Licht und Finsternis gegen einander, und also ist bas Licht ber Finsternis hert, und ist ein ewig Band, da ein jedes ohne das andere nicht zum Wesen Mine; und ist uns laubige bestir zu bestachten die Feindschaft wider die Kraft im Lichte Gottes, wie sich ein jedes urstände.

90. Denn die Finsternis balt in ihrem Centro herbe Grimmigkeit, stachlichte Angst im Schwefelgeist. Webe im Feuerblite, große Macht im Rabe ber Brechung, Austleigen ber Effentien im Blit ber Feuersmacht: und ist voh keln Aussliehen, sondern mas chet zusammen einen solchen Willen, und ber ist ein Geist, und ber ist das Band ber Natur, das Gott ber Bater in seinem Willem ers bieret, mit welchem er sich offenbaret in ber ervigen Stille, da sonst nichts ware; und ist Gott ber Bater mit seiner Feuersschäfte, und machet hiemit einen strengen eiserigen Gott, und ein verzehrend Feuer.

91. Laffets euch anzeigen, ihr Philosophi, was euch im fles benten Siegel in Ternario Sancto erbffnet wird aus Gottes Rath.

92. So ift ber Brunn ber Liebe eine Fassung umb haltung ber strengen Grimmigkeit, ja eine Ueberwindung der strengen Macht, benn die Sanstmuch nimmt ber strengen und herben harten Feuersmacht ihr Recht, und bas Licht ber Sanstmuth batt die Finsternis gefangen und wohnet in ber Finsternis.

93. Affo will bie ftrenge Dacht nur Grimmigtelt und Einfchliefen in Lob: benn bie ftrenge Derbigteit ift ber Einschliefer in Tob, und die Sanftmuth bringet aus als ein Gewächs, und gentanet aus dem Tobe, und überwindet den Tob, und macht bas ewige

Leben, und machet aus Teinbicaft Liebe.

94. Das iasset euch, ihr Theologi, ein Licht sein, und betrachetet die Schrift der Heiligen besser, und sehet die Munder Gottes mit andern Augen an! Betrachtet, was Gott in Liebe und Jorn sei, und merket, wie zwei Principia offen stehen, da ein jedes begehret! Lasset ab von der natürlichen Weisheit dieser Welt, und bestrachtet die ewige Natur, so sindet ihr Gott und Himmelreich. Eure Gesehe thuns nicht; es muß ein anderer Ernst sein, wollet ihr Gott erkennen. Ihr musset aus Babel ausgehen, daß ihr das Centrum des Sohnes Gottes erreichet, so werdet ihr in der Sanstmuth und Liebe geboren; dann möget ihr Christi Schase weiden, sonst seib ihr Mörder und Diebe, und steiget ins Centrum der Frimmigkeit, da ihr nur Christi Schase fresset, und mit eurem höllischen Feuer aufblaset. D wie fälschlich handelt ihr gegen der Liebe! Wie wollt ihr boch erscheinen, so die Sonne aufgehet, und ihr im Lichte steshet? Soll euch hernach unter Augen gestellet werden.

## Das 3. Kapitel.

Bon ber fechsten Gestalt ber Natur; auch eine Anweisung zur göttlichen Erkenntniß.

2. Er allein ift ber ewige Unfang, und faffet bas Centrum jur Gebarerin, welches machet bie ewige Mutter ber Gebarerin bes Befens

So wir nun die holdfelige Liebegeburt wollen erforschen, wie sich die erbare, und wovon sie urkunde, so mussen wir das Centrum inniglich ergrunden, und die sechste Gestalt der Natur vor uns nehmen, als den Mercurium, darinnen der Schall erboren wird; so werden wir in der Liebegeburt den Ton, Klang und Geslang erfinden, darzu die funf Sinne, als Sehen, horen, Riechen, Schmecken und Fühlen, darinnen alsbann das Leben verstanden wird, auch Pein und Quaal, sowohl Freude und Liebe, Begierde des Guten, und auch Begierde des Bosen. Wiewohl in sich selber in der Nastur nichts Verwersliches ist, es muß beides sein, sonst ware Gott nicht offenbar, und ware alles ein stilles Nichts, und ist das gange Wesen zusammen in dem einigen Gott: Niemand hat ihm etwas gemacht, oder geboren, er allein in seinem ewigen Willen, der er selber ist, machet die Gebärerin.

aller Wefen: benn Gott hat teinen Anfang, und ift nichts Cheres als er; aber fein Bort hat einen ewigen ungründlichen Anfang in ihm, und ein ewig ungründlich Ende: ba es boch nicht Ende, fondern Perfon recht genannt wird, als des Baters Herz, denn er wird in dem ewigen Centro erboren, nicht als eine Gestalt des Centri, die zum Centro gehöret, sondern als ein Gewächs eines andern Centri aus dem ersten Ewigen.

3. Darum ift er des Ersten Sohn, und ift recht die Flamme ber Liebe, und ber Glanz des Baters im ewigen Willen, und ift bie andere Mutter der Gebarerin, als namlich die englische Welt, aus sich seiber ein Principium, so Gottes Barmherzigkeit genannt wird: aus welchem Centro ausgehet die Jungfrau der ewigen Weisbeit Sottes, durch welche Gott diese Welt, als das britte Principium, aus dem ersten erschaffen hat, sammt allen Wesen und Kreaturen.

4. Und wollen ben Lefer treulich vermahnet haben, daß er unfern Sinn nicht in der Welsheit dieser Welt suche, sondern im Lichte der ewigen Natur, bahin wir ihn denn auch wollen gewiesen haben, als in die neue Wiedergeburt, ind Leben Christi; sonst sind wir ihm ftumm und unverstanden: und mag er außer diesem diese Schriften wohl ungemeistert lassen, oder wird der Speise des ersten Centriessen, und sein Spott wird ihn im Feuer seines eigenen Lebens nagen.

5. Wollen ihm bas Licht gerne gonnen, um welches willen biefe Sand bie tiefen Geheimnisse also aufgeschrieben hat; nicht zu threm Bortheil, ben es vorhin hat, sondern um der Lilien und ber

englifchen Belt willen.

6. Allhier merte nur eigentlich, bu wirst feben, was bu feit bem schweren Fall Abams nicht gesehen hast: und bedenke nur das bei, was solches bedeutet, und hiermit erscheinet. Tritt nicht in der stolgen Pharisaer Fußtapfen, die Christum treuzigten und am Lichte blind blieben; es gehet dir sonst auch also.

7. Siehe auch nicht auf die Hand biefer Feber, sie vermag nichts, sondern aufs Centrum, da das Licht aus scheinet. Es scheinet nicht allein aus dieser Hand, sondern in der ganzen Welt, als ein aufgethanes Siegel in dem ewigen Centro, es mag ein jeder zugreisen; es ist nicht allein außer ihm, sondern in ihm, und heißet nur aufschließen und grünen mit Jesu Christo, und zeugen eine Blume aus dieser Welt in die englische Welt, davon wir allhie resden wollen, und euch zeigen das ewige Wesen.

8. Wir haben euch oben angezeiget die Geburt ber vier Gefalten ber ewigen Natur, und barbei angebeutet, wie sie aus bem
ewigen unwandelbaren Willen ber ewigen Freiheit Gottes erboren
werden: da wir euch dann angebeutet, wie ewige Freiheit außer ber
Natur eine stille lichte Wonne, jedoch ohne Glanz sei; haben auch
angebeutet, wie sich die ewige lichte Freiheit in der herben harten
Strengigkeit schärfe, daß sie als ein Feuerblit erscheinet, da sie dann

bie Finsternis zersprenget, und ber Strengheit die Macht nimmt, und also ben verzehrenden Feuerglanz bekommt, wegen der erschreckslichen Schärfe; da dann die herbe Matrix zu einer ängstlichen Sebärerin wird; und weil sie ohnmächtig wird, das ihr der Blis die Macht genommen, so wird sie wesentlich, und empfähet der Blis bie seine mesentliche Gestalt in der Angst, als den Schweseigeist, webcher des Blises Leid ist, daraus er brennet und scheinet.

9. Und bann wie bas Rad der Effentien mit dem Blit der herben Ueberwundenheit gehalten wird, und das Centrum als ein Rreuzrad stehet, und alles im Schalle der Effentien stehet als ein Gewächs, da das Rad zwar treibet, aber über sich: darum steiget die Feuersquaal über sich; denn alle Gestalten der Natur eilen dem Feuer nach, und das Feuer sleucht von ihnen, denn es wis frei sein, sintemal es sich aus der ewigen Freiheit urkundet und mag doch auch nicht, denn die Natur halts dei seiner Schärse, welche

in ber Matur ftebet.

10. Und dann haben wir euch angebeutet, wie der Schrad des Feuers die herbe Matrix ertödigt in ihrem strengen Recht, da sie überwunden wird, und zurücksinket, davon das Gewicht der Ratur kommt, und die Materia alles Wesens: und dann mie sich der Blig in der Ueberwundenheit erblicket, da er denn also sehr in der Sanstmuth erschrickt, daß er sein seurig Recht verlieret und helle wird, welches der Schein seines Lichtes ift, da sich der Glanz urständet; und wie also die ewige Freiheit der Stille den Glanz sähet, als sein Eigenthum, und der erste Wille hierinnen erfüllst wird nach seinem Begehren, was er im Urstande mit seinem Begehren wollte.

11. So nun das erste Begehren also mit den erbornen Effentien erfüllet wird, mit des Lichtes Glanz, so stehen alle Essentien,
so das Licht gesangen, in dem ersten begehrenden Millen: und der Wille wird hierinne triumphirend und freudenreich, daß das Aind des Lichts in ihm erboren wird; und gehet allhie das zweite Centrum auf in der Freude, da die Liebe das Feuer des Centri ist; und des ersten Willens Liebe-Begehren zeucht die Freude an sich, und das Licht scheinet aus der Freude: also bleibet diese theure heilige Geburt auf dem Areuze, da gehet das Rad der Essentien im Areuze, und die Freude, als der Feuerquall, steiget über sich, und das Cens

trum balts.

12. Also gehet allba aus der neugeborne Wille mit Kraft und Wunder, und bestätiget den ersten Willen der Freiheit des Baters mit dem Centro der Liebegeburt des Sohnes. Denn diese Gedunt ist des Baters Wort oder Herz, welches er aus seinen Effentien spricht: und der Ausgang der Liebe ist der Geist des Worts, der die Essent, und ist zusammen die Dreigabl in einem Welen.

13. So aber nun das Centrum im Bort aufgehet in bes Lichts Rraft aus ber Liebe, fo empfahet eine Bestalt die andere mit

war freundtichen Begierben: benn ber erfte Wille ift begehrend und machet bas Centrum, wie vorn vom Grimm gemelbet; alfo auch in ber Liebe, und ift an Statt bes Wibermillens ein eitel Beschmad

und gerne Saben allda innen.

14. Denn wenn bas Rab ber Effentien im Schalle gehet, fo ift bie fechete Geftalt erboren: benn bie Berbigfeit behalt in ber Scharfe ber Liebe gleichwohl ibre barte ftrenge Dacht, aber gang fanft, und macht bie fechste Geftalt Stimmen, Zon und Rlang, bag eine Effentia bie andere im Schalle boret, und mit bes Rades Effentien im Inficiren formedet, und im Begehren ber Liebe reucht, und mit bem Durchbrechen bes Qualles fuhlet, und im Lichte fiehet; and ift allo eine lebenbige Geftalt bes Geiftes, welcher in allen Geftatten ausgehet als ein Leben, und ift bie Beweglichkeit ber Sinne in ben Effentien, welche ble Sinne machen.

15. Alfo gebet auf bas rechte und überfchwentliche Liebe-Begehren in bem erften Billen, ber Bater beifet; benn in bes Cobs. nes Centro wird ber Glang aus bes Baters Scharfe erboren, melder ein gar freundlich Begehren ift, ale namlich ben Grimm in bie Liebe gu verwandeln; benn mann bes Baters Effentien bie Sanftmuth im Lichte toften, fo werben fie alle rege, und ift ein eitel Liebe-Begehmn, Bohlfcmecken, Sanftthun, Freundlichfein, und ift ble Geftalt Mercurius recht bas Bort: welches im finftern Centro eine giftige Webe und Angst ift, bas ift in bes Lichtes Rraft ber Freubenqual, und giebt Stimmen, Zon und Rlang, aber gleich einer Rebe , nicht wie der Rlang im Feuer im erften Centro.

16. Alfo, mein liebes Gemuth, bas bu biefes liefeft, verftebe und recht, mas wir mit biefer Befdreibung verfteben : wir meinen nicht zween Gotter, Die wib einander find, fondern nur einen,

in einer Dreigabl feines Befens, in feiner emigen Geburt.

17. 3a bem Borte Ternarius verftehet man in ber Raturfprache recht bie gottliche Geburt in feche Geftalten in ber Ratur,

melde find feche Siegel Gottes.

18. Benn ich aber fage Ternarium Sanctum, fo habe ich bierinnen bie Dreigabl in fieben Gestalten : benn bie englische Belt wird mit begriffen, welche flehet in ber flebenten Geftalt ber Geburt; wicht nach ber lateinischen Sprache, fonbern nach ber Ratursprache, bavon alle Dinge ihren Namen haben empfangen, welche unfere Philofopbi von ber Schule bes britten Principii biefer Welt nicht verfteben.

19. Denn wenn ich rebe von Gottes Grimm und Born, fo meine ich nicht ein Befen, bas außer Gott fei; ich meine auch nicht, bag es bie lautere Gottheit fei, welche ohne Wandel ift, und in Emigfeit mur gut; und ift nicht der Ratur, fonbern bas Wort wird aus ber Ratur bes Batere erboren, ale ein anber Bemache, bas nicht in ber Ratur ergriffen wirb: barum ift es auch eine anbere Derfon, und with boch aus ber erften erboren; verftebe, ber erfte

Wille, ber außer ber Ratur ift, ber ift frei von ber Ratur, aber bie Ratur wird in feinem Begehren geboren.

- 20. Run ist ber andere Wille, welcher aus bem erften aus ber Natur, als ein eigen Centrum ausgehet, auch frei von ber Natur, benn er wohnet in dem ersten Willen, welcher Bater heiset, in der lichten Ewigkeit, und ist der lichten Ewigkeit Glang, Kraft, Statke und Wesen; sonst ware kein Wesen darinnen, sonbern eine stille lichte Wone, ohne Wandel und Wesen.
- 21. So aber basselbe ewige Wesen hat wollen offenbar sein, so hat es mussen einen Willen schöpfen, welcher begehrend ist; und da aber nichts war zu begehren als nur das krästige Wort, und dasselbe doch auch in der stillen Ewigkeit nicht war, so mußten die sieben Gestalten der ewigen Natur erdoren werden, welche sind die sieben Siegel des Sohnes Gottes, wie die Offenbarung Johannis zeuget: und daraus ist von Ewigkeit erdoren worden das krästige Wort, welches ist der stillen Ewigkeit Krast, herz und Leben, und seine Weisheit.
- 22. Und weil es aus ben sieben Siegeln ober Gestalten ber Ratur erboren ist, so ist es auch ber Schöpfer und Machet aller Dinge, aus dem Wesen ber Ratur: benn es ist sonst im Lichte, bas bie Natur kann bewältigen, als bas kräftige Wort im Lichte, bas kann allein überwinden den Grimm; es hat allein den Schlassel aufzuschließen und zu brechen die sieben Siegel der grimmen Ratur des Baters, und aufzuthun das Buch des Lebens dem, der auf dem ewigen Stuhle siet. Lies Apol. 5. es ist just und recht. Denn so es den Grimm erblicket, so ist es eine Zersprengung der Finsternis, und nimmt der grimmigen Angst die Gewalt, und heis set recht Gottes Barmberzigkeit.
- 23. Denn Barm ift die Lichte-Erblidung im Centro aus ber lichten Ewigkeit, ba ber Blid bie ftrenge, berbe, barte Ralte unb bittere Angft fanget, und mit bem Blid erschredt, und bie grimme Gewalt nimmt, und verwandelt fie in Sanfte. Derg ift ber Blis, ber die vier Bestalten gefangen bat, ba fie ber Blid ber Emigteit hat gefcharfet, und nunmehr bie vier Geftalten in fich hat; ber Schwebet im Centro auf bem Rreuge, und machet ein ander Centrum in fich felber. Ig ift bes Bliges Berwandlung ins Licht bes Glanges, barinnen bie funfte und fechete Gestalt erboren wird, als die Liebe und Freude, ba benn ber gangen Ratur Bermogenheit inne ftehet; und mare bie Ratur außer biefen zwo Geftalten ein grimmer harter Tod, aber bas Licht macht die Liebe, und auch bas Begehren ber fecheten Geftalt, barinnen benn bas Beben mit bem Berftanbe ftebet. Reit ift ber ewige Eingang und Erhobung über bie Matur ber vier Gestalten, und eine ewige Inwohnung ber flillen Emigleit, und eine Erfullung bes erften Billens, ber Bater beift. 24. Alfo heißet die andere Geburt Gottes Sohn, Gottes Bott,

Sottes Bunber, Gottes Kraft, Gottes Liebe, Gottes Leben, unb

ift felber bas Befen, bas ba offenbaret alle Befen.
25. Du liebes suchenbes Gemuth, ich molite bir

25. Du liebes suchendes Gemuth, ich wollte dirs gern in bein Berz schreiben, konnte ich nur! Siehe, es ist alles nur ein Gott. Du fragest aber, wovon das Bose kommt? So hast du bieses in dieser hohen Beschreibung eine Erkenntniß; benn du siehest in allen Areaturen Bosheit und Sift, und dann auch Liebe und Begierbe: so benke nur, wie die Natur also ein ernstlich Wesen sei.

26. Aber gleichwie bas Herz Gottes ben ftrengen Bater in seiner Ratur fanftiget und freundlich machet, also auch bas Licht ber Sonne in diefer Belt alle Dinge, welches alles aus ber emi-

gen Ratur feinen Urftanb bat.

- 27. Denn wenn die Strengheit nicht im ewigen Willen erborren wurde, so ware keine Natur, und wurde auch ewig kein herz und Kraft Sottes erboren, sondern ware eint ewige Stille. So aber die Ewigkeit das Leben begehret, so mags anders nicht erboren werden: und so es benn also erboren wird, so ift es ewiglich das Liebste. Darum kann und mag die ernstliche strenge Geburt in Ewigkeit nicht aufhören, wegen des Lebens, welches ist der Geist Sottes.
- 28. Darum fiehe bich und alle Rreaturen an, und betrachte bich, auch betrachte himmel und Holle im Born und Grimm Gottes, da findeft bu es alfo und gar nicht andere: wiewohl wir allhier eine englische Bunge bedürften, und bu ein englisch Licht im Gemuthe, so wollten wir einander wohl verfieben: biese Welt begreifts nicht.

## Bon ber siebenten Gestalt ber ewigen Ratur, bie offenbare Porte bes Befens aller Befen.

- 29. Mein lieber Leser, wenn bu die hohen Seheimnisse willst verstehen, so darist du nicht erst eine Academiam auf deine Nase seben, und eine Brille brauchen, und vieler Meister Bucher lesen, denn fie find nicht allein auf den hohen Schulen zu suchen, zu finden und zu grunden. Es ist alles ein Tand ohne gottlichen Bere stand, was die Bernunft in der Kunst dieser Welt suchet; sie sind det nichts mehr als diese Welt, und doch noch nicht halb, sie ges het nur immer im Suchen, und findet endlich Hoffart und Gleissneret, indem sie weltliche Weisheit sindet.
- 30. Suche nur bas Wort und herz Gottes, welches Mensch worden ift, in der Krippe beim Ochsen im Stalle, in der sinstern Nacht. So du dasselbe findest, so findest du Christum, als das Wort im Bater, mitsammt dem Bater, Sohne und heiligen Geiste, darzu die ewige Natur, auch die englische Welt und Paradeis; du sindest deine blinde Vernunft, die dich also lange hat taumelnd als

einen Trunkenen geführet. Du barfft bir nicht bein Gemath mit hohem Sinnen zerbrechen, du findest mit hohem Sinnen und Ticheten nicht den Grund, nur aneigene dein Gemuth und Sinnen mit aller Bernunft in die Liebe und Barmherzigkeit Gottes, daß du in dem Centro deines Lebens aus dem Worte und Herzen Gottes geboren werdest, daß sein Licht in deines Lebens Licht schen, daß du eines seist mit ihm!

31. Denn Jesus Christus Gottes Sohn, bas ewige Wort im Bater, ber ba ift ber Glanz und die Kraft der lichten Emigkeit, muß in dir Mensch geboren werden, willst du Gott erkennen: soust bist du im finstern Stalle, und gehest nur suchen und tappen, und suchest immer Christum zur rechten Gottes, und meinest, er sei weit von dannen. Du willst deln Gemuch über die Sterne schwingen und allba Gott suchen, wie dich die Sophisten tehren, welche Gott weit von dannen in einen himmel mablen.

32. Aber gleichwie ber Teufel über bas Derz Gottes in seinem Feuerquall sliegen will, und bleibet boch nur in den vier Gestalten ber ewigen Natur in Finsterniß; also gehets auch ber blinden Bernunst, die im Finstern siget und suchet Gott in der Finsterniß. Willst du ihn finder, so suche ihn in seiner Quall, die ist überall, alles voll Gott und scheinet in der Finsterniß: in beinem finstern Herzen ist Gott, aber in einem andern Principio, klopfe an, so wird die ausgethan.

33. Der h. Geist Gottes ist ber Schlussel im Centro, gehe aus ber Begierde bes Fleisches aus in eine rechte ernste Buse, und setze allein beinen Willen mit Vernunft und Sinnen in die Barm-berzigkeit Gottes, so wird bas Wort Gottes, als sein liebes herz in dir eine Gestalt kriegen; bann stehest du vor der Krippe, ba Jesus geboren ward, so neige bich zu bem Kindsein, und opfere ihm bein Herz, so wird Christus in die geboren werden,

34. Alsbann mußt bu erst in Jordan, wird bich ber h. Geist taufen, ba stehet bir ber himmel offen, und ber h. Geist schwebet über dir: aber bu mußt in die Buste und vom Teufel verssuchet werben. Berstehe es recht! Der Teufel wird sich an dir versuchen, und bich oft in die Busten der Welt suriegeln, und vor beine Seele in bein sleischlich herz treten, und vest zuriegeln, da gehöret Ernst zu, dem Teufel sein Centrum zu zersprengen. Du wirst Christum oft nicht sehen, der Teufel wird dir ihn verleugnen, er sei nicht in dir Mensch worden: denn du stehest also als ein Licht im Centro mit der Finsternis umgeben, und bist ein Gewächs im Leben Gottes, aus der finstern strengen Natur.

35. Darum befinne bich, alsbann fiehe und ftehe veft, wie Chriftus that! Thue nicht wie Abam, ber fich ließ geluften bes Geiftes biefer Welt, und fuhrete uns in bie fleischliche Finfternis.

36. Du mußt mit Chrifto verfolget, verspottet und gehöhnet werben, willft bu in ben Bundern Gottes fcmeben; und fo.bu in

in ihm bleibest, so bleibet er in bir; so magst bu fuchet, den bu will, du findest was nur bein Begehren ist. Anders fuchell für vergebens in der Sottheit: und wenn du es gleich aufs Höchste bringest, so findest du nur diese Wett. Das set die zur Warnung gesaget, so du willst suchen, sinden und erkennen, was hiernach gesschrieben ist von den sieben Siegeln Gottes und des Lamms.

- 37. Dieweil wir bem Leser mochten schwer zu verstehen sein, aber boch bem aus Gott Gebornen gar leicht, und auch unser Fürnehmen anders nicht ift, als bem Blinden ben Weg zu weisen; siebe, so wollen wir euch die Offenbarung Johannis mit den sieben Gelsten und sieben Giegeln Gottes zeigen, welches ist die Offensbarung Jesu Christi, da sich die ganze Gottheit hat in der Menschwheit offenbarung Jesu Christi, da sich die ganze Gottheit hat in der Menschwheit offenbaret, und neben der Person der Menschhielt angedeutet bas Wesen der Oreizahl im Ternario Sancto, da man die Gottheit wicht allein im Ternario siehet, sondern auch in der englischen Welt.
- 38. Und follen benen aus Gott Gebornen allhier recht bie Ausgen geöffnet werben, es mache sich nur Riemand seiber blind, benn bie Zeit kommt und ist schon, ba bie sieben Siegel sind aufgebtoschen, und bas Buch aufgethan bem, ber auf bem Stuhle sieget, welche hat gebrochen bas Lamm vom Hause Ifrael, welches erwurget ward und ewig lebet.
- 39. Und ob es ift, daß die Offenbarung bis daher ist zugesiegelt blieben und von keinem Menschen im Grunde verstanden worden, das soll Niemand also annehmen und benken, daß es in menschlicher Macht sei gestanden; denn es ist die Offenbarung Gottes und hat sieben Siegel, welche zugestegelt sind gewesen, die vollendet würde der Jorn Gottes; und sind die sieben Geister Gottes des Baters, wie vorn in diesem Buche gemeldet, von den Gestalsen der Geburt der ewigen Natur, welche ist Gottes.
- 40. Run ift diese Welt mit allem Wesen, sowohl auch ber Wensch and ber ewigen Natur, verstehe aus ben fieben Geistern ber ewigen Natur, als eine Ausgeburt geschaffen worden; und hat Gott diese Welt um keiner andern Ursache willen erschaffen, als bas er in seiner ewigen Weisheit will die Wunder, so in der ewizen Natur sind, offenbaren, daß sie sollen zum Wesen dommen, und am Lichte erscheinen, zu seiner Freude, Ehre und Herrlichkeit, nicht allem in dieser Zeit der Berborgenheit, sondern nach dieser Zeit.
- 41. Denn biese Beit ist gleich einem Ader, welcher ist bas flebente Siegel ber ewigen Natur, barinnen sich bie seche Siegel mit ihren Kraften und Bundern eröffnen, und ihren Grimm ausschützten: baraus bann in dieser Welt ist erboren und erfunden worden Wetsbeit ber Ratur, Stimmen, Donner und Streit, in welchen man immer bas herz Gottes gesuchet hat, und aber erfunden die Bunder, aus welchen sind ausgegangen Streite und Zwingung,

baß sich benn je ein Siegel nach bem andern eröffnet hat, aber bet menschlichen Bernunft, als ben Kräften ber Siegel, unverstanden

42. Denn als die Menschen nach der Apostel Zeit von der rechten Liebe und Demuth gegen Sott abwichen, und suchten ihre eigene Weisheit, und machten aus Christi Reich ein Reich der Macht, Pracht und herrlichkeit dieser. Welt, so entrog sich ihnen der Leuchter; das ist, sie gingen ein in des Baters Natur, in die sieden Siegel Gottes, und verließen die sieden guldenen Leuchter, der sieden Siegel des Herzens Gottes, welches sind die sieden Siegel des Lamms, welche hell leuchteten aus des Vaters Natur; denn sie waren in der Hand des Sohnes Gottes, der da war Mensch worzden, wie du denn am Bilde in der Offenbarung siehest, daß der Mensch Jesus Christus Gottes Sohn sieden Sterne in seiner Hand hat, und siehet zwischen sieden guldenen Leuchtern. Apol. 1, 12—16.

43. Die sieben Sterne sind die sieben Geister Gottes bes Baters, welche verborgene Siegel sind, wie ich euch vorn berichtet habe, wie je eine Gestalt aus ber andern erboren werde, und wie eine jede Gestalt ohne die andere nichts ware; und da sich je ein Siegel nach dem andern aufthut, und sie haben die sieben Donner, welcher Rede versiegelt ist, denn sie sind im Centro des Geistes; aber die sieben Siegel sind im Wesen, denn durch die Menscheheit Christi sind sie offenbar worden: darum zeiget sie der Geist Gottes in Gestalt sieben gulbener Leuchter, und leuchten in dem Bater aus

bes Sohnes Centro.

44. Denn da sehet ihr ein glasern Meer vor dem Stuhl des Alten, welcher ist Gott der Bater: und das Meer ist das siebente Siegel, aber aufgethan und nicht versiegelt, denn darinnen stehet die englische Welt; aber die sechs Siegel sind die Gedurt der ewigen Natur, welche in des Baters ersten Willen erboren wird, daraus das Herz oder Wort Gottes von Ewigkeit immer geboren wird, als ein eigen Centrum, in dem Centro der sieden Geister Gottes: und wie wohl es ist, daß das siedente Siegel auch im Vater ist und gehöret zum Centro, so wird es doch durchs Wort zum Wesen ges bracht, denn die englische Welt stehet darinnen.

45. Darum, mein lieber Leser, wisse, bag alles, was von Gott geschrieben oder geredet wirt, das ist Geist, denn Gott ift Geist. Er ware aber in sich nicht offenbar, aber die siebente Gestalt macht ihn offenbar, und barinnen ist die Schöpfung ber englischen Welt ergangen, benn sie heißet Ternarius Sanctus; benn die Dreizahl ist unbegreissich. Aber das Wort machet das gläserne Meer, darinnen die Begreissicheit wird verstanden; und wird euch in der Figur des

Bilbes in der Offenbarung recht vorgestellet.

46. Denn ihr fehet bas Bilb mitten unter fleben Leuchtern, bas find fieben Geifter ber Gottheit, fleben; und in ber rechten Danb hat es fieben Sterne, bas find auch fieben Geifter ber Gottheit

in bes Baters Centro, welches bas Wont in seinen Mache hat, ind bem es die Grimmigkeit und Verzehrlichkeit in eine sanfte. Wonne in das gidserne Weer ftellet, in welchem das Licht Gottes des Worts, das ift, aus dem Warte scheinet: und stehen die sieden Seister Sottes num im Centro des Worts, in brennender Gestalt, als sieden Fackein. Und ist euch die Gottheit hierwit in dem Bilde der Offensbarung abgemahlet.

- 47. Und wird euch auch ferner ju verstehen gegeben, wie vorn gemelbet, daß das Wort ober Berz bes Baters in seinem sieben leuchstenden Geiftern ift im Bater, im Centro bes Baters, als sein Berz, und hat die fieben Sterne, als die sieben Gestalten der ewigen Rastur, unter seiner Gewalt, darum führet fie das Bilb in der hand.
- 48. Dieweil aber alle Dinge, was zum Wesen kommen soll, sich muffen aus bes Baters Natur urständen, und wir auch wissen, wie solches auch Moses bezeuget, daß Gott der Bater habe alle Dinge durchs Berbum Fiat gemacht, als durchs Wort gesprochen, und daß das Sprechen ist im Fiat gestanden, und das Fiat ist die herbe Matrix in des Baters ersten Willen, welche die Natur fasset und halt, welche der Geist erboren aus dem Mercuris sormt, wels ches ist der Geist Gottes.
- 49. So nun alle Seschöpfe im Bater stehen, und er auch darum Bater heißet, als aller Wesen Bater, und wir Menschen auch als seine Kinder, und aber mit Abam aus der Kraft des siebenten Seistes des Worts sind abgewichen, mit unserer Imagination in die Ausgedurt des Baters, als in Seist dieser Welt, der uns mit verderblichem Fleisch und Blut bekleidet, und in sich gefangen balt: so sind wir nun in der Kraft der sieben Sterne, oder der sieben Seister des Baters Natur, die derigt ihre Wunder in uns zum Lichte. Denn wir sind das Sensbild der Gottheit, in welchem der Seist Sottes seine Wunder eröffnet. Und lasset euch recht bescheiden: Gott der Bater hat uns in Christo wiedererboren, das wir sollen mit unserer Imagination wies der ins Wort, als in seines lichtstammenden Herzens Centrum, einzgehen, das der h. Geist wieder aus uns ausginge, mit Kraften, Wundern und Thaten, wie dei Christi Aposteln zu sehen.
- 50. Beil wir uns aber haben lassen bie fieben strengen Seister bes Baters Natur aus seinem Centro halten, und sind nicht mit unserm Immanuel aus unserer Bernunft und Wis ins Leben Christi eingedrungen, daß das Wort in uns ware Mensch worden: so haben auch alle sechs Geister der Natur der Grimmigkeit ihre Macht und Bunder in uns erzeiget, und haben und in Babel lassen irre gehen, daß wir also nicht in der Liebe des Worts im Leben Christi haben gewandelt, sondern in unserm eigenen Dunkel, in erdichtetem gleisenerischen Wesen von Gottes Willen; haben nicht in Christi Geist gewandelt, sondern im hoffart: sintemal die Sucher in des Baters

Ratur haben Kimfle erfunden, fo haben fie bie alberne Dennuch mit Buffen getreton.

51. Dieweit fie benn vom herzen Sottes gewichen find in ihrem Dankel, und alfo ein irbifch himmelreich erbauet zu ihrer Wol-luft, fo haben auch billig alle feche Seifter ber Grimmigten ihre

Macht unter ihnen gewirket.

52. Denn wenn gleich das Herz Gottes hat mit einem Getse aus seinem Gentro geposaunet und die Menschen zur Umwadung gerufen; so hat ihnen doch ihr sanstes Fleisch allzeit tieber gesallien, und haben mehr dem Tensel gefolget, weicher allezeit aus des Baters Jorn darwider geposaunet, und Krieg und Blutoergießen angereichtet, davon die Offenbarung in Bilbern zeiget. Und hat den Geist Gottes die Offenbarung darum gedeutet, als einen hellen Spiegel; und wissels, was der Engel saget: Versiegele, was die sieden Donner geredet haben. Apoll. 10, 4.

53. Uns Menichen follte billig verborgen fein die Stimme ber fleben Donner aus des Baters grimmigen Effentien, so wir nicht felber hinein imaginirten, und diefelben in und eröffneten; benn in des Sohnes Centro, in der fanften Liebe, find fie nicht offenbar.

54. Weil aber das Wort ober Herz Gottes ift Menich worben, und hat in sich genommen eine menschliche Seele, uns aus bem grimmen Gestirn der Natur ins gläserne Meer, als in die englische Welt wieder einzuführen, in die Wunder der sieden gulbenen Leuchter, und wir aber in den sieden Siegeln des Vaters verborgen liegen: so hat das Verdum Dei mit seiner angenommenen Menscheit müssen in die grimme Matrix, in die Schärse des Lodes und Jorns eingehen; und allba hat der Mensch Christus gebrochen die sieden Siegel in der menschlichen Seele.

55. Denn das Verbum Dei oder Derz Gottes, welches Mensch ward, und die menschliche Seele, welche aus den sieden Seistern Gottes dem Menschen ward eingeblasen, vom Geist Mercurio, das ist der Geist der sieden Siegel, swelchet im Worte der h. Seist heißet, und aber von des Vaters Centro der Geist Mercurius, das ist, aus den scharsen Effentien, aus dem Feuerrade, wie vorn bes meldet, und aber in des Vaters Ausgeburt, durch die Sanftigkeit der Liebe im Worte in dieser Welt, als im britten Centro, Luft heißet,] hat gebrochen die grimme Macht im Centro der Seele.

56. Denn als die Seele Abams aus bem Worte ansging ins britte Centrum, als in Geist dieser Welt, so war der Seele Centrum ewiglich in die Matrix der Grimmigkeit, in die sieden Gestalten der grimmen Natur des Baters versiegelt: und war Niemand, der da hatte können diese sieden Siegel brechen, weder im Dimmel in dem gläsernen Weser, oder in dieser Welt; es war nur allda in der Seele der ewige Tod, in der schrecklichen Angst und Finskernis.

57. Und ift bie Barmherzigkeit aus bes Baters Breg metgebrochen und eingegangen in bie menschliche Geele, und hat gebrochen bie fieben Giegel ber Grimmigfeit, und in ber Geele angestim-

bet bas Licht, welches übermindet ben Tob und Born.

58. Nicht ist die Seele aus des Baters Effentien ausgerissen morben, daß sie nicht mehr in den sieben Gaistern der Natur ware: nein, das kann nicht sein, es stehet alles in den sieden Geistern des Baters Natur, auch das Herz Gottes selber; allein die Siegel des Todes im Grimme sind durch das Licht im herzen Gottes im Constro der menschlichen Seele gebrochen und aufgethan worden.

59. Das banken wir Gott bem Bater, in Chrifto Jesu, ber ba Menfch ward, und uns in ihm jum Lichte wiedergebar, und erlofete vom finstern Grimmenquall im Gifer bes Borns in Emigkeit.

60. Diemeil wir Menfchen aber folche große Gnabe und Licht nicht erkannten, und bas auch nicht achteten, sondern ließen uns noch gelieben Abams Fleisch und die Luft diefer Belt; unb ba wir gleich faben, wie Gott in Chrifto bem Menfchen, fomobl nach ibm in feinen Jungern, und alle die ibm mit Ernft anhingen in ber neuen Biebergeburt, große Bunber und Thaten that, fondern fliefen unfern Leuchter felber meg und lebten in Deuchelei, in eigener Gleifinerei, in Tyrannei, und verfolgeten Chriftum: fo ließ er uns and verfiegelt, dag wir fein Licht nicht ertannten, fonbern fuchten uns felber Wege ju Gott, und molten burch unfern eigenen Dabn ju Bott fommen. Das Reich biefer Belt geliebte uns mehr als Sottes Reich, trieben vor ibm nur Beuchelei, und unfer Dem mar fern von ihm. Alfo mußten wir auch in bes Baters Ratur unter ben Siegeln bleiben, bis der Geist Mercurius alle seine Bunder in uns erzeigete.

61. Und beutet uns die Offenbarung klar, wie der Geift Mercurins habe ein Siegel nach dem andern aufgethan, und alle Plagen und Greuel in uns ausgeschüttet, und nur eitel Arieg, Jank und Bosheit, eitel List und Falscheit, mit Mundern und Araften in uns eröffnet; wie er uns denn fein abmahlet mit einem greulischen Thiere, gleich einem Drachen mit sieden Hauptern und zehen Hörnern, und auf seinen Hauptern sieden Aronen; und siet unsere fromme Geistlichkeit oben auf dem Drachen, fein wahl geschmicket

und gefronet.

62. Da magkt du bich besehen, du schane Braut auf bem Drachen. Siehe doch nur, worauf du reitest! Ist das Christi Eset in Demuth, oder ist es der Teusel aus dem Abgrunde? Dein Thier ist deine eigene Gewalt und Aufsteigen beiner tyrannischen Macht, die du die in Christi Reich erdauet, indem du eine gottlos Imangung des Etenden haft aufgerichtet, und nur in Pracht und Dochmuth lebest. Dein geistlich Derz ist die schone glanzende Braut auf dem Abter.

63. Schaue, ich muß dies sagen: besiehe dich, bu schöne Braut voll Grenel der Verwüstung, weil du dich so schön dunkest zu sein. Siehe, was hast du erbauet? Große glanzende Steinhauser, da gehest du hinein, und treibest Heuchelei und Scheinheiligkeit. Du giebest Gott gute Worte, und dein Herz hanget am Drachen; du verschwendest die Fettigkeit der Erde, und deine Deuchler mussen vor dem Thier und Orachen beiner tyrannischen Gewalt niedersalien, und dich andeten; sie mussen deine Hure auf deinem Thiere andeten, oder dein Drache ermordet sie; was du setzest soll göttlich beisen.

64. D! wie schön bist bu abgemahlet; besiehe bich nur, es ist Beit! Siehest bu nicht, wie bich der Engel mitsammt dem Drachen in Abgrund wirst, in den Schweselpuhl? Der kennest du dich

noch nicht?

65. Weißt bu nicht, daß wir muffen in Chrifts aus Gott wiedergeboren werden und wandeln im Leben Jesu Christi? Beist bu nicht, daß das Wort ift Mensch worden? Wir muffen in Christo nen geboren werden, also daß die Seele sei Christi Stied; aus einnem Leibe, welcher ist Christus, muffen wir alle geboren werden, anders konnen wir die fieben Leuchter Gottes in uns nicht schauen.

66. Was heuchelft bu bir viel mit Gleifnerei? Was nimmft bu gottliche Sewalt in beine Gleifnerei? Du haft fie nicht: bu haft nur des Drachen, beines antichristischen Abgotts Sewalt. Willst du gottliche Gewalt haben, so mußt du im Leben Christi in Gott sein, so empfähest du göttliche Sewalt zu wirken in denen, so ihr herz zu Christo in Gott erheben: allba hast du des himmelreiches Schiftsel in der englischen Welt.

67. Deine Gesetze, Concilia, Beschlusse und eigner Bahn ift Betrug, ber Seist Christi in Gott lasset sich an tein Gesetz binden. Alles, was du lehrest von eigener Gewalt im himmel, so du dir selber zumissest, das ist außer der neuen Wiedergeburt in Christo alles salfc und erlogen, und seine Kraft gehoret dem Drachen.

68. Kein Menich hat eine Gewalt in Sott, er fei benn aus Gott in Chrifto Jesu wiedergeboren, der kann dem anneigenden Serzen, das sich in Christo Jesu gu Gott neiget, durch seine Stimme und Wort, welches aus Gott schallet, die sieden Siegel aufschließen

und pofaunen in bas begehrenbe Gemuth.

69. Darum siehe, beschaue bich in ber Offenbarung in ben Bitbern, indem du auf bem Drachen reitest! Wie schon reitest du auf Erden, wie ber Drache ber alte Teusel in den sieben Siegeln, welcher immer will über bas herz Gottes in Feuersmacht reiten, und bleibet boch in den sieben Siegeln im finstern Abgrunde der Ewigkeit, im Urkunde der Natur, in der strengen Matrix versiegelt.

70. Alfo auch bu: wiewohl die Siegel in der menschlichen Seele im Tode Chrifti find gebrochen, so hat bich boch Gottes Born

mit bem Geifte biefer Welt verfiegelt, und fahret bich, daß er alle feine Wunder an dir verbringe.

- 71. Siehe, bu ftolze Hure auf dem Thiere, was haft du gesuchet seit der Apostel Zeit, welche im Leben Christi wandelten und wicht nach der Lust des grimmen Geistes in der Natur Urstand, wie du? Bestehe dein prächtiges Reich, welches du in der Welt aufgerichtet haft, in dem man hat muffen von Gott weichen und deine Gesehe ehren und andeten.
- 72. Christus betet seinen Bater an, seine menschliche Seele brang ins Vordum Domini, in die sieben guldenen Leuchter, welche sind der brennende Liebegeist des herzens Gottes im Bater in der killen Ewigkeit: allda wirkete Christus hie auf Erden in des Baters Quall große Wunder; denn er that auf die Siegel der Berborgenheit und trieb die unsaubern Geister aus der grimmen Quall der Seelen, und schallete mit seinem Worte im Centro der armen gefangenen Seelen, daß sich alle Siegel bewegten, und ins Leben Christi zu Gott eindrungen. Allda konnte der Teufel nicht wohnen, denn er ist ein Geist der Finsterniß, wie wir ihn hernach wollen anzeigen.

73. Du aber nimmst bas Reich Christi und die Gewalt Christi mit Sleisnerei sind Betrug ein. Wo sind beine Wunder? So du göttliche Gesete machest, nur zu beinen weltlichen Ehren und Betrug, daß du mögest herrschen über Silber, Gold und Seelen der Menschen.

- 74. D bu babelsche Hure! bu bist es, von ber die Propheten gesagt haben, welche haben gedeutet in den verborgenen Siegeln die Wunder, so in der ewigen Natur verborgen waren. In die sind die Wunder and Licht kommen, aber du verwüssest den Baum des Lebens, darum mußt du in den Psuhl, der mit Schwesel brennet. Und darum saget der Seist in der Offenbarung: Sehe aus von ihr mein Bolt, auf daß du nicht theilhaftig werdest ihrer Quaal. Apot. 18, 4.
- 75. Weil bu benn aus dir selber in der grimmen Macht des Borns Gottes bist gewachsen, und bist nur ein Fresser, und haft alle Bunder Sottes in Hoffart gefasset zu deinen thierischen Spren: so sind auch die Siegel in dir versiegelt, dis der Jorn seine Macht an dir beweiset, und du bich selber friffest.
- 76. Denn du haft ber Engel Posaunen verachtet und verfolget, die bir von Gott gesandt waren; bu achtest beinen Bauchgott und herrlichkeit vor alles, und laffest bir bencheln.
- 77. Die Braut bes Thiers spricht: Ich bin bein Gott, sete mich auf bich, reite wie bu willst; ich will rusen, bag die Fettigkeit ber Erbe bein sei, und man soll bich in mir anbeten, Furcht und Schrecken sei in bem, ber uns verachtet. Also reite ich auch über

bie gehagenen Inie und über bie Seelen ber Manfchen: mo mag

ein folch Reich fein als wir haben?

78. Aber ber Geist Mercurius, welcher ausgehet aus ben fieben brennenden Fackeln, der da ist der Geist der Braut Gattes, deutet in Apolalppsi: wann aufgehet das siebente Siegel, soll vollendet werden das Geheimnis des Reiches Gottes.

79. Denn bas Lamm, bas ermurget war, nahm zur Zeit bes siebenten Siegels bas Buch aus ber rechten Hand bef, ber auf bem Stuhl saß, und that sein Siegel auf; und die vier und zwanzig Aeltesten sielen vor bas Lamm nieber und sprachen: Du hast aufgethan bas Buch und gebrochen seine Siegel; Preis, Shre und tob sei Gott und bem Lamme, das würdig war zu nehmen bas Buch, und zu brechen seine Siegel. Und die Hure ward mit dem Drachen in den seurigen Phuhl geworfen. Apot. 5, 7. 8. Bersteshest du dies nicht, so bist du unter dem Siegel.

80. Siehe, wann bas siebente Siegel aufgethan ift, so weibet ber Erzhirte seine Schafe selber auf seiner grunen Aue, er subret sie zum frischen Basser, und erquicket ihre Seelen, und fuhret sie auf seiner rechten Strafe: ber ist ein guter hirte, und bie Schase

folgen ibm, und er giebt ihnen bas ewige Leben.

81. Bu ber Beit zerbricht Babel bie große Stadt auf Erden in ben Wundern, und geben aus ihr alle Seelen ber Menschen, so im Buch bes Lebens, im glafernen Meer geschrieben sind, alle bie aus Sott geboren find, und es ift eine Hutte Gottes bei ben Menschen; benn ber sie verführet hat, wird versiegelt, bas Licht vertreis bet ibn.

82. Darum merkets, ihr Schlafenden, und wachet auf, der Tag bricht an, es ist hohe Zeit, das euch nicht der Zorn in Babel ergreife! Es ist großer Ernst vorhanden; lasset ab vom Zanke um den Kelch Christi, ihr werdet vor Gott als Narren erfunden; es lieget nicht an euren Schlussen, daß ihr euch rottet und schließet: so wollen wir glauben, so wollen wirs haben, so kann die Kirche Gottes erhalten werden; und die andre Part spricht dawider, und heißet einander Keizer, und führet also den blinden Laien in eurem Teuselszanke in eurer Hoffart gesangen. Ihr bindet den rechten Berstand an eure Aunst; wer nicht studiret hat, der soll nichts wissen von den Geheimmissen Gottes.

83. D ihr hoffattigen blinden Menschen, wie lasset ihr euch ben Duntel ohne Gottes Geist versuhren! Wie wollet ihr am Gezrichtstage Gottes mit euten verwirreten Schassein bestehen, die ihr also in Blindheit habet geführet? Ihr habt sie voll Lasterung gesschittet, und seid in eitel Gleisnerei, in Geiz, Hochmuth und salescher Lehre auf dem Drachen geritten; ihr habt von außen geglissen, und inwendig seid ihr voll des Teusels gewesen.

84. Wo ift euer apostolisch Derg? Dabt ihr Christum, warum

gantet ihr bann um ihn, und macht ben Balen auch gantenb 3 be er boch nicht weiß, mas er thut, er fiebelt auf euser Beige, und idfiet eine bas Leben als er vom Arrthum ansginge ins Leben Christi.

85. D bu einsaltige Seiligkeit, wenum nimmft bu nicht Girffum beinen treuen hirten jum hirten an, und laffest die Wilfe fahren? Du barfit um Christi Reich nicht zanken; die Wilfe has ben auch seine Gewalt, dir daffelbe zu nehmen ober zu geben, du baufest auch nicht fragen, wo ist Christus? ist er im Abendmahl und in der Taufe, ist er im Gehor des Predigtamts, wie man benn heute so hart darauf bringet?

86. Schaue nur zu, und anneige bein herz, Sinnen und Gemath in Christo, bag Christus in dir geboren wird, so hast du Christum, Xaufe, Sakrament und den h. Geist an allen Orten, du

baft ibn im Gebor bes Worts.

87. Die Bunde und Teftamenta Chrifti, fo bie ohne Glauben lange gebrauchet werben, find nur verborgene Siegel. Go bu aber in Chrifto geboren wirft, fo find fie bie aufgethanen Siegel in beinem Benen, in beiner Geele; es ift alles bein, Chriftus ift in bir, und du bift in ibm, und Chriftus ift auch im Bater, und du in Christo auch im Bater. Und ber b. Geift gehat aus bem Bater in Chrifto aus, und auch in bir; bas Wort bes Lebens ift immer in dir; was fucheft du benn ju deiner Seligfeit? So bu boreft von Gott lehren , fo lehret auch ber Geift aus beinem Dergen; und ift eine Liebe, ein Chriftus, ein Gott, eine Geligkeit an allen Dr. Wo bu bift, ift bie Hirmmeloporte, sie ift nicht allein im Steinhaufen ber Rirche, ba man glanget vor Soffart; fonbern wo buffertige reuige Menfchen bei einander find, die mit Begierbe nach Sottes Barmbergigkeit trachten, bie ba gern reben von ber Liebe und von ben Bunbern Gottes.

88. Hore, du Minde Babel, sollte ber h. Seist in beinem Worte kraftig wirken, so du vor der Gemeine Gottes siehest, und verachtest beine Borfahmen wegen ihrer Blimbheit in ihrem ausgesthanen Siegel, und du bist selber eine bose sallsche Natter, lehrest nur Aufruhr, Jant und Schmach; du gießest in beine Juhörer nicht den h. Seist, wie du ruhmest, sondern dem Bankgeist: lehrest sie Berachtung und nicht die Liebe. Was weiß der Laie von den Todzen vor tausend Jahren, sind sie doch in Gottes Gerichte, und nicht in deiner Gewalt. Du richtest Manchen, der in der englischen Welt ist, sollte dann der h. Geist in deinem falschen Richten in der Menschen Derzen predigen? Nicht Christi Geist, sondern des Teussels Seist predigest du in ihre Herzen, das sie an deiner Fabel hans gen und lassen das theure Wort Christi sabren.

89. Siehe der Apostel Geschichte an Act. 2., als sie bei einans ber waren ganz einmuthig, mit Begierbe bes Reichs Gottes, und peheten von den großen Bundern und Thaten Gottes, und von seiner Liebe gegen ben Menfchen, wie fic bie Etbe unter ihnen hat beweget, bag auch ber h. Geist aus großer Frende hat bas irbische Centrum beweget. Hatten fie aber geselsen, und nur die Pharischer ausgeecket, ihrer gespottet, sie verachtet, und ein hohnisch Spiel aus ihnen getrieben, der heitige Geist ware nicht so traftig unter ihnen gewesen.

90. Darum thut eure Augen auf, ihr Kinder Sottes, und gehet in Tempel Christi, und hanget nicht am Tempel der Gleise nerei, an den Heuchlern und Mördern. Nicht verbiete ich die fteinnernen Klichen darum, sondern ich lehre den Tempel Cheisti an allen Orten; in der Kirche wird die größeste Pracht getrieben.

91. So bu aber willft in Chrifti Tempel eingehen, so mußt bu ein bemuthiges, zerschlagenes und zerbrochenes Derz bringen, bas sich sehnet nach Gottes Reich: es muß nicht in Deuchelei fteben, ba man mit ben Gebarben sich heilig und andachtig erzeiget, und aber bie arme Seele außer Christi Tempel lässet in den sieben Seistern ber Finsterniß, ba nur ber Mund ein Christ ist, und bas herz im Zweisel, auch wohl in eitel Wollusten bes Filisches.

92. Dift blinden Sophisten, was habe ich mit euch zu thun, daß ich von euren Wundern schreiben muß? Dabe ich boch micht euren Weg gesuchet, sondern das Herz Gottes, mich zu verbergen in Christo. Ich wollte allein mit der Jungfrau in der Offenbarung Kap. 12, 1—6., welche auf dem Monde stehet, in die Wuften slieben vor dem Drachen, und muß nun selber den Drachen anzeigen: herr, du thust, was du willst, deine Wege sind eitel Wunder!

## Das 4. Kapitel.

Bon der siebenten Gestalt der Ratur, der Befenheit oder Leiblichkeit. Item von drei Personen in der Gottbeit.

So wir euch benn nun also ben Weg bes Lichtes zeigen, so gelüstet ben Seist nicht allein, also bloß als in einer Historie zu reben, sondern das Licht in ber höchsten Tiefe in seinem Quall-brunn darzustellen, daß ihr sehet als in ein aufgethan Siegel in Ternarium Sanctum.

2. Denn fo in dem flebenten Siegel foll das Geheimniß bes Reiches Gottes offenbar fteben, und das Lamm in feinen Schaffein felber hirte fein, fo muß es nicht jugeflegelt fein; benn wir haben

Me Stinnne den Posaune bes flebenten Siegels im Letnario Sancho Atlanut und follow buig teben von unsetm Baterland, dahin wir werben.

3. Rientand soll und für unwissen achten, daß wir also tief reden. Sahm wir nichts, und erkenneten bas nicht, so geschwiegen wir bech; mant saget: Wes das Herz voll ift, beg gehet bee Mund über. Ein steineb'ist von bleser hand nicht gesuchet worden, aber es fieber gescheieben: Ich bin funden worden von benen, so mich nicht sucheten; und nach mir nicht frageten. Sefal. 65, 1.

4. Ich war wohl so einfaltig in ben Geheimnissen als ber als terwenigste: dber meine Jangfran ber Bunber Gottes lehtet mich, bas ich von feinen Bunbern schreiben muß; wiewohl mein Fursa; min mich Wenverul, und soll boch also reben, als vor vielen,

Das Gott bemuft ift.

S. So wir dum wollet reben von ber fiebenten Geftalt ber Matur, fil felben mir vornehmilde, bag bie Leiblickfeit barinnen fles fett: benne gir Geift iff vohe', bhnd Lib; ba aber both tein Bers fundendare Beid off sind und ber! Geift in fich felber ohne Leib nicht bestehet: benn eine jede Gestätt: in dem Geifte ist ein Hunger, und um fehmlicher Begehren, ist einer Gestalt und ber untbern.

6. Benn alle Dinge stehen im Billen, und wetben im Wilsden gendehenn benn so ich teinen Willen salfe, zu gehen, so bleis bet milt Belb stills schenz burum trägut mich mein Wilse und so ich nicht ein Wegehren habe nach einem Dete, so ist auch kein Wille ins milt. So ich aber emas begehre, so ist das der Essetien Wille.

7. Nun begehren boch die Effentien nichts als die Erhaltung und Bauung bes Leibes; benn ber Leib ist ihre Speife, und ist das, gange Wesen aller Wesen, ein fleter Sumger, Erfullen, und dann aus bem Gefülleten wieder Gebaren, wie man bas siehet.

8. Gine jebe Geftalt bes! Beiffes begehret ber anbern im Sunger: und fo fie die Eriegt, fo wird aus ihr eine andere Geffalt, und wogehet both bie erfte nicht; fonbeen bie imbere formet fich in ber erften in eine andere Quagi, und behalten boch affe beibe in eine ander eine jebe ibre Claenfthaft: wie wir benn alfo haben von ber Radur in feche Geftuten gefdrieben, wie je eine aus ber anberen gehe, dent mienje die eine Urfache der anderen fei, daß fie geboren werde, with both eine jebe ihre Eigenschaft in ber anbern behalte; und ba fier gleich mun in foche Geftalten in einander fteben, fo ift boch teine Statte ber Rube', fonbern ift ein ftetes Begehren aller feche Ge-Statten; ale ein großer hunger; baraus benn ber Mille immer geboren wird. Und ba aber nichts ift, ba Ruffe mare, als bie ftille Ewigfeit, und foldes buch auch im Rabe ber feurigen Effentien nicht .mag ergriffen ober gefunden werden: fo fuchet bie hungrige Ratur det ihrer Mutter ; als im Begehren ber Berbigfeit; und die Berbig. Beit fanget bas Begehren ber Effentien, und balts. Alfo fleben

alle Effentien bes hungers in ber berben Muster gehalten, benn Die ift ihre einige Rube, welche fie wieder fallet mit bem, was in ihr if.

als mit fich felber.

9. Hierinne ftebet das Argiment eines Geiftes: bann bie Ratur ftebet nicht allein in fieben Geffalten, sondern es mag aus jebem Begehren wieder ein Wille erboren werden, darinnen wieder
bie Effentien fteben, aber veränderlich nach deffetben Billmas Begehren: und ftebet in diesem die Allmacht, und die Bunder, derm
keine Zahl erfunden wird, wie du dies an der Galpfung der West
magst sehen.

10. So aber benn bas emige Wefen ein gewiß giet und Maag begehret, dawider ober barüber os nichts hähret, andere ober mobused begehret; so hats ihm erhoren das Dern, das ift ber Ratur Entis

und bas Derg ift bie Erfullung bes Emigen.

11. Run aber ift bas Berg ber Ratur and wicht begerifich, und bleibet die Ratur gleichwohl in Finfternif in fich felber, und bas herz in fich felber im Lichte, und ware teines offinbar: und ift bach ein fleter hunger in beiben; denn die beiben haben unn

Emigleit gewirtet Licht und Rinfternif.

12. Run sehen wie an der englischen Weit, sowist an diefer Wett, daß die siebente Gestalt der Natur eine wesentithe Gestalt iff, daraus die Leidwerdung ist worden durche Bertaun Fint; und gründen, daß die auch in zweien Gestalten stehet, eine in der Fins sten flerniß, und die andere im Lichte, und gehören dach nicht zur Geburt der Finsterniß und des Lichtes, sowden find der Leid aben die Bogreislichkeit.

## Die machtigfte Porte im Centro, boch gu betrachten.

13. Golches zeigen wir euch an: Licht und Finsternif; denn wir können nicht fagen, daß die Finsternif die Quaal fei, sowohl auch das Licht, sondern die Finsternif umschleuft die Quaal und ursachet, daß eine Quaal der Angst des Schunne und Wegahrend in ihm sei: denn die Finsternif hat kein Begahren, sondern das Begahren mird in ihr geboren, und die Finsternif ursachet das Begahren, daß ein Begehren entstehet, als von der Finsternif frui zu sein.

14. So arbeitet num bas Begehren so seine nach ber Freiheit, bis die Angst in dem schaufen Begehren die Freiheit in sich erbiicket, und da es dach nicht die Freiheit ift; und od sie das ift, so stehet sie dach in der Schärfe der Angst, und wird Fener genannt, da das Begehren dann nicht höher kann, sondern muß in sich selber ersticken und in der Quaal sinken: und die Schärfe des Fenendliges

in ber scharfen Freiheit behalt bas Recht, als eine stille Quaal, welche in ber Scharfe ber Freiheit stehet. Und ist bas Sinken ber Angst also zu vergleichen wie ein Tob, baraus bas Fenerleben erboren wird: und berselbe Tob giebt bas Gewicht, benn es ist gegen bem Feuer ber Freiheit als ein Ersinken in sich selber, und wird in seinem Sinken bie Angst materialisch, also bas man in biesem Tobe die ganze Gestalt der Quaal begreislich, ober empfindlich, wie ich sagen mochte, empfindet; und biese Empfindlichkeit ist die Leibelickeit der Finsternis, und bas Feuer ber Freihelt im grimmen Blit ist sein Geist und Leben. Und wird euch hiemit angedeutet, das ihr in euch selber gehet, und sehet, das das Feuer die Fühlung in der Schärse der tobten Leiblichkeit machet; denn ohne Feuer hat kein Leib eine Fühlung, wie ihr dies an der Erde und Steinen sehet.

15. Run wird euch ferner bargethan, bag ber Leib ober bie Befenheit nicht alfo ein Sob fei, ber nichts tauge, und nur ein annut Ding fei: benn bie Erfinkung treibet feine Quaal unter fich, und giebt Gewicht, und bas Feuer über fich, und giebt Geift, Les

ben und Beweglichfeit.

16. Run zwischen biesen im Mitten ist das Centrum ber bes
gehrenden Angk, das ift eine Ursache bes Obern, als des Feuers,
und auch des Untern, ats der Wesenheit: und so aber das Centrum
nicht über sich kann, und auch nicht unter sich, und boch mit dem
Begehren treibend ist, so treibet es quericht, und stehet die ganze
Gestatt als ein Baum im Gewächse. Denn es erscheinet im Cens
tro als ein h, baraus die Essentien des Begehrens ausdringen
gleich als ein Baum oder Gewächs, wie ich es deuten möchte, und
ist doch kein Wachsen, sondern ein Austreiben aus sich selber, gleich
einem Stechen in der tobten Wesenheit.

17. Und geben euch hierinnen ernstlich zu versiehen, bag bie Quaat im Centro (aus welcher bas Feuer oben aus in der Wesenheit gebet, und der Tod unter fich sinket, und die Effentien quericht) gebare einen andern Willen, den Tod und auch bas Feuer in der Schafe mit den Effentien bes Willens in die Freiheit zu sehen: und derfelbe Wille erlanget die Freihelt im Feuer und machet, daß

bas Reuer licht ichelnet und machet eine Wonne.

18. Und biefer andre gefasset Wille heißet Ainctur, benn er ift ein Glang in ber Finsterniß, und hat die Macht des Lebens, und grunet durch ben Tob ber Wesenheit, und stillet die Angk. Er hat aber keine Effentien in sich, sondern er ist die Zierde und Kraft ber Essentien; er ist die Wonne des Lebens; er kann von der dagstichen Scharfe nicht welchen und die Scharfe halt ihn doch auch nicht, denn er ist frei und eine Blume des Lebens; er ist nicht sanft soer suß, sondern er gleichet sich einem brennenden Schwefel, da das Feuer einen Glanz bekommt, welches sonsten im Centro in der Angst schwarz und sinster ist.

19. Alfo bescheiben wir euch bes Wesens in ber Kinsternis; und wiewohl wir also gang schwer zu versteben sind, und uns auch nicht Glauben geben werdet, so haben wir boch bessen trefflichen Beweis, nicht allein an ben geschaffenen Geistern, sondern am Centro ber Erde, sowohl am gangen Principio dieser Welt, welches alles auszusühren allbie zu lang sein wollte, wir entwerfen es aber mit kurzen und wenigen, bem Leser bie Berständnis zu eröffnen.

20. Sehet an das Centrum ber Erde, welches Gott durchs Wort hat geschaffen, eben aus dem Centro ber tiefen Ewigkeit, aus der Finsternis, aus dem Centro des begehrenden Willens, nicht etwa aus einem sondern Orte, sondern aus der Weite und Tiefe; so welt sich das Wort hat in die Aether eingegeben, da ist an allen Orten das Centrum gewesen, und ist noch also, und bleiber in Ewigkeit also; benn es ist von Ewigkeit also gewesen: und ist dieß der Anfang, daß das Wort hat einen Willen geschöpfet in der Finsternis, die Finsternis zu offenbaren mit allen ihren Gestalten der Wunder Gottes des Waters in seiner Natur, welche er erbieret in seinem ewigen Willen im Begehren.

21. Und zeigen euch bieses: Sehet an bie Erde, Steine und Metalle, die sind allzumal als waren sie todt, und geben Bewicht, darzu sind sie im Finstern, und haben doch ihr Licht in sich, als die eble Tinctur, welches ihr Licht und Leben ist, in welchem die

Erzsteine, als in benen die Tinctur machtig ift, wachsen.

22. So sehet ihr auch, wie das Schwesclseuer ber Natur Bes wältiger ist, als in dem die Tinctur entstehet, und also durch den Tod der Natur in Steinen und Metallen grunet, und in der Natur die Wesenheit des Scheines und Glanzes hervordringet, wie au Gold und Silber, sowohl an allen glinzenden Metallen zu sehen ist: barinnen wir dann auch zugleich die giftige Angst der Finsternis erssehen, auch den herben Tod der Finsternis an der strengen Materia der Vermischung, wie solches die verstehen, die darmit umgehen.

23. Auch so sehen wir, wie die Tinctur bas Niedrigste im Tobe kann zu seiner hochsten Zierde bringen, als ein geringes Meetall in Gold, und das alles wegen der großen Macht der Ewigkeit. Darum ist auch den Alchymisten die Tinctur verdorgen, dieweit sie sich aus dem Ewigen urkundet, und sie die aber irdisch suchen: sucheten sie recht, sie fanden sie wohl, als wir im Geiste ersung ben haben.

24. Noch viel größer haben wir beß eine Erkenntniß an ben mancherlei Materien ber Erde: ba wir benn wissen, baß solches aus ben ewigen Essentien als eine Ausgeburt geschaffen, und also allba im Wesen ist, als ein Bild ber Essentien; ba wir können sehen die Beränderung bes Willens in den Essentien, und die großen Wunder ber Allmacht Gottes.

25. Denn alle Dinge, fo jum Wefen tommen find, die find

ens ber ewigen Gebarerin gegangen, nicht unterschiedlicher Zeit, sonbern auf einmal; aber unterschiedlicher Zeit ift die Formung bes
Wesens im Ringen bes Centri in ber Figur ober Form gestanden,
und vom herzen Gottes im Lichte gesehen worden, welche es endlich geschaffen, ba sich dann die Zeit angefangen hat.

26. Denn bie Sottheit hat geluftert, die Bunber ber ewigen Ratur, ber ungahlburen und ber ewigen Effentien im Befen und

torperlichen Dingen gu feben.

27. Und geben euch bieß auch hoch und scharf zu verstehen, baß Gott alles ans Licht hat geschaffen, und nicht in die Finsterniß: benn bem Tobe im Centro, als dem Leibe, ober dem körperlichen Wesen der Erde, hat er erwecket die Linctur, daß ist ihr Slanz, Schein und Licht, darinnen stehet ihr Leben; und der Tiefe über dem Centro hat er gegeben die Sonne, welche ist eine Linctur des Feuers, und reichet mit ihrer Kraft in die Freiheit außer der Matur, in welcher sie auch ihren Glanz erhält, und ist des ganzen Rades der Sterne ihr Leben, und ein Ausschleser des Todes in der Angstammer, denn alle Sterne sind ihre Kinder: nicht daß sie derer Effentien habe, sondern ist ihr Leben, und aus ihrem Centro sind sie am Ansang gangen; sie sind das Centrum des Obern in der Freihelt des Lebens, und die Erde ist das Centrum des Untern im Tode, und da doch kein Sterben in keinem ist, sondern Veränderung des Wesens in ein andres.

28. Denn biese Welt ftirbet nicht, sonbern wird verandert wers ben in ein Wefen, so es vorhin nicht war, verftebe ber Effentien; aber ber Schatten aller bieser Wefen bleibet ewig fteben, ale eine

Figur ju Gottes Chre, Freude und Bunderthat.

29. Und bann jum andern, so fügen wir euch von den Geistern, welche auch alle jum Lichte sind erschaffen worden, benn sie find die Effentien des Lebens, nicht aus der Leiblichkeit des Todes, sondern aus dem Centro der Effentien, im Urstand der Tinctur, welche erreichet die Freiheit Sottes des Baters, die da ist licht und eine Worden der Ewigkeit, darinnen das Wort mit der englischen Welt sein Regiment hat: sie sind alle aus der Schärfe der Blicke im Rade der Effentien geschaffen, und stehen in der Freiheit vor dem Herzen Gottes, und sind die Wundern der Lust Gottes, welche das Herz Gottes erblicken in den Wundern der Kraft, darum es denn den Willen septe in das Fiat, und die schuf.

30. Und versteben wir mit bem Bortes Souf eine Entschels bung bet Effentien im Centro in ber hetben Matrice. Darum ift auch fo ein großer Unterscheld in ben Geistern, als wie ein großer Unterscheld im Billen ber Effentien ift; als wir bessen ein Erempel und Gleichniß an bem Billen unsers Gemuths haben, baraus so mancherlei Gedanken entspringen, und da ein jeder Gedanke wie- ber bas Centrum hat zu einem Willen; baß also aus einem gefale

feten Gebanken mag eine Subftang werden, wie bas ber Bernunftige wohl verftebet.

31. Auf eine solche Art find alle Geister aus bem Centro bes ewigen Gemuths geschaffen worden, darum find sie auch ewig; benn

mas aus dem emigen Gemuthe erboren ift , bas ift ewig.

32. Denn vor bem Fiat, ehe Gott bas faffete, ging bas Rab ber ewigen Effentien ohne Welen im Bunder: aber als Gott ben Willen ins Fiat fetete, fo gings im Welen; und ba hat fich an-

gefangen bie Beit, bie vor in Emigfeit nicht mar.

33. Und geben wir euch boch zu erkennen ben schweren Salt Lucifers, der seinen Willen zurud in des Feurs Matrix im Centro fassete, und von dem Willen des ewigen Gemuthe, welcher nur zum herzen Gottes gehet, abwendete, und wollte in der Wurzel der Tinctur, als in der Feuersmatrix, über das herz Gottes herrsschen. Denn die strenge Feuersmacht geliebte ihm mehr als die Sanftmuth in der stillen Wonne; darum ward er auch zurud in die finstere Matricem, in das ängstliche Gemuth, in das Sinken bes Todes gestoßen.

34. Dem hochfragenden Gemuth zu begegnen und zu exfullen einen Begriff, mas boch den Lucifer habe darzu bewogen? geben wir zu bedenken die Matricem der Gebarerin, da findet er alle Geställte, so in der ganzen Natur mögen ergrundet werden.

35. Denn er findet Berbe, Grimm, Bitter, Finfter, Sauer, Stachlicht, Reibig: meldes alles im Centro ber Gebarein, in ber

finftern Berbigteit por ber Ungundung bes Lichtes ftebet.

36. Als aber Gott ben Willen im Fiat hatte, und wollte Geister schaffen, so mar es anders, nicht als gleichwie Gott zur Gedarerin des britten Principii dieser Welt sprach: Es geben hervor allerlei Thiere, Bogel, Fische und Wurmer, ein sedes nach feiner Art, Gen. 1, 24. Verstehe nach jeder Effentien Art ist der Leib und auch das Wesen im Leibe, welches sein Geist ist. Gleich also auch mit den hohen Geistern: aus der ewigen Matrix gingen aus allen Essentien (welche ohne Zahl sind vor uns zu rechnen Geister.

37. Und wie wir euch angezeiget haben von den fleden Geffalten bes Centri der emigen Natur, da jede Gestalt ein sonderlicher Quellbrunn der Natur ift, gingen aus jeder Gestalt, oder aus jestem Quellbrunn, Geister nach den mannigfaltigerlei Effentien und Sigenschaften, ein jedes nach seiner Art. Und kommt das oberfürstliche Regiment vom Sauptquell, welcher ift eine Ursache der Bielsfaltigung in ihm, gleichwie das Gemuth eine Ursache der Sinne,

38. Und fügen euch ernstlich zu bedenken und zu betrachten bie Matricem, da ihr dann bald werdet erkennen den gefasseten Wilsen des Lucifers, was er in seinem Urstand ist wie die Kreatur hat in die Matricem geimaginiret und sich lassen haten, und da

boch Gott alle Beifter ing Licht geschaffen.

39. Deun die Ainetur der ferundlichen Bonne leuchtete aus aften, und das herz Gottes schien vor ihnen; da hinein sollten fie imagintum, und ihren Willen und Kraft schöpfen im Verbo Downin.

40. Beit fie aber faben, daß das Vordum Domini im Centre als eine andere Geburt aus dem Centro war, und fie aus den Effeuten des geoßen Quellbrumes erboren waren, welcher ist die Nastur der Ewigkeit, so verachteten sie die Demuth, aus der die Liebe und bas-Licht erboren wird, und wollten in der strengen Macht iber die Demuth herrschen im Feuerqualis denn die Fruersmatrix wellte des Reglineut baben.

Al. Denn wie konnen anders nicht erkennen, als daß Lucifer im der vieiten Geftalt der Matrix fei erschaffen worden; denn dafetof flahet Barn und Liebe gegen einander, und ist der Streit der Medestvindung, da das Licht die Finferuis überwindet und gefan-

am bilt.

49. Auch fo wollte Gottes Grimmigfelt und Eifer ber emigen Ratur auch freaturlich fein, und seine Bunder erzeigen: barum find sie im Quelibetumen ihrer eigenen Ratur gehalten, und haben bie Matrix ber Grimmigfeit, Borns und Reibes entzundet; bas ift nun ihrer ewige Bonne.

43. Die Ainceur ift falfch worden in ihrem gefasseten Willen, indem fie aus geimmiger hoffart wollten über die Demuth des herzens Gottes herrschen, und darum aus dem obern Centro find ins untere als ein Tod geworfen worden, da nur eitel Finsterniß ift, und mögen

das Licht Gottes nicht erreichen.

44. Denn jum Lichte Gottes gehöret eine Faffung ber Der muth, in welcher die Begierde ber Liebe geboren wird, welche bas dan Gottes eigerifet: und bas ift im Lucifer nicht, sonbern eitel Born, Reid, Hochmuch, immer über bas Derz Gottes auszustliegen und zu herrschen in Krenger Macht; darnin ift er aus bem göttlichen Principio ausgestoßen worden ins Centrum ber Kinsterniß, das

ift fein emia Reich.

45. Und wird den Thologen, die fich unterwinden, von Gottes Billen zu predigen, alltier klar gezeiget, daß ihr Tichten von den Wegen zu Gott gabeln find, da wan Gesehe machet, damit bas Reich Gottes zu erreichen: es flehet allein in dem, und liegt an unlever Jungination, daß wir unfern Willen in der Demuth schöpfen, danimmen die Liebe geboren wird, welche dringet zum Herryen Gottes, als in ihr Eigenthum, da dann die menschliche Seele in Gott gebonen werd, daß'sie Gottes Willen empfähet, zu thun, was Gottes Wille ift.

46. Denn alles Thun ber Menfchen, außer Gottes Billen, ift nur ein Schniemert ber natürlichen Kunft, welches in ber Angft ber Generi blebet, und ift ein Suchen, ba nichts ift, gleich Einem, ber ein Mefallen Abert machet, baran er ein Befallen hat; atfo auch

fieben folde Beste vor Gott: als eine Figue; livelden gude Aflenig. keit in ber Figur bleiben.

1. 47. Aber zur rechten Biebergeburt, bas Gerge Gottes inge est wie Bernunft laffet alles fatzen; was fie geschriedt hab; da benn bie Bernunft laffet alles fatzen; was fie geschriedt hab; und hais get am Verbo Domini, als am Herzen Gottes, somwich ber Gotte in Gottes Liebe embfangen und geboren.

48. Wie wir euch benn tlar haben angedentet, wie alles Befen und bem Willen erboren ift, und hat alles Bing feine Wiebergebe pflanzung im Willen; benn ber Wille ift ber Wetterfalle Wieben, benn er hat seinen ersten Urstand aus Gutt bem Boerfape furt Ratur, und fahret burch bie Natum zu seinem Herzen, welches ist ber Duitut Enbe, das da wohnet in der ewigen killen Forheitelt ver Natur und in der Natur, als ein eigen Prisciptum in fich setelet.

49. Alfo hat ber Urftanb ber Natur bas ander Principiums, baraus kommen nun Wefen, die ba mögen bewindere merbate, aber bas Peincipium bes Hermens Gottes nicht:

50. Darum fage ich noch, und ift bie theuver Mithatelt: alles, was vom Wege zu Gott geschniger und gelehrte mebrif so bas willt gehet auf die Sanftmuth ber Liebe, und forber in webr Faffung beis Willens zum Derzen Gottes, so ift es alles nur wie Ganigwerk in ben Bunbern Gottes, baf bie gwoßen Wunbermung Licht geboldet werben, welche in ben verborgenen Giegeln finnben und find bie Schniger nur Arbeiter in ben Wunbern Gottes, and großen Gesta zu Gottes herrlichkeit, welche wird in ben Wunbern erscheinen ist Weranberung biefer Zeit, ba alle Dinge wieder ins Arther geben.

51. Nicht richte und verdamme ich den begierigen Sacher, bee ba in Blindheit suchet, und nicht weiß, mas er thut, sintematier am Gebau der großen Wimder Gottes arbeitet, denn er wird feinen Lohn am Ende finden, fintematier im Willen ftehet, zu Gott eine zudringen, und bleibet aber im Gebau.

52. So nun aber bas Gebau am Ende ber Beit vor Sott erscheinet, so wird auch fein Werkmeisen vor Gottverscheinen. Ober sagen wir biefes allein? Saget nicht die Schrifte in der Offendat rung Jesu Christi, das unt unsere Werte follem nachfolgen, da viel jeder foll erndten, was er gestet hat? Apot. 14, 13.

58. Darum lasset ab vom Shmaben, und Kisten, veribevom eigenen Tichten ber Wege zu Gott, und gebet euch aus ber Bend fels Geize und hochmuth in die Wege ber kleben, wolchen fieden im ber Demuth gegen bem Herzen Gottes in Christa Susu; beribei hat die verborgenen Siegel wieder ausgethan, mit welchem wir in Abam versiegelt worden in den ewigen Tody, so werdet ihr durch Epristum in Gott geboren, und krieget sofittigen Willen, wie eine ber

54. Dir fügen euch in unferm Bettiffnunbis Ertenntuif noch mehr in ben Munbern Gottes: bunn alles, mods bie Webet und webes,

ist ign Gotted Afell und Mundent gestäuffen. Es sind moch viel sighrlicher Seister, die nicht aus dern ewigen Quederminen hern Urend hatein ; sondern aus dem anfängtlichen Millen plated bein sied im Wasser, Luft, Erde und Feuer, sonderlich ander dem Firknanient die Afeendentern, desse viel und im geoßen Heesten sind, und ihaben auch ihr Beginneut, Andrader veranderliche deinn ihr Schatten ihre Fortpstanzen und sind sonderliche vermische deinn ihr Schatten ihre Fortpstanzen und ficht ihre fortpstanzen sund ficht ihre fortpstanzen und ficht ihre kieft ihre Fortpstanzen und ficht ihre kieft ihre Fortpstanzen und ficht der habeil, sondern werden zur sondern Beitein, dusch Mirbung dern Aufen, durch von Einstelle von Kinnnel einderen, verestlehe die Obern.

255: Abes bie Broifcentpaben the Genwent and bem Unterglobo, und bie mafferigen ausubil Madeite bes Wafferb mufte bie haben unterschiebene himmel zum Regiment, vergeben aber alle zu feinen betreifennd flehen zu Gotes Wuldbeichan

2.560-filmb geberd eile zu erfennden, bas vor bem Betrich iber enge kifchen Welbrite win Ewigtein ein fold Regiment-gewifen, bar allein die Ersonnenist und Berftanbinis in Gutt gewesen and bet englischen Welt auch bie bet englischen Welt auch bie bei berature tomme.

re . nein Bung bieb. Comman von bie nie gemiede Dreed um . .

on the **Die Potte line Sora atium: Gan chum**it older die de la company d

57. So wir euch benn nun ein solches von ber:Litchkeit und Geistern geben gezeiget, wiewohl die Geister keratiklich und mesentlich stadt, und aber boch für und nicht begreistich: so wollen wir ench femer wieden das himmelreich mit Teinen Geistern und Sestals wurd nach diesem das menschliche Neich; da denn die geoßen Wunder Getter das menschliche Neich; da denn die geoßen Wunder Getter die Stadte sonn an allen Dingen erwiesen werden, was man nur ansiehet; vollnehmilt an dem Menschen, denn dem Diesen wisten dein Diesen der Diesen der Weiser Diesen wahr bei Getter diesen Gester.

58. Es ift teine Areatut weber" im himmel wech im biefer Bett; ba ule brei Poincipia batinnen offen finden, ale im Mensichen fo aber feine Seile in Gott goboren ift, fo übertrifft er in ben Wundern die Gegel, wie ich hemath ungefgen will.

59.: So aber biefer Text dem Leber möchte fchinde fein im Berftande, so wollen wir ich boch vermachtet haben; foch ju gedulden, und von fleißig zu leten; obs ihm nicht möglich fei.) zu ergreifen, so wied od doch inennach, wenn vone breifathen Leben des Menschni geschrieden iste ihm sehr nüglich feiner und erst in viesen Gerstand vecht sommen, daß ets ihm bann für ein geoß Reinod achten mag.

60. Denn bas Gemuth taffit nithe nach ju forfchen; bis es auf ben innerftem Grund toinnt, welcherinithetenigzeiger ift; fo es aber ben Grund nicht etreichet, fo erfintet es boch in Grund, und

fonn den nicht faffen, da kontent band Awriful, Ungfande und Menachtung in das Gesucht, davor wir den Lefer wollen gewantet haben, mit dem hohen Gehrtnusif nicht zu fcherzen; an wird fauft der Geift Gattes gelästert.

- 61. Und igehet bem Gemathe wie dem Lucifer: da er fab die größesten Gebeinmisse der Gottheit in einer folden Demuth fieben, ärgente er fich, und glug in die ftnenge Feneranacht, und wollde aus eigner Bige feber Gatt herrschen. Gott soller ihm underschan sein; ar wollte der:Rilber in der Natur fein, und word bamm ein Teufel.
- 62. Benn in ben Sanftmuch und Benuth fiebet bas Beid ber himmel mit ben anglifchen Welt; und bie Kraft; bes Hegens Gottes.
- 63. Denn bas kicht fiehet im ber Sanftmuth; and ob es gleich aus bem Ernpro bet Feners, als ber Schärfe Gottes, fich undumbet, so fiellets boch fein Centrum in gar große Canftmuth; benn bie Freiheit außer ber Natur ift ber Natur Enbe, und in ber Freis heit wohnet bas Licht, als ein Glang einer fitien Wonne, Und bas Wort aus ben Rraften ber Natur ift bes Lichtes Feuer, aus welchem ber Schein gebet, ber die ganze Tiefe bes Batens erleuchtet, baf est alfo: ein Wefen set in zeinanden, aber mir beit Unterschieben, ba ein jeber Unterscheib ein Centrum hat, und mag Perfon genennet werben.
- 64. Denn ber Bater erbieret bie Ratur aus ber ewigen fillen Freiheit, die er father ift, und in der Stille dach nicht Acter beifet, sondurn indem er begehrend ift, und einen Willen in fich faffet jur Gebiegein der Ratur, da wird er ein Mater erkaunt, aus bem alle Weffin geben, als aus seinem erften Willen durch alle Willen.
- 65. Gleichwig des Menschen Gemuth nur ein Wille ift, der ift begehrend, und fasset aber in sich aus dem einigen Willen ums gablig viel Willen, und gehet je einer aus dem andern; da wid dent schen und befinden, daß der erste Wille Weifter ift, und die andern wiedergefassen Willen zum Liede und Finsbernif führen, zu Freude und Leid, alles nachdem er etwas Gutes aber Bosed in sich fasset, wie sich die Bernunft wird bescheiten: als ift es auch im Baser in der Natur, aber nicht in der Freiheit; denn daselbst ift in sich selber nichts als die lichte Ewigsett.
- 66. Go benn alfo zweierlei Fassungen aus einem Billen gen ban, ale zu Freud und Leib, ; zu, Liebe und Frindung, fo bat ein inder fofpe. Geburt zum Widermillen aus einem in viel.
- 67. Die Nathr hat ihren Billen wer Schärfe ber frongen Gea barung, und bar erfte Wille bes Raters, welcher fich aus ber tiche ten Emigkeit urftandet, jur ftillen Ganfrmuth, wie benn die ftille Emigkeit: eide: fille faufte Bonne obne Wefen in fich felber ift.

Affa find zweierlei Triebe in einem Wesen, und merben auch zwei Centra daraus erhoren; eines eilet zur Sanstmuth, und das andre zum Grimme, und sind boch nicht getrennet: denn der Grimme in der Natur ist das erste, und aus dem ewigen Grimme wird erboren die Sanstmuth, das ist das andre, und ware eines ohne das andre michts, als nur eine kille Ewiskeit.

68. So wird nun die Sanftmuth Gottes Sohn genannt, mele der wohnet in ber flillen Emigfeit und fanftiget ben Grimm; und wird barum ein Gobn genannt, baf er aus bes Baters Ratur exe boren wird, und wird bes Baters Bort genannt, barum baf er mit bem Blide ber emigen Kreihelt, aus ber emigen Kreiheit, aus bem Rabe ber Effentien, aus ben Bestalten ber Ratur, als bas Leben ber Natur ausgesprochen wird in die Freiheit bes Baters; und wird barum eine Perfon genannt, bag er ein felbftftanbiges Befen ift, bas nicht gur Geburt ber Ratur geboret, fonbern ift ber Ratur Leben und Berftand: und mird darum bes Baters Ders genannt, bag er bie Rraft im Centro ber Ratur ift, und flehet in ber Ratur als ein Berg im Leibe, welches allen Gliebern Rraft und Berftand giebt. Und wird barum Gottes Licht genannt, daß das Licht in ihm entgundet wird und feinen Urftand in ihm Und wird barum ber Glang Gottes genaunt, daß ce in ber emigen ftillen Freiheit einen Blang machet, melder fich aus ben ewigen Ratur Scharfe urftandet, wie vorn gemelbet. Und wird barum bes Baters Liebe genannt, baf ber erfte Bille bes Baters jur Gebarerin ber Ratur eben nur biefes fein tiebes Berg begebret, und bas ift bes Baters Wille, bas Liebste über bie Ratur, welche boch fein Wefen ift. Und wirb barum Bunber genannt, bag er ber Schöpfer aller Dinge ift, burch welchen alle Dinge aus bem Centro des Baters Effentien jum Lichte und ins Befen gebracht ift worben, bag bes Baters Ratur alfo in großem Bunber ftebet.

69. Und dieß ist der Unterscheid, das der Bater und Sohn zwo Personen genannt werden, und doch nur ein Gott in einem Wesen, daß der Bater ist der Gebarer der Natur, und in dem sie geboren wird durch seinen Willen aus dem Begehren, und daß sich sein Derz scheidet von der Natur, und ist nicht mit der Natur begriffen, und führet ein sonderliches Centrum, als Liebe, und der Bater Born. In des Baters Scharse ist Feuer, und in des Sohnes Scharse ift Licht; und ist doch in einander wie Keuer und Licht.

70. Aber gleichwie bas Feuer will frei fein, ober erflicet, und brennet boch aus bem finftern grunen Holge; also ift die gottliche Natur frei von der grimmen Finsterniß: und ob es gleich aus viesen Materien brennet, so giebt es doch nur eine Quaal, als hipe, und Licht.

71. Alfo verftehet und in bem Wege von ber Gottheit auch: ber Sobn ift in bes Baters lichter Ewigkeit und auch in feinem

gefaffeten Billen, in feiner Natur, nur eine Quaat, die brennet in Biebe und Licht, und ift bes Baters Glanz und herrichkeit, und kanft nicht vom Bater getrennt', ober mit dem Bater uneinig werden; ben; benn es ift nur ein Bille in ihm, der heißet das Begehren ber Barmbergigkeit; und ist anzundend alles, was sich ihm aneignet.

72. Und ber heilige Geist ist bie britte Person, ben ich bas vorne habe in ber gottlichen Natur ben mercurialischen Geist genennet, wegen seiner Eigenschaft; benn ihr sehet, bag ein feber Witte in sich selber fillte fit, und ein jebes Licht auch stille; und ber Schall macht ben Billen offenbar, und stehet alsbann vor bem Willen, und machet ein anber Centrum; benn ber Schall wird gestässet und fortgetragen, und ber Wille picht: bas sehet ihr an einem Worte, wie bas aufgefasset und fortgetragen wird, welches aus bem

Schall erboren wirb.

73. So wisset ihr auch, wie ber Schall seinen Urstand im Bergen immmt, und gehet aus ben Essentien des Willens, und wird im Munde gefasset, und druckt sich aber aus dem Herzen, und schallet nus det ganzen Person, und zeiget an, was im Willen ist. Und dann so sinden wir, wie der Schall der Auswecker des Lesbend ist, auch der Sinne, Bernunft und Berstandes Werkmeister; beinn er ist das Sehder, und suhrent eine Essenz in die andre, darwon der Ruch und Schmack urständer: auch so ist er die Ursache bet Thilung, daß er eine Essentiam in die andere führet, da eine bie undere führet, auch ursachet er die Sinne; denn die Essentien sallen werden, das also in jeder Essenz ein Wille ist, und in dem Wilken wieder das eingeführte Erntrum zur Gedarerin vieler Wilken.

. 74. Und bann jum andern feben wir, wie bie Luft, vom Bergen aufflogend ben Schall fanget, und im Dunde ein Centrum mas chet: ba bann ber Wille bas Bort formet, und ber Bille, fo vom Derzen ftoger, fuhret ben Schall bes Willens in bem gefaffeten Cenero, welcher im Munde urftanbet, aus bemfelben Centro bes Munbes aus; und der ift icharf und burchbringet bes Bergens Billen, Semuth und Sinn, benn er ift ausgehend aus feinem Centro in ein ander Befen, als in ein ander Gemuth, und fuhret baffelbe mit feiner Scharfe in feinen Willen; ober ba ihm berfelbe Wille nicht gefällig ift, gerbricht er benfelben Willen und gerftoret ibn, bas ift, er ftrafet bas Gemuth, bas nicht mit feinem Billen effin ift: 75. Alfo, mein liebes, suchendes und begehrendes Gemuth, betrachte bich felber, fuche bich und finde bich felber: bu bift Gottes Gleichnif, Bilb, Befen und Elgenthum; wie bu bift, alfo ift duch bie emige Beburt in Gott; benn Gott ift Geift, und bein Regiment in deinem Leibe ist auch Geist, und ist ausgangen und geschaffen worben aus Gottes Regiment.

76. Denn Gott hat fich im menschlichen Geifte offenbaret,

beibes in Biebe und Born: co find beibe Centra baginnen, und ibm dritte mit bem Ungang bes Geiftes ift bie Allmacht, fo nicht ber Beift biefer Welt, als bas britte Principium in Abant, batte fc nen Riegel barein geftedet, welcher bie Geburt Chrifti gerbrochen und jum Bunber gemacht, ba er bann por Gott als ein arof Buns ber schau getragen mirb.

77. Also auch imgleichen erkennen wir bie britte Person ben Sottheit, die vom Bater und Sohn ausgehet; benn es ift ber Geift bes Dundes Gottes, und bat feinen Urftand nicht in der Ratme, fonbern er ift ber Geift bes erften Willens ju ber Ratur, aber leine Scharfe betommt er in ber Natur; barum ift er ber Sormer und Bilber in ber Natur, als ein Gewaltiger und Allmachtiger.

78. Denn er führet bas Schwert ben Allmecht: er ift bet Gee barer, Leiter, Aubrer und Berbrecher ber Bosheit, und ein Aufe Schließer ber Berborgenheit; er unftanbet fich im Bater von Emigfeit ohne Unfang, benn ohne ibn war ber Bater nichts als eine ereige

Stille, abne Befen.

79. Er ist bas Wesen bes Willens .. gleichwie gemelbet wore ben vom Beuer, aus meldem bie Luft urftanbet, welche vom Beuer ausgehet. Und wie ihr febet, bag bas menfchliche Leben und Ber-Randniß in ber Luft flehet, und die Luft bas Leben regieret: alfo verftehet und in bem Bege vom Beifte Gottes, ber ift bie ausgegi benbe und mallende Rraft aus bem Gergen und Borte Bottet.

80. Denn bas Berg ift bas Mort und ber Geift ift ber Fore mer bes Borts; nicht haß er bas Bort machet, fonbern, er ift bas felbftffandige Befen. Benn bas Rad ber Effentien in bes Baters Centro im Triumph als eine Bebarerin gebet, fo ift er in hem Rabe, in dem Blide der Freiheit, und eröffnet die Gebarerin in der Kinfteeniß, und urlachet bas Gehnen bes anbern Willens um Centro des Borts.

81. Er ift ber Schluffel in ben Bliden, bes Willens in ben Effentien und eroffnet die Matricem ber, Bebarering er ift von ben Effentien nicht ergriffen und auch nicht vom Centro bes Borte, fonbern er entschließet fich mit bem Borte und herzen, und eröffnet bas Berg jum Drude, daß ber Wille bes Baters im Bergen abbeudet; alebann ift er in bem Abgebrudten, und formet in feinem eigenen Centro im Abgebruckten, und gebet mit ber Kraft bes Borts aus bem herzen aus und verrichtet bes Willens Gebanten.

82. Denn die Gebanten find bie verborgenen Siegel in ben fieben Geftalten, die eröffnet ber Geift, daß fie jum Billen tome men, daß alfo aus einer Geftalt ber Bebarerin viel Billen tommen, und ausgeben ohne Bahl in unenblich, aber in Eroffnung und Subrung bes Beiftes, und fteben alle Bunber ohne Babl in ber Er-Er ift es, ber bie Gottheit in ber Ratur offnung bes Beiftes. offenbaret; er breitet aus ben Glang ber Dajeftat, bag er in ben Bunbern ber Ratut erfeben wird. Er ift nicht ber Glang ferbet, fondern bie Rraft bes Stanges, und fubret ben Giang ber Majeftat Stree im Triumph; er ift bie Frende ber Gottbeit, und muchet bas beifige Spiet mit feiner Erbffnung in ben verborgenen Siegeln der Effentlen.

83. Diefes gebe ich euch ein Gleichnif am menfolichen Geifte und Leben. 3hr febet ben Leib, ber ift in fich felber ein finfter unverftanbig Befen; er bat gwar die Effentien, aber von Eroffnung bes Beiftes, welcher bie Effentien eroffnete und gum Wils ten bringet, fonft mare ber Leib tobt, ftille und ein nichtig Befen.

. 84. So febet ifr auch, wie ber Beift nicht ber Leib ift, fonbern bat ein eigen Regiment, und fo ber ausfahret vom Leibe, fo Betbirbet ber Leib; benn bie Effentien bleiben im finftern Tobe, und

ift fein Berffand.

- 85. Denn ber Beiff eroffnet bie Bebanten aus ben Effentien, bind bann fb febet ibr, wie ber Geift nicht bas Licht felber ift' benn bas Licht urftandet fich in der Tinctur, welche ift die Blume bes Beuere, aber ber Beift ift ber Aufblafet bes Feuers, wie ihr bas an ber Euft febet, welche bas menfchiche Feuer aufblafet: und bo ben beffen genug Berftanbes an uns feiber, fo wir une nur felber tennen und eröffnen burd unfern Geift, wie bernach foll angezeiget merben.

86. Alfo verftehet uns recht von der Dreizahl der Gottbeit? Bio dieiniti nur einen Gott in brei Derfonen, eines Befens und Billens; wit geben euch aber von ber Dreigabl zu verfteben, daß barinnen And beri Centra, und die werben in der ewigen Ratur ettunnes aber aufer ber Ratur merben fie nicht erkannt.

2 87. Denn außer bet Ratur beifet ble Gottheit Daje ftat, aber in ber Ratur beiffet fie Bater, Cobn, b. Geift, Bunbet, Rath, Rraft; benn bas außer ber Ratur ift, bulfe mit

nichts, ich tonnte bas in Emigfeit weber feben, fuhlen noch grun-Ven, fintemal' ich' in ber Ratur bin, und aus berfelben etboren.

88. So aber die Mafestat bat die Natur erboren und fich alfo in drei Perfonen barinnen eroffnet, fo erfreue ich mich in berfelben Eroffnung ale eine inwohnende Aregtur Darinnen in Ewigfeit.

89. Weil ich benn aus Sottes Ratur erboren bin, fo ift fie meine Mutter und meiner Seele Speife; und meine Seele ift Gottes Speife, benn ich bin fein Lob, welches er aufnimmt von melnem Geifte: benn meine Seele eroffnet feine Bunber butch feine

Birtung, baf alfo fei eine Kreube im Ternario Sancto.

90. Richt rebe ich allein von mir, fonbern von allen Dens fchen und Rreaturen, in welchen feine Bunder offen fteben, beibes in feinet, Liebe und auch in feinem Borne; benn auch die Teufel fleben in ben Bunbern Gottes, benn fle eroffnen bie Siegel bes Bornes: und flebet alles zu Gottes Rreube und Derrlichkeit.

## Das 5. Amitel.

Bon ber theuern und bocheblen Jungfran ber Beisheit Gottes, und ber englischen Belt. Die anbere Porte in Ternarium Sanctum, bod gu betrachten:

3th meif, bag baf ber Genbift mir foldes fitt eine Soffart umeffen wirt, baf ich als ein Riebriner und Gevinger in biefte Bett, alfo in die Liefe verfteige. Aber bir wird gefaget, baf bu auf Beisheit diefer Beit fiebeft, ich aber ber nichts achte, benn fie giebt mir teine grende: aber beffen erfreu' ich mich, bag meine Geele fdiwebet in ben Bunbern ju Gottes Lobe, baf ich erkenne feine Bunberthat, in welchem fich meine Geels als in ihrer Mutter erluftiget. Go rebet nur ein jeder Beift von feiner Muttan, von beren Speife er iffet, und in beren Quaal er tebet.

- 2. Co. ich nunibie Bunber ertenna, foll ich benn ftumm fein? Bin ich boch Mezu gehoten, wie benn auch alle Aveaturen, daß fie follen Gottes Bunber eroffnen; fo gebeite ich num in bem Deinen. und ein andrer in dem Geinen, und bu, floter Cophift, auch in bem Deinen.

3. Wir fieben alle im Acer Gottes und machlen ju Gottes Bemberthat und herrlichkeit, ber Gottlofe fowohl als ber Fromme, eber ein jebes Gemache machfet in feiner Quagl: mann ber Schnits ter wird abmaben, fo fommt ein jedes in feine Schengen, und empfahet jebe Quaal bas ihre. Go mieb bann offenbar ber Ader in feinen Effentien, baraus mie gewachfen find : benn es find zwei Centra im der Emigfeit, und ein jebes wird feine Frucht in fich ehternbten.

4. Darum, bu Menfch, Bedente, was bin etchteft, baf bu wicht bem Gelft Gottes ins' Schwert falleft, und beine Berte were den im Feuer des Borns aufgeblasen! Denn flehe an das Bild in ber Offenbarung, weiches das Schwert in dem Munde führet. Apot. 1, 16. 60 ift: mabelich ben Geift Gottes bedeutenb, bavon Chris find fagt, wann er fommien wied, wird er die Belt ftrafen unt bie Sante, um bie Gerechtigfeit und nur bas Gericht. Bob. 16,8-11.
5. Um We Stude, bag fie in Biffperei feben und bem Griffe

Gutted unde gehordjest und glaubet air ibir, baf'er mochte bimme Afche Bunbor in ifiner eröffnen, fondern bleiben unter bem Borne in erften Couts, wollen nicht wiedergeboren werden, sondern eroffe

men unt bie Mander im Borne in eitil Gleifiterei.

- 6. Und um bie Gerechtigkeit, spricht Chriftus, daß ich jum Bater gehe. Er hat best ficht derbenden; und ber Seele die Himmelsporten aufgeschlossen, und ist wieder zum Bater gangen, und hat und ju juh herusen; umber Geiffrer will nicht, sohne Deffets geliehet ihm thehe: darum strafet ihn der Geiff, und schit ihn un, ter Augen, und stellet ihm seine salle ihm kabe ihm stellet ihm seine salle ihm bei Bate ihm seine salle ihm bei bat ihm seine salle ihm bei bat ihm seine salle ihm seine salle
- 7. Er aber schlägt die Pupher der Strafe zu Boben, bis ihn ber Geist um das Gericht strafet, dieweil der Fürst dieser Welt gezeichtet ist, welcher den Menschen-gefangen hielt. Und du, Sophist, läufst wissentlich um eignen Nubes und zeitsicher Wollust und Cheren wieder zum Deufel; und magst nicht die affenn Pforten seinen, so die der Beite getzut: fo stwafet er bich, und zeiger die Viel unter Augen.
- 28. Und fo'bu ja nicht wink, fo heißeite Wie haben euch gespefffen, aber iht habet nicht geraffeet; wir haben euch gerufen, aber ihr sein nicht geraffeet; wir haben euch gerufen, aber ihr sein nicht gespelset; de' feib nicht nach euch gedungett; aber ihr habet inich nicht gespelset; the feib nicht in melnem kobe erfunden iborben, parum seibe ihr auch nicht meine Speife. Und biefer Braitigum zeucht vorzüber, alsbann kommt der andere und simmelt il fine Scheurer, war er sinder. Dem bentet itad?
- 9: So wir benn nunt alfo bom ber h. Dreifaltigleit, all non einem Einigen Gott in einem Einigen Wefen reben, so fagen wir abet, bee h. Gest gehet vom Phree und Sohn aus. Mun fo beill Gott überall ift, und felber die Fulle alles Wesens ber ganzen Liefe so fraget bas Semuth, wo gehet er benn bin? singemal er ber Gest in Gottes Rund ist, und auch nur ollein in Gott bleibet, als ein Gest im Tetbe.
- 10. Da siehe die Offenbarung Johannis an Ray 4et 2 40 ba wird vor dem Stuhl bes Allen gezeiget ein glafern Meer, darine neu stehet der Stuhl mit den 24 Aeltesten, mit dem Lamme, das erwürget ward, und epig lebet. Und der Alte auf dem Stuhl hat bas Buch mit den sieben Siegeln, welches das erwürgete Lamm aus seiner Hand nahm und seine Siegel brach.
- I. Siehe, da fiehest du iden sichenten Geist wet gouttchen Patur, der da ist die Wonne der Najestätzien dem sich die Derif zaht allendere, und fiehest zechtiste anglische Welt; dam da Wiete ist den Masserist, welchen impliestunde der Natur der kinnge Dere bigkeit ist, und aben von Lichte, Gottes einen Schaak bekenntt, de sie die Gestall in der Fillstends in sie Gestall in der Fillstends in sie siellen des Abbet wird, und aben der gefüngene Schaak im Lichte, welcher pup Freude, beiset, nath sie Ginken

ift und in bie Sanftmuth verwandelt wird, barinnen bas Licht fcheis

net, und ift gleich einem glafernen Deer.

12. Es ist aber die Leiblichkeit der gottlichen Natur, darinnen siehen alle Sestalten der ganzen Natur, und hierinnen sind die sieben Seister Gottes, als sieben brennende Fackeln offenbar, die hieß der Engel in der Offenbarung schreiben; aber die sieben Donner in der sinstern Matrice in der grimmen Natur hieß er versiegeln und nicht schreiben; denn sie sollen nach einander eröffnet werden und ihre Wunder ausgießen, welche Niemand sollte erkennen, bis sie vorüber waren, die ausgethan wurde das siebente Siegel im Ternario Sancto: alsdann soll vollendet werden das Geheimnis des Reisches Gottes, wenn der siebente Engel wurde posaunen.

13. Da geben wir euch nun ju ertennen, mas Mofes faget: Sott fchuf ben himmel aus bem Mittel bes Baffers. Gen. 1, 7. 8.

14. Siehe, du suchendes Gemuth, dieses glaserne Meer, welsches ift der Wassergeist vor Gott, ist die Matrix, daraus das Berbum Fiat hat das Element Wasser geschaffen; denn das Element Wasser dieser Welt ist eine Ausgedurt aus der Matrice des himmels, da man spricht: Gott wohnet im himmel, und das ist wahr. Und derselbe himmel ist der Begriff Gottes, darinnen sich Gott durch Areaturen, als Engel und Seelen der Menschen hat offenbaret; denn in dieser siedenten Gestalt siehet des Baters Natur in großer heitigkeit offenbar, nicht im Feuer, sondern das Wort ist das Feuer bieser Quall, und det heilige Geist gehet durchs Wort allhie aus in die englische Welt, und formet alle Sewächse und Leben, denn er ist der Geist des Lebens in dieser Quall. Siehe, du suchendes Gemüth, ich zeige dir dieses noch beller und klarer.

15. Gleichwie aus bem erften Billen bes Baters ift erboren bie Ratur, welche in fich felber nur ein Geift ift und eine Finfternif, und aber bom Billen fo weit getrieben wird bis in fieben Geftatte, und aus ben fieben in unenblich, und aber bie Urfache ber Ratur in ben erften vier Gestalten ftebet: als im berben Begehren, und im Bitter-Stachlichten, und im Seuerblige, ba fich bann bas Leben urftanbet und jum vierten vom Schrad ber Matricis fur bem Feuer, ba unter fich bas Sinten bes ichweren Tobes und über fich bas Reuerleben erboren wird, Da bann im Mitten bas Centrum ftehet, als ein Berg im Leibe, baraus fich die Tinctur, als die funfte Geftalt vom Beuer urftanbet, welche ift bas Liebes Begehren : und baffelbe Begehren ein durchbringender Schall in ber fechsten Geftalt ift, und bringet bas Leben ber Tinctur burch bas Sinten bes Tobes, ba wir dann verfteben die Sanftmuth ber Tinctur, welche bas Sinten leiblich machet, welches ift bie fiebente Geftalt, aus welcher Leiblichkeit ift im Anfang biefer Welt erboren worden ie Erbe, Steine und Metalle, und bas gange Centrum ber Erbfugel: unb flehet die Erdkugel in den feche Geftalten ber Natur mit ihrem Regiment, und die siebente ist die Begreiflichkeit, als Erbe und Steine, und ist der seche Gestälte Leib, barinnen sie ihre Wirskung verbringen, als ein Seist im Leibe, und die Oberglobul in der Tiefe über der Erbe eben solch Regiment hat in sieben Sestalten, ba dann die vier Elementa das Obercentrum halten, und das Gestirn das Rad der Essentien des Willens, und die Sonne die Tinctur des Feuers, darinnen alles Leben dieser Welt stehet.

16. Eben also ift auch das innere Regiment im Ternario Sancto, nicht von dieser Welt abgetrennet, sondern ein Principium scheibet bieß nur: es ist teine Statte ober Drt in dieser Welt, da

nicht bas innere Regiment innen mare.

17. Denn diefe Welt ift aus des Batere Ratur, aus dem Grimme, aus ber fiebenten Geftalt leiblich worden, da fie bann ber

Sonnen Tinctur wieber lieblich und wonnesam machet.

18. Darum wird ber Teufel ein Fürst bieser Weit genannt Joh. 12, 31.; benn er ist ein Fürst in der Grimmigkeit bes Baters Natur; und die englische Welt ist bes Sohnes Natur, in großer Liebe, Freude, Wonne und Demuth: benn bas Wort ober Derz Gottes ist das Centrum darinnen.

19. Und der Blig, da sich Licht und Finsternis scheibet, machet bas Principium und scheibets in zwei Reiche, da ein Centrum im Feuer brennet, und das andre in der Liebe, daraus das helle Licht scheinet. Und wisset, daß ber grimme Blig das Scheibeziel ist, benn der ist der Schrad zum Leben und zum Tode ba sich Grimm und Liebe scheibet, welches ich euch hernach bewähren will.

20. Also geben wir euch zu verstehen von ber englischen Belt: bes Baters Sigenschaft ift nicht Finsterniß, sondern die Finsterniß wird im strengen Begehren erboren; und bes Baters Sigenschaft ist die lichte freie Ewigkeit, die hat einen Willen zur Natur, und derfelbe lichte Wille ist in der Natur der Blit in den Essentien und schärfet sich in der grimmen harten Herbigkeit, und treibet sich die an die vierte Gestalt, da der Blit der Freiheit in der Schärfe ersscheinet als Feuer; da scheidet sich der Blit der Freiheit in zwei Principia, einer vor sich mit der strengen Macht des Feuers, der andre in sich in die Freiheit der lichten Ewigkeit, und giebt der lichten Freiheit Glanz.

21. Und in biefer Scheidung machet ber Blis das Kreuz, ba er also schrecklich durch die finstere herbigkeit dringet: also weichet die Grimmigkeit mit seinem Centro über sich, denn das Feuer treibet über sich, und die Matrix der herbigkeit sinket als ein getöbtestes Wesen vom Schrack unter sich in Tod, und der Blis auf dem Kreuz stehet wesentlich stille; denn er hat die Matricem erblicket, und sie hat ihn insticitet, der halt sie gefangen, und wandelt sich der grimme Blis in der Matrice in Sanstmuth. Denn der Blis krieget in der erschrockenen und überwundenen Matrice auch einen Schrack,

gleich als goffe man Waffer ins Feuer, und ba boch tein Baffer ift, sondern Geift.

- 22. Also erlischet die Grimmigkeit des Feuers auf dem Kreuz, und gebes auf die Blume det ewigen Linctur, auf tem Kreuze, wie vorn gemeidet: und die Blume des Lebens in der Linctur als ein freundlich Feuer steiget auf als ein Sewächs, und der Schrack als eine Ohnmacht sinket unter sich; und da doch kein Weichen von einander ist, sondern also stehet die Gestalt der göttlichen Natur: und das Sinken ist gleich einer Wonne, und nicht dem Seiske in den sechs Gestalten; welche unfastlich sind, denn das Sinken ist sassischen des Seiskes, und ist des Geistes seine Speise und Erfullung, denn es urpkändet sich aus der herben Matrice; so isset ein jedes Leben von seiner Matrice.
- 23. Und wiewohl wir hie keine Zunge haben, daß wir mocheten diefes Seheimnis nach der Sprache unserer Zunge zum Berskande bringen, so reden wir doch als ein Kind von seiner Mutter; denn die Mutter hat unser Gemuth aufgenommen, und unser Sinu semket sich in ihren Schooß, da wir dann im Lichte sehen und erstennen unsere Mutter, und reden also von unserer Mutter Haus und von ihrer Speise.
- 24. Und ob wir die Sprache nicht wohl konnen, so verstehen wir fie aber im Sinn gar wohl; und ursachet, daß wir die Sprache nicht haben, daß wir nach dem außern Menschen gar ein fremder Mann in unserer Mutter Hause find: benn der außere Mensch geshöret nicht hinein, darum hat er auch nicht die Muttersprache, sons bern redet mit dem Sinn des innern Menschen, welcher erreichet die Mutter.
- 25. Darum werben wir allhier bemjenigen, welcher nicht in Sott geboren ift, flumm fein: benn wir find nach bem außeren Menfchen in biefer Welt, und nach bem innern in Gott, barum rebet ber Sinn bes Gemuths vom himmelreich; ber außere Geift, welcher vom Principio biefer Welt erboren ift, rebet von biefer Welt, und ber innere aus Gott geboren, rebet von ber inneren Welt.

26. So wir benn aus beiben geboren find, so reben wir auf zweien Zungen: also werben wir auch von zweien Zungen verstans ben werden, da eine blefes wird spotten, und die andre hoch belies ben, benn ein jeder Geist nimmt bas Seine.

27. So wir aber mit unserer Seele in einer fremden Derberge in dieser Belt find, und aber gewiß wiffen, daß wir wandern muffen, entweder in himmel ju Gott, ober in die Holle jum Teufel, und und aber der Teufel nicht beliebet : so thun wir recht, daß wir das himmelreich suchen, und unsern Sinn und Gemuth darin versenten; benn da erlangen wir die schone Perlentrone für die Krone dieser Belt, welche und der Teufel mit der Sande ausgesetet hat, bamit wir in Dochmuth, in eigener Dacht, in Sieifnerei, in biefer Welt prangen; als wollen wir die fabren laffen, und reben von

unferer Mutter Krone in unferm Baterlande.

28. Wir haben beffen, fo wir uns felber recht tennen, genugfam Berftanbe, und befinden bas in Leib und Seele, bagu an Korm und Gestalt bes Leibes, pornehmlich am Gemuthe: aber ber Beift biefer Belt tennet fich felber nicht, es fei benn, bag ein ans ber Licht in ihm icheine, ba fich bas Gemuth innen fiehet und fennen lernet.

29. Denn der Geift aus Gott geboren, ber von Gott ausgebet in ben gottlichen Sinn, ber eroffnet bem Gematbe bie Berftanbnig und Ertenntnig, bag fich ber Menfc in ben Banben biefer Belt felber fiehet, aber feine Beiligfeit fiehet er nicht; fonbern er ichquet in Ternarium Sanctum, in Die englische Belt, dabin arbeitet er mit großem Sehnen, und ift eine ftete Unrube in ibm.

30. Denn er wird von zweien gezogen, als vom Beifte Gots tes und vom Teufel, in welches Banben er nach bem außern finbigen Meniden auch hanget; und flehet fein Centrum recht auf bem Rreug, und ift in biefer Belt gleich einer Bage, ba balb ein Theil oben, balb unten flehet, und find allhie nur im Jammerthal

in Angft und Noth.

31. So uns benn Gott fo nabe ift, ja in uns felber tft, fo wollen wir ibn fuchen: und fo wir ibn bann finden wollen, fo muffen wir von biefer Welt umtehren und werben als ein unverftanbig. Rind, bas nur an feiner Mutter hanget; und in Gott neugeboren werbeit, mit Sinn und Gemuthe: forft tonnen wie ihn nicht feben, wie uns Chriftus folches felber lehret, baß fein Licht in une icheinet.

32. Wir muffen gang aus unferer Bernunft ausgeben unb nicht anfeben bie gleifinerifche Runft biefer Belt; fie ift uns nichts nute ju biefem Lichte, fonbern ift nur eine Grrung und Buruck.

baltung.

33. Soldes fugen wir bem Lefer, baf er miffe mas er lies fet, nicht eines verftanbigen, sonbern eines Rindes Schrift; und ba wir boch in unferer Mutter hiermit bekannt find als ein Rind ber

Mutter, aber biefer Welt als ein Frember.

34. So reben wir von unserer Rinbergeburt in Gott, benn unfer Anfang ift auf bem Rreug, wir find auf bem Rreuge ericafs Darum ift auch ber Leib ein Rreug, fen nach unferen Geelen. und das Centrum ober Berg ift mitten im Rreuge, und find mit Abam ausgegangen von ber Bilbnif bes Rreuges in bie Schlangenbilbnig; es bat uns aber ber Jungfrauen Sohn am Rreng wieders geboren zur himmlifchen Bilbnif.

35. Darum wollen wir reben und nicht fcmeigen, was wir feben und im Grunde ertennen. Denn eine Kreuggeburt ball bas Centrum im Ternario Sancto, berfiehets recht, in ber heiligen Dreizahl, nicht in ber Majestät, welche ist ohne Wesen, sontern in bem Unterscheid der Dreiheit, da die Gottheit wird Bater, Sohn, h. Geist genannt, da sich die zwei Principia scheiden, das heilige und zornige; da machet der Blig ein in und auf dem Kreuz wird erboren das Herz Gottes, und siehet als ein Herz im Leibe, oder als ein Wort Gottes des Vaters in seinem Centro, und machet als o ein ander Centrum in sich selber, denn es gehet in sich selber ein, bis ins Licht der Freiheit des Vaters.

36. Darum ift es Gottes Berg, benn es ift bie Rraft ber Majeftat, und giebet ber Majeftat Glang, Rraft und Berrlichkeit.

37. Aus biesem Worte spricht ber Bater aus seinem Geift, ber gehet aus bem Worte aus in die Sanstmuth bes Worts, und führet mit sich ben Glanz ber Majestät; benn die Sanstmuth urs ständet sich mit dem Blige, welcher ist das Scheibeziel der zweien Principien, da gehet der Grimm über sich, und die Sanstmuth unster sich, und sind beibe das Wesen der Leiblichkeit.

38. Denn obgleich der Grimm im Blige über sich weichet, sowoht auch quericht. so ist doch gleichwohl das Sinken des Todes in ihm, denn der Blig ertödtet die hatte strenge Macht, wie man stehet, daß er die Finsterniß vertreibet und bleibet doch in ihm det Stachel der Grimmigkeit; da dann kein Tod gespüret wird, sondern Wesenheit ohne Verstand, sowohl im Sinken der gesangenen Sanstmuth im Licht ist auch kein Verstand, sondern Wesenheit; und hat aber die Tinctur, welche grünet in der Wesenheit, das ist gleich einem Wachsen: der Verstand bleibet bloß im Centro auf dem Areuz und in der Dreizahl.

39. Alfo sagen wir, ber heilige Seift gehet vom Bater und Sohn aus: wo gehet er hin? In die Wesenheit mit dem Glanze ber Majestat, darinnen stehet die Gottheit offenbar. Diese Pforte beise ich in allen meinen Schriften Ternarium Sanctum; benn ich verstehe die Dreizahl in der Wesenheit, als in der englischen Welt,

ba fie fich in brei Perfonen hat geoffenbaret.

40. Nun sagen wir ganz recht, ber Sohn ist bes Baters Wort, bas ber Bater spricht. Nun fraget bas tiefe Gemuth, wo spricht ers hin? Siehe, bas Wort ist bas herz, und schallt aus ben Effentien bes Baters, und bas herz sprichts im Munde bes Baters, und im Munde fassets ber h. Seist bes Baters in seinem Eentro, und gehet also bamit aus in die Wesenheit; da stehet es mit dem Glanze der Majestat in ber Wesenheit als eine Jungfrau der Weisheit Sottes in Ternario Sancto.

41. Diefes Ausgesprochene ift ein Bildniß ber h. Dreigabl, und eine Jungfrau, aber ohne Wefen, sondern eine Gleichniß Gotetes: in diefer Jungfrau eröffnet der heilige Geift die großen Bune ber Gottes bes Baters, welche sind in feinen verborgenen Siegeln.

42. Mehr eröffnet ber heil. Seift bie aufgethanen Siegel bes herzens Sottes im Slang ber Majeftat, welche im Lichte stehen,

und beifen die fieben Geifter Gottes.

43. Also stehet die Bildnis der Weisheit Gottes im Wesen, unter sieben brennenden Geistern, welche im Lichte Gottes brennen: benn sie sind die göttliche Natur; und hat die sieben Sterne der verborgenen Siegel, welche in des Baters Jorn in seinem Centro stehen, in seiner Hand; denn das Herz Gottes ist die Macht der Oreizahl, wie euch die Offenbarung Johannis zeuget im 1. Kapitel V. 12 — 20.

## Die hochtheure Porte, bem Menfchen au betrachten.

44. Die Weisheit Gottes ist eine ewige Jungfrau, nicht ein Weib, sondern die Bucht und Reinigkeit ohne Makel, und stebet als ein Bildniß Gottes, ist ein Stendild der Dreizahl; sie gebieret nichts, sondern es stehen in ihr die großen Wunder, welche der h. Geist erblicket, und das Wort des Vaters durch die herbe Matriscem, als durchs Fiat schaffet, und ist die Wunderweisheit ohne Bahl. In ihr hat der h. Geist erblicket die Bildniß der Engel, sowohl die Bildniß des Menschen, welche das Verdum Fiat geschafs

fen bat.

- 15. Sie ist die große heimlichkeit im Rath Gottes, und geshet ins andre Principium, welche im Urstand das erste ist, als im Born des Vaters, und erdffnet die Wunder in den verborgenen Siegeln oder Sestalten der Natur im Grimme, und wird von nichts ergriffen, denn sie ist eine Bildniß ohne Wesen der Sedarung. Durch sie hat der heil. Geist das dritte Principium erblicket, weisches das Verdum Fiat aus beiden Matricidus, aus beiden Mattern der Wesenheit, leiblich geschaffen, welchem Wesen er dann ein Biel im Centro der sieden Schlatten erblicket hat, da sie sollen ins Aether gehen mit ihrem körperlichen Wesen, und aber die beiden Matter sollen in der Wesenheit, vor der Jungfrau der Weisheit, vor der Dreizahl in der ewigen Figur, zu Gottes Wunderthat und herrlichekeit steit stehen.
- 46. Darum sehet euch um, ihr Philosophi, wie Gott in sechs Tagen habe diese Welt geschaffen; benn ein jedes Tagewerk ist ein Geschöpf eines Geistes in Ternario Sancto; und der siebente Tagist die Ruhe, der Sabbat Gottes, in dem siebenten Geiste Gottes, da die Jungfrau der Weisheit innen stehet, da kein Wirken der Uengklichkeit mehr innen ist, sondern die ewige Bollkommenheit der Ruhe.
- 47. Denn die feche Beifter muffen ausgießen ihre Wirtung, was in ihren Slegeln ift, und werden ehe nicht erkannt, bis fie

ihre Chalen ihrer Kraft in bem Principio biefer Welt haben ausgegoffen, welches bie Menschen und Areaturen zum Wesen und Berte bringen, gleich einem Gebau zu Gottes ewigen Wunderthaten.

- 48. Und wenn biefes vollendet ift, so gehen die verborgenen Geister Gottes unter den Siegeln wieder ins Aether, als in ihr Centrum; und gehet an des siedenten Siegels Zeit in der Wesens heit vor Gott, und wird vollendet das Geheimnis des Reiches Gotzes, wie die Offenbarung Jesu Christi bezeuget, und wir im Aernario Sancto erkannt haben.
- 49. Diese Beisheit Gottes, welche ift eine Jungfrau ber Bierheit und Sbenbild ber Dreizahl, ist in ihrer Figur eine Bildniß gleich ben Engeln und Menschen, und nimmt ihren Urstand im Gentro auf bem Kreuz, als eine Blume bes Sewachses aus bem Seiste Gottes.
- 50. Denn sie ist bes Geistes Wesenheit, welche ber Geist Gotztes an sich fibret, als ein Kleib, mit welchem er sich offenbaret, sonft wurde seine Gestalt nicht erkannt, benn sie ist des Geistes Leiblichkeit: und da sie boch nicht ein körperlich begreislich Wesen ift gleich uns Menschen, aber doch wesentlich und sichtig ist und aber ber Geist nicht wesentlich ist.
- 51. Denn wir Menschen können vom Geiste Gottes in Ewigsteit nicht mehr sehen, als den Glanz der Majestät, und seine herreliche Kraft fühlen wir in uns, denn sie ist unser Leben, und führtet uns.
- 52. Aber bie Jungfrau erkennen wir an aller himmlischen Bilbniß, ba fie allen Früchten ben Leib giebet: nicht ift fie bie Leiblichkeit ber Früchte, sonbern bie Bierheit und Schone.
- 53. Die Leiblichkeit gehet aus der Wesenheit, welche nicht ist ber Geist, sondern eine Ohnmacht gegen dem Geiste zu achten, in welchem die Oreizahl wohnet: und dieselbe Wesenheit ift das Element Gottes, denn es ist ein Leben darinnen, aber ohne Verstand, und stehet darinnen das Paradeis Gottes; denn die sieden Geister Gottes wirken darinnen, und ist als ein Wachsen, und stehen hiereinnen die großen Wunder Gottes nach allen Effentien in unendlich.
- 54. Denn eine jede Gestalt der Essentien bringet ihre Frucht hervor, welche durch das Ringen des Rades seine hochste Zierheit und Kraft bekommt, und aber mit der Ueberwundenheit vergehet; denn es ist alles allhierinnen gleich wie ein Ringen, da je eines oben und mächtig ist, und dann überwunden wird, und ein andres ausgehet anderer Essentien; ist ein heiliges Spiel, Früchte der Engel, eine Erfüllung des Willens alles Lebens.
- 55. Allhier burften wir abermals eine Engelszunge, benn bas Gemuth fraget immer wo ober wie? Wenn man rebet von ber

Beite ohne Begriff und Babl, fo verftebet bas Gemath immer ein

forperlich Ding.

56. Wenn ich rede von der Jungfrau der Beicheit Gottes, so verstehe ich nicht ein Ding an einem Ende, gleichwie auch von der Dreigahl also; sondern ich verstehe die gange Tiefe der Gottbeit ohne Ende und Zahl.

57. Aber eine jede gottliche Kreatur, als ba find Engel und Menschenfeelen, haben die Jungfrau ber Weisheit Gottes gleich ein Bilbniff ins Lebenblicht, verftebe in der Wefenbeit des Geiftes, bar-

innen ift die Dreigabl in fich felbft mohnend.

58. Denn die Dreigahl begreifen wir in ber Bildnif, als in ber Jungfrau ber Beisheit fur uns felber; verftebe außer unferer Person sehen wir nur die Majestat ber Gottheit; benn die Rreatur bes greift nicht die Dreigahl im Augenschein, aber ber Geift der Seele, welcher im gottlichen Centro stehet, begreifts, aber nicht vollemmen.

59. Denn ein Seelengeist ift aus einer Gestalt der Natur, und kann aber in ihm alle Gestalten der Natur hervorbringen: barum weil nichts gang und vollkommen ift, als nur allein die Dreizahl, so ist das andre unterschieden, wie denn vielerlei Eigen-

schaften ber Engel find.

60. Alfo fteben die Effentien bes Centri in Sott mit den Engelsgeistern alle im Bunder, und ift Gott mit der englischen Belt in freaturlicher Sewalt offenbar; benn sie sind alle aus Gottes

Melen.

61. Wir reben also nur von den Unterscheiben ber großen Bunder in Gott. Die Geister der Engel sind nicht aus der uns verftändigen Wesenheit erboren, sondern aus dem Centro der fieben Gestätte oder Geister der ewigen Natur, aus jeder Gestalt ein Thron, und aus dem Thron seine Engel und Diener; darum has ben sie ein ganz Regiment unter ihnen; und darum sind ihrer mit Lucifer ein ganz Regiment gefallen.

62. Und allhie urståndet sich das königliche und fürstliche Resgiment dieser Welt; weil es ein eigen Principium bat, so hat es alle Formen der himmel. Db solches die Gleißner der hohen Geifts lichkeit, wie sie sich nennen (welche sich über Könige und Kürsten

erheben), nicht glauben wollen: fo ift es boch mahr.

63. Denn bie strenge Macht bes Principli fuhret seine Orbnung nach himmlischer Form. Db nun wohl die strengen Geifter ber verborgenen Siegel hierinnen ihre Schalen bes Jorns ausgiessen, und ber Teufel einen großen Raub hierinnen erlanget: was gehet das die Ordnung an? haben wir doch Leben und Tod vor uns, und mögen greifen zu welchem wir wollen. Wer will Gott besschuldigen? Es mag ein jeder gehen, wo er hin will: wem er sich zum Knechte ergiebet in Geborsam, des Anecht ift er, in dessen Reich wurd er ewig sein, er sei Fürst oder Knecht.

64. De Einer gleich ein Oberer und Fichere in Biefent Paincipio ift, so hat er boch teine gottliche Gewalt, sonbert et ist atfobes Principii Statthalter, und ift unter ben Siegeln, welche ihre Bunder unter seinem Regiment ans Licht bringen.

65. Es fibet fo bald ein Kurft bes Teufels zu warten in Gehorfam, als ein eienden hirte; es ift allbie kein Unterfcheid, als nur bas Ame, fo er traget, bas traget er Gotte, und nicht ibm

felber.

66. Denn in der Fürsten und Könige Sofen werden die Schalen bes Borns der verdorgenen Siegel oder Geister ausgegoffen, davon Donner, Bith und Streit auf Erden kommt, welche allezeit aufblasen mit ihren Posaunen die Gleifiner der großen Huve zu Babel, die auf dem Abiere der Fürstenmacht reiten als ein Gott, vor welchen sich die Fürsten huten sollen, wollen sie nicht mit der hure in den Schwefelpfuhl des Jorns Gottes gehen, wie in Apostalppsi zu sehen ift, Kap. 19, 20.

Die Porte bes Unterscheibs zwischen ber 28efenheit und zwischen bem Element, und zwischen bem Parabeis, und auch bes himmels.

67. Ein jedes Wefen hat feine Gestalt: ber Lefer mochte also in biefen vier Gestalten nur eine verstehen, so wollen wir ihm ben Unterscheid zeigen. Der himmel stebet in ber Martice ber herbigsteit, welche in ber Sanstmuth ber Wasserig heißet, und ist ber

aufere Schluß, ba fich bie Principia fcheiben.

68. Die Welenheit ift himmel, und ift die Araft ober Leiblichteit der sieben Geister Gottes, und heißet der Leib Gottes; welchen uns
sere Hande auch nicht können greisen oder fassen, und ist doch im Wesen, und vom Geiste begreistich, denn es ist des Geistes Leib, auch unserer Seele Leib, so wir in Gott wiedergeboren sind; denn es ist Christi Leib, den er uns im Glauben zu effen giebt, wie in seinem Testament zu sehen ist. Und das Element führet das Principium darinnen, als ein Leben der Beweglichkeit, welches zwar nicht der Geist Gottes selber ist, aber der Geist Gottes hat dieß Leben und die Wesenheit an sich als einen Leib, und er ist erst ber Geist des Berstandes und der Allmacht.

69. Und bas Paradeis ift bas Grünen aus ben Effentien in bem Centro Gottes, bas gehet durch alle Gestälte: es gehet durch das Element, und durch die Wesenheit, und auch durch den himmel, als ein Gewächs eines Lustgartens: drum ist auch Abam in diefer

Belt im Parabeis gewefen.

70. Difr lieben Menschenkinber, verftundet ihr dieses, wie folls

tet ihr ben Jant der Sophisten mit Füsen treten! Es stedet viel hierinnen, soll euch, so viel wir durfen, hernach gezeiget werden; mache sich nur Keiner selber dlind wegen der Einfalt dieser Hand, benn Kinder mussen wir werden, wollen wir ins himmelreich einzehen, nicht Atuge und weise Weltverständige. Wir mussen aus unserer eigenen Bernunft ausgehen, und nur in Gehorsam maferer ewigen Mutter treten, so empfahen wir auch der Mutter Geist und Leben; alsbann erkennen wir auch ihre Wohnung.

71. Kein eigen Wig erkanget bie Krone bes Beheimnisses Gottes: fie ift wohl in den Schriften der Helligen offendar, aber Beift dieser Welt ergreift das nicht; hierinnen hass feine Do-

ctores, bie gemug flubiret haben.

72. Es hat Keiner eigene Macht, in der Tiefe Gottes etwas zu ergreifen und Andere solches zu lehren; sondern sind alle nur Kinder und ABC = Schüler. So wie gleich hoch davon schreiben und reden, so ist doch der Verstand nicht umser eigen, sondern des Geistes der Mutter, der redet aus seinen Kindern, was er will.

73. Er offenbaret sich in vielen Sestalten, in einem anders als im andern: dem seine Wunderweisheit ist eine Tiefe ohne Jahl; und durfet euch nichts wundern, daß die Kinder Gottes nicht einer-lei Sprache und Worte führen, denn ein jeder redet aus der Weisheit der Weuter, welcher Jahl ohne Grund und Ende ift. Aber das Zielmaaß ist das Herz Gottes, sie laufen alle dahin, und das ist auch die Probe, da ihr sollt erkennen, ob der Geist aus Gott rede, ober aus dem Leufel.

74. Denn bet Teufel hat auch feine Matricem, und barinnen

feine Rinber, Die reben auch aus ihrer Butter Geift.

75. Da sehet an die Gleisner, Stolzen, Ruhmhaften, die sich Meister und genugsame Erkenner ber Schriften ber heiligen nennen, die da sagen: wir haben in den Geheimnissen, der Geschriften der heiligen studiret, wir verstehen sie genug und noch besser; die da Schlässe machen: so wollen wir glauben, so wollen wir die Schrift verstehen: und machen darüber schwere Sage und Strafe über den, der ihren Sagen, welche sie unter weltlichen Arm bringen, nicht will anhangen. Ja recht, das heiset sich über Gott erzheben in eigener Ehre und Lust, wie der Prophet Daniel saget vom gleisnerischen Widerchrift. Dan. 12, 1.

76. Bor benen hutet euch, ihr Rinder Gottes! Sie reben aus sich selber und nicht aus dem Geiste Gottes; sie haben nicht den Kindergeist der Demuth in Gehorsam und Liebe gegen die Mutter, vielweniger gegen ihre Kinder, die den Kindern ihr Brot fressen, und nahren sich mit Trugt. Sie find die rechten Mottee und Walfe, welche in ihrer gefasseten hoffartigen Meinung Krieg und Blutvergießen, sowohl alle Laster und Greuel anrichten; sie find die große folge Holge Hute gu Babel, die in der Farsten herzen reiten.

Durch fie wird ausgegoffen bie Schale bes Borns Gottes, und nem-

nen fich boch Schäffein Christi.

77. D ihr Bolfe, wo babt ihr euer Kinderkleid? Sabt ihr bie Beheimniß Gottes wohl und genug gelernet, fo feib ibr feine Rinder und Schuler; lebet in ben Bunbern ber Mutter, in ihrer Demuth und Reinigfeit in Gottes Bunberthat, fo wollen wir eud glauben! Biebet euren ftolgen Rock aus, und nehmet und arme IBC : Schiller auch ju euch in unfer Mutter Schoof, und lehret uns ber Mutter Sprache, fo leben wir bei einander als Bruber.

78. Bas foll man aber von euch fagen? Der Mutter Geift bentet, ihr feit bie ftolge Sure ju Babel, reitend auf bem Drachen

in ber Offenbarung Jesu Chrifti, ba ift bein Spiegel.

## Die Porte bieser Belt.

79. Die Bernunft fraget immer: Boraus find benn bie Cobe und Steine, fowohl die Elemente und bas Befien erboren ? Diefes wußten wir in ber Bernunft und Runft biefer Belt nicht, tonnten bas auch nicht aus ber Doctoren Bucher lernen: allein in unferer lieben Mutter erkennen wies, in ber Mutter Licht feben wirs, aber in biefer Belt maren wir hierinnen blind, und tonntens auch von Niemand lernen.

80. Die Schriften ber Seiligen und Rinder Gotteb fagen, Sott habe biefe Belt burch feine Beibbeit gefchaffen burch ben Seift feines Munbes. Ift recht alfo, wir haben auch teine andere Erkenntnif, als baf fic Gott in feiner Beitheit bat offenbaret.

81. Diefe Belt ift aber nicht feine Beisheit, fonbern fie ift eine Figur aus feiner Beisbeit; fie hat die Beisheit Gottes nicht begreiflich, fonbern die Bunder ber Beibheit; und ift biefe Belt auch nichts anders als eine Gleichniß ber gangen Gottheit, in Liebe

und Born, in und außer ber Ratur.

82. Denn febet an bas Mad ber Sterne, und bann forbers bie fieben Planeten, auch bie vier Clemente, Feuer, Luft, Maffet, Erbe: fo findet ihr ben Grund, daß es mahrhaftig eine Ausgeburt ber emigen Ratur ift, ba fich bie Gottheit in der Begreiflichkeit bat offenbatet.

83. Denn in ber Jungfrauen feiner Weisheit bat ber Beift Sottes erblidet bie Gleichniß Gottes und bas Berbum Flat bats

gefcaffen.

84. Die Form biefer Belt ift in Gottes Ratur von Ewigfalt

gewesen, aber unfichtbar, unmaterialisch. .

85. So faget bie Bernunft: Bas ift Gottes Schaffen gemefen? Das Bort Schuf hats in feinem eigenen Berftande nach ber Naturfprache; fo bu biefelbe Sprache verfiehen willft, fo merte im Sinne, wie sich ein jedes Wort vom Herzen im Munde fasset, was der Mund und die Zunge damit thut, ehe es der Geist weg: stofet. Wenn du dieß begreisest, so verstehst du alles in seinem Namen, warum ein jedes Ding also heißet (aber den Begriff der drei Principien mußt du haben zur Natrusprache); benn ihrer sind brei, die bas Wort bilden, als Seele, Geist und Leib.

86. Es wird in aller Botter Sprachen alfo erkannt, ein jedes in der feinen: und eben an dem Orte lieget der schwere Fall Abams, daß wir verloren haben, was wir in der Unschuld hatten, aber in der Wiedergeburt Jesu Christi nach dem neuen inwendigen

Menfchen wiebererlanget haben.

87. Siehe, merke, ob es mahr fei, was ich bir von ber Nastursprache sage; versuche es und benke ihm nach, nicht allein mit biesem Borte Schuf, sondern mit allen Borten und Namen aller Botler Sprachen, ein jedes in seinem Berstande. Es ist dem Menschen wohl nicht gut, daß er es wissen muß; weil er aber ist aus dem Innern ins Aeußere gangen, und stehet nun im Suschen, so muß er wieder ins Innere eingehen, allba schauet er die Geheimnisse der Schöpfung.

88. Wenn bu fageft Couf, fo faffet fic ber Geift im Munbe, und machet bie Bahne jufammen, und gifcht burch bie Babne als ein angegunbetes Feuer, bas ba brennet, und machet aber die Lippen auf, halt fie offen, alebann gehet bee Druck vom Bergen, ba fcmiegen fich bie obern Babre in bie untern Lippen, und bie Bunge vertreucht fich, und fomieget fich in untern Saus men, und ber Beift ftofet bie Splbe Souf burch bie Babne aus. Und bas Bort bes Unterfcheibes, welches bie Golbe Schuf non fich floget, bleibet in feinem Gis im Bergen : es wecht bie berbe Butter in ber ftrengen Dacht nicht auf, bag fich fein geuer ents (Das R ift ber Charafter bes Feuerqualles, benn ein jeder Buchftabe ift ein Geift, und eine Geftalt bes Centri; wiemobl fie burch die Umwendung und Bermechfelung bas Bort veranbern. noch hat ein jeder Buchftobe einen Urftand am Centro: aber es ift wunderlich, und wird boch im Sinn ergriffen, fo bas Licht im Gene tro fdeinend ift.)

89. Siehe, der Menich ift Sottes Gleichnis, denn seine Seele ift aus dem Centro auf dem Kreuz, da sich das ewige Wort erbies ret, vom Geiste Gottes gefaffet worden und in die Bildnis oder Gleichnis Gottes eingeblasen: da hat der Geist alle drei Principia gefasset und ins Corpus bracht; als wir denn sehen, wie der Geist vom Jinnern und darnach vom Aeusern lebet, als vom Geiste des Centri, und auch vom Geiste dieser West, als von der Lufe.

90. Run gleichwie ber Geift ber Ewigfeit hat alle Dinge ger bilbet, alfo bilbets auch ber Menschengeift in seinem Worte, benn es neftanbet sich alles aus Einem Centro. Denn ber menschliche Geift ift eine Farm, Geftalt und Cleichnis ber Dreizahl ber Gottheit; was Gott in feiner Natur ift, das ift der Menschengeist in fich selber: darum giebt er allen Dingen Namen, nach eines jeden Dinges Geist und Form, denn das Junere spricht aus das Aeufere.

ges Geist und Form, benn das Innere spricht aus das Aeußere.

91. Gleichwie diese Welt ist von Ewigkeit in Gottes Natur verborgen gewesen, und in der Weisheit gestanden, und ist, also zu sagen, aufänglich und endlich vom Worte des Centri durch den ausgehenden Geist des Centri ausgesprochen worden, verstehe aus der Besendeit der Natur in ein begreistich Wesen, da diese Welt als ein Principium eigener Quall und Regiments erscheinet: also ist auch der Name und Gleichnis Gottes, als diese Welt, im Mensschengeist verdorgen, und der spricht sie mit seinem Worte aus, auf eine Art wie sie in Gottes Natur vom Geiste Gottes in die Weisdeite gesprochen worden, da sie dann ist im Lichte Gottes gesehen warden.

92. Berstehe es recht und hoch! Der menschiche Geist in seiner breisachen Gestalt hat alle brei Principia, als Gottes Reich, Sollen-Reich, und dieser Wett Reich in sich; und der spricht aus sich selber ans die Quall, Form und Gestalt aller Wesen, es sei himmlisch, irbisch oder höllisch, wie es von Ewigseit im unsichtbaren Wesen der unssichtbaren Reien der unssichtbaren Reien der unssichtbaren Reich deine Figur oder Geist, vom Worte Gottes, durch den Geist Gottes ausgesprochen worden, und ift ohne Wesen gestanden, die zum A und D, und im A und D, in Ansang und Ende: also auch sprichts der Wenschengeist aus in Ausang und Ende ohne Wesen, denn das Wesen ist einmal gesschaffen worden in die Kreatur.

93. Alfo verstehet uns ferner von ber Ratursprache. Wenn wir fprechen: Im Anfang fouf Gott himmel und Erbe-; so nennen wir alles bas, woraus himmel und Erbe ift geschaffen worden und nennen auch die Gestalt und Form, wie es geschaffen worden. Und bas verstehet allein ber Sinn im Lichte Gottes.

94. Denn gleichwie die Form der Welt ift im Lichte Sottes gesehen worden vor dem Wesen: also siehet sie der Sinn im Lichte Sottes in der Schöpfung, wie sie ist ind Wesen gebracht worden. Denn die Ratur in des Menschen Geiste und die Ratur in Sottes Seiste, nach den drei Principien, ist eines Wesens: der menscheliche Geist ist ein vollkommener Funke daraus.

95. Aber wisset, gleichwie die ewige Natur nicht ben Glanz und Macht der Majestät in eigener Gewalt hat, das sie mag die Dreizahl in Ternario Sancto ergreisen (und obgleich die Dreizahl im Gentro der Natur wohnet) und ist ein Unterscheid zwischen den sieden Gestalten der Natur und der Dreizahl: also ist auch ein Unterscheid zwischen dem Seelengeiste der Natur und der Dreizahl Gottes, das der Seelengeist, wenn er zurück in die Natur ins Gentrum der Grimmigkeit imaginiret, die Majestät verlieret, und im

Grinnne über bie Majeftit ausfähret; ba er bann ale ein verworfener Teufel genannt mirb.

96. Alfo verftebet ber Sinn bas Bort, und bie Kormung bes Merte: Wenn ber breifache Beift bes Denfchen frict Souf, fo mertet ber Sinn auf Die Norm und Geburt bes Borts.

97. Erftlich faffet ber Beift bas Bort im Dunde und nicht im Bergen, und machet bie Bahne gufammen, und gifchet burd bie Babne als ein angegunbetes Fener, bas bebeutet ben Begriff, beun bie Lippen fperren fich auf, und bas Bifchen ift gener, und baraus bie Luft. Das verftebet alfo:

98. In Gott ift bie Weit gewesen vor ber Boit, aber ohne Run hat Lucifer, ber Geofffirft aus bem Centre ber Ratur ben Grimm und bas Fener erwecket und entgunbet, welcher in ber Emigliet nie erfannt ward; benn er wollte in Reuersmacht über Gott herrschen, barum marb ber Feuerquall feine Bohnung.

99. Und verfteben allbier das ftrenge Riat, als die Mutter ber Ratur, die Berbigkeit und Sartigkeit: Die ift in ihrer ftrengen Dacht entjundet worben, und hat im Centro ber Natur aus ben ungablbaren Effentien jufammengezogen bie Befenheit ber grimmen Datrieis, baraud find worden Erbe und Steine, auch Metalle, benn bas Centrum mar Sulphur, Mercurins und Sal, sund mat nur ein Geift; aber im ftrengen Riat warbs im ftrengen grimmigen Ungieben alfa bart ju Steinen, Detallen und Erben, alles nach ben Effentien jeber Geftalt.

100. Es ift alles materialisch worben. Bas vor Beiten in ber Ratur ber finftern grimmigen Bofenbeit nur ein Geftibe war, das ward alles in dem Anziehen grob, berb und harte: und das wolkte Gott also partieular vor ber Dajeftat (auf freaturlich also gerebt) nicht haben, und ift alfobald in felben Dunct gusammengefcaffen worben ju einem eigenen Centro.

101. Und urftanden fich allhier bie brei Principia im Unters fdeib, welche vorhin nicht ertaunt maren; benn die maren in einem Befen und murben nur in der Beisbeit mit ihrem Unterscheid ertannt im Lichte por ber Majeftat. Berftebet ben Sinn recht!

102. Bie ber Mund bas Bort Souf formet, also ift bie Schonfung auch geformet worben; benn bie Lippen thun fich auf. und ber Obergaumen mit ben Babnen faffet fich mit ber untern Lime, und gifchet ber Geist burch bie Babne. Das ift also: wie fich die Lippen, als der außere Umfang, aufthun, alfo hat fich aufgethan bie Matrix ber Gebarerin, verftebe in ber Entzundung; bas Bifden ift bas Feuer, und aus bem Feuer bie Luft, als ein Geift ber Matrix, welcher iht erwecket ward, und zuvor im Centro nicht erkannt ward, fonbern allein in ber Weisheit vor ber Dreizabl.

103. Die Luft ift nicht ber Beift ber Dreigabl, fonbern ber emedte Geift aus ber Matrir, verftebe aus bem Centro ber Ratur; benn ber Beift ber Drefgabl ift eine Befache ber Matur, und hat in fich bie Beisheit: biefer aber ift ohne Berftand gleichmie bie Befenheit: und wie fic bas Feuer von ber emigen Freiheit urftanbet, indem es bie Scharfe ber Brimmigkeit bekommt, allo auch ber Luftgeift vom b. Geifte, welcher ber Natur bas Leben und Bemeas lichteit giebt.

104. Also giebt die Natur wieder den Beift, als die Luft aus ibren Rraften, verftebe aus ber kummen Befenbeit, und urftanbet fich im Feuer. Und bann merte: wie in bem Borte Souf ber Beift ben Drud vom Bergen ftoffet, welcher bas angegundete Feuer übereilet und gefangen balt : also übereilet ber Rafferquell bas

Zeuer, und balte im fich gefangen.

105. Denn bas Baffer urftanbet von ber Ueberwundenbeit und Befenheit; und ift Feuer, Luft, Baffer und Erbe affes aus dem Centro der Natur gegangen, und vor der Entzandung alles in einem Befen gewesen: aber mit ber Entzundung ertennet man es in vier Bestalten, welche man vier Elementa beißet, und find boch noch in einander als eines, und ift auch nicht mehr als eines. Es find nicht vier Elementa im Simmel, fonbern eines; aber es liegen alle vier Gestälte barinnen verborgen, und mit ber Entjunbung find fie qualificirend worden, und fleben ibt im außern Befen, ben Rreaturen begreiflich.

106. Alfo verftehet und weiter: Gleichwie sich die auntere Lippe an die obern Bahne ftofft, und ber Geift im Munde bleibet, und bas Wort Schuf burch die Babne ausftoffet, ba fich die Bunge in untern Saumen verfreucht, und will nicht bief Bort Schuf bilben, fonbern laffets ben Geift burd bie Babne auskofen: alfo, merket, bat ber Beift Gottes bie vier Elementa, als ba find bie vier Geftalten, fo ba find im Befen erfchienen, aus Ternario Sancte ausgetrieben in bas Meufere, und einen Schinf barein gemacht, welder himmel heißet, und bleibet er ber b. Beift im himmel und laffet ben vier Gestalten ihr Regiment, ba fie benn als ein Drincipium eigener Macht ericheinen.

107. Denn die Bunge ift ben Beift Gottes bedeutend, und ber Ausgang ber vier Clemente ben Beift bes Centri, mitfammt bem Centro felber.

108. Also verstehen wir im Worte allhierinnen brei Princis pia, und ba boch im Urfunde nur eines ift: benn wir verfteben mit ber Entzundung bas Centrum Raturge an bem Centro ber Erdfugel, wie in der Matrice ber Gebarerin gar ein ernftlich ftreng Regiment sel, daraus Erde und Steine find worden, und darinnen Rebet ein Principium.

109. Und bann jum anbern verfteben wir ein Regiment ber Sanftmuth, welches ben Grimm überwindet und gefangen halt, als wir am Wasserquell seben, wie es bas Teuer gefangen balt, und boch bes Feuers Eigenschaft barinnen bleibet, mit seinem ganzen Regiment aller Gestälte bes burren Hungers, darinnen ber Abgrund ber, Solle im Born Gottes stehet. Auch so verstehen wir den Schinfzwischen biesen beiden Principien, der da himmel heißet, beides mit dem geschlossen Munde im Worte, und auch im außerlichen Wessen, denn der Geist Luft giebt dem außern sansten Wasser ein Lesben, wie er denn mit dem Drucke vom Herzen durch die Bahne ausgehet im Worte, daß alfa ein Regiment und Leben im Arusern ist, und welches doch vom Innern urkundet, und aber doch das Leusere das Innere gesangen balt.

110. Und also ilegen die Geister ber Finsternis im Abgrunde im Bornquelle gefangen, und sind nicht eigenmachtig biefer Belt: und liegt allbier bes Teufels Lift in des Feuers Macht ju Grunde

in ber Berfintung.

111. Allhier, ihr Sucher, suchet ben Abgrund, barinnen bie Teufel wohnen in ben Elementen, und thut die Augen im Gemästhe auf, und nicht Absentiam in der Ferne, wie ihr bisher gethan babt: merket, was dies sei.

112. Und bas britte Principium verstehen wir auch im Worte, und auch in ber Macht bes Schaffens, benn bie Zunge schmieget sich im untern Gaumen, und laffet die zwei Regiment hinfabren, burch bie Zahne aus, und bebalt ihr Regiment ohne einige Aufs

wedung bes Bergens.

- 113. Also verstehet ben Zweck! Das zweite Principium, als bas Reich Gottes, ist in beiden Principien in Mitten; das ist mit aber Anzündung nicht erwecket oder entzündet worden, denn es ist blieben als es von Ewigkeit war, und ist darinnen nichts geändert, weder gemehret noch gemindert worden; es ist ihm in der Schöpfung nichts ab- noch zugangen: und dasselbe hat den rechten Seist der Weisheit und des Verkändnisses, der hat entschieden das strenge Srimmige, und das Sanste, und ist jedem sein Leben erwecket worden.
- 114. Und geben euch bieß zum Berftanbe, bag es mit bem Innern und auch Aeußern nicht gefangen noch auch eingesperret ift; es grunet in beiben, benn es ift biefer beiber Dacht.
- 115. In bem Innern grünet es im Borneifer mit großen Wundern und Rraften, ba benn alle Gestätte in der Wirkung stehen, darum dann in denfelben Areaturen alle List und Wit stedet
  als in Teufeln, welche alle Bunder in der grimmen Matrice zum
  Wesen bringen, wie es die Historien in der Welt von den Kindern
  des Borns bezeugen. Und in dem Teusern grünet es durch die
  Sanstmuth mit der lebendigen Kraft, welche vom Herzen Gottes
  durch den Geist Gottes ausgehet; und dasselbe Grünen heißet Paradeis, und ist ein Gewächs in den Kindern Gottes, da die Seele
  zugleich mitgrünet; denn in diesem Grünen wächset der neue Leib

ber Seele im Element, in der Wesenheit vor der Dreigahl im Ternario Sancto.

116. Und geben euch bieß im rechten Grunde zu verstehen, als wirs benn gewiß erkennen, baß bas Paradeis in biefer Welt fei, und auch außer biefer Welt, und baß Gott in diefer Welt wohne, und ift überall, und scheibets nur die Quall.

117: Denn die englische Belt ift im Paradeis offenbar, aber fie wird nicht ergriffen, als nur in paradeisischet Quall, als im Clement, und nicht im Ausgang, im Regiment der vier Clemente.

118. Denn die vier Clemente halten inne ein ander Principium anderer Quall, auch eines andern Lichtes, als die Sonne: aber im reinen Clement sind die Wesen dieser Welt nur eine Figur, welche unbegreislich ist; da find die vier Unterscheide in einem, und macht keine Finsterniß: allde erscheinet die Freiheit Gottes aus ser der Ratur im Slanze der Majestät; aber in den vier Ausgeburten ist eine Finsterniß, denn die Wesen sind und fastich.

119. Denn ber himmel, welcher ein Unterscheid zwischen Gotztes Reich und dieser Welt Reich ift, der ift ein Firmament mit allen Gestalten ber Leiblichkeit, und ift die Dede in unsern Augen; benn wir haben sirmamentische Augen, darum seben wir nicht Gotzelle Michael Reich

tes Reich.

120. Und bas ift ber schwere Fall Abams, baß seine Augen und Geist in bas Aeußere, in die vier Stementa eingingen, in die Begreistichkeit, als in Tob, ba waren sie an Gottes Reich blind.

121. Denn bas Aeußere ein ben vier Ausgeburten aus bem Element, als bas Wesen ber vier Elemente, ist ansänglich, endlich, auch zerbrechlich; brum alles, was barinnen lebet, muß zerbrechen, benn bas Principium ber außern Welt vergehet wieder: benn es hat ein Ziel, daß es wieder ins Aether gehet, und die vier Elementa wieder in eines; alsbann ist Gott offenbar, und grünet die Kraft Gottes als ein Paradeis wieder in dem ewigen Element.

122. Da tommen bie Wefen ber Bielheit wieder in eines, aber bie Figur von allem Wefen bleibet fteben in bem einigen

Element.

123. Denn barum find alle Dinge zum torperlichen Wefen tommen zu Gottes Bunderthat, daß sie ewig von den Areaturen als Engel und Menschen gesehen wurden, welche vor den Zeiten der Welt nur in der Welsheit in Gott offenbar waren, und nun in der Wesenheit vor Gott stehen werden.

124. Ihr lieben Kinder Gottes in Chrifto, thut eure Augen bes Gemuthe auf, erhebet euren Sinn aus Diefer Welt ins Glesment vor Gott: euch foll allbie recht bie Schöpfung gezeiget wers ben; laffet euch keinen Spiegelfechter und Sophiften narren.

125. Denn bas Parabeis, ba ber heiligen Rinber Seelen eins fabren, wenn ber Leib gerbricht, ift auf ber Stelle, ba ber Leib gere

bricht; es ift auch in ber Erbe; es ift in allen vier Clementen,

nicht gertheilet, fonbern gang überall.

126. Denn in dem reinen Element, daraus die vier Elementa ausgehen, ift das Paradeis; es ist ein Grunen aus der Wesenheit vor Gott, sein Leben und Berstand ist der heilige Seist der Dreisgahl Gottes, sein Licht ist der Glanz der Majestat der Dreizahl: es ist nur um das Aeusere zu thun; wenn die vier Esementa am Menschen zerbrechen, so ist die Seele schon im Paradeis, oder im Abgrunde des Centri in der finstern Matrice; alles nach dem, worsinnen die Seele in dieser Zeit auf Erden aewachsen ist.

127. Sat fie ihre Imagination in Gott gefetet, fo ift fie im Parabeis gewachfen, und bat fie nur ber geschwule finftere Leib bie-

fet Beit verbedet.

128. Ift fie aber im grimmen Borne gewachsen, in Salfdheit, in Hochmuth über bas Parabeis auszustiegen, so fliegt fie in Hochmuth in ber grimmen Matrice über bas Parabeis aus, und kann nicht in die Sanstmuth hinein: ba ift sie in der Holle bei

ben folgen Teufeln.

129. Denn nach biesem Leben ist kein Wiedergebaren mehr: benn die vier Elementa mit dem außern Principio sind weg, barsinnen die Gebarerin im Wirken und Schaffen stund; sie hat nichts mehr zu gewarten nach dieser Zeit, als wenn am Ende dieser Welt dieses Principium wird ins Aether gehen, daß die Wesenheit, so von Ewigkeit gewesen ist, wird wieder frei sein, daß sie wird wieder einen Leib aus ihrer eigenen Mutter ihrer Quall bekommen: da dann alle ihre Werke werden in ihrer Mutter vor ihr erscheinen.

130. Denn ber jungste Tag ist andere nichts, als das Einges schlafene wieder erweden, und ben Tob gerbrechen, welcher in den vier Clementen ist: benn die Dede muß weg, und muß alles wies

ber grunen und leben, mas aus bem Ewigen geboren ift.

131. Was aber aus bem Tobe, als aus ben vier Elementen, geboren ift, als ba ift bas Bieh und alles Leben ber vier Clemente, bas bekommt keinen Leib mehr; auch so ist sein Geist nur in den vier Elementen geboren, der zerbricht mit den vier Elementen auch, und bleibet nur die Figur von dem elementischen Wesen, als von. den vier Ausgeburten.

132. Aber was aus bem Ewigen ift, aus bem ewigen Lesbenstentro, bas ift und bleibet ewig: auch alle Worte und Werte, so aus bem Ewigen sind erboren worden, bleiben im Wesen ber Figur; benn ewig im Geiste und Rraft konnen sie nicht bleiben, benn ein Wort bes Geistes ist nicht von Ewigleit herkommen, sondern hat sich im außern Principio geurstandet.

133. Drum wird ein jeber Geift Freude und Leib in feinem Werte und Worte in ber Ewigkeit haben, alles nach bem er an

einem Orte ift in einer Quall: benn wenn fich der Geist wird bebenten seiner Quall, warum er an diesem Orte ist, so steiget die Quall seiner Werke und Worte in ihm auf, und giebt ihm Freude und Leid, nachdem er an einem Orte und Quall ist, ein jeder in dem seinen.

134. Aber biefes wisset, daß ber Neugebornen in Christo ihre Sunde und bose Werke und Worte aus dem Tode Christi, darein die Kinder Christi aus ihren Sunden sind wieder eingegangen, wers den ausgrunen, und eine andere Quall empfangen haben werden, in welchem Anschauen und Betrachten der Geist einen Lobgesang zu Gottes Danksaung und Wunderthat machen wird, wie Csaias sagt Kap. 1, 18.: Ob eure Sunden blutroth waren, so ihr umkehret, sollen sie schneeweis als Wolle werden. Und wisset, daß sie boch in jenem Leben erscheinen werden, in der Figur, aber in anderer Quall. Das merket, ihr Kinder Gottes, denn es steckt viel hierinnen.

135. Aus diesem Grunde wiffen wir, daß Abam in seiner Unsschuld vor seinem Schlase, welcher ben Tod andeutet, als er hatte in Seist der vier Elemente imaginiret, ift in dieser Welt im Parasbeis gewesen: sollte aber wohl billig sagen, nicht in dieser Welt: er war in dieser Welt auf dem Erdboden, aber in paradeisischer Quall im Regiment des Elements, und nicht in den vier Elementen.

136. Als er aber in die vier Elemente einging, so ging er in Tob, und ward sein Leib als ein Thier: da ward die Erde verfluchet vom Herrn, daß sie nicht mehr paradeisische Früchte trug. Denn Abam ward ausgetrieben in das außere Principium: da mußte er irdische Frucht essen und die Wunder des außern Printipii eröffnen, und ward alsobald irdisch.

137. Denn sein Leib war von der Erde und aus der Erde geschaffen, aber er war nicht Erde; benn er war aus der Matrice, aus einer Massa, verstehe aus der Wesenheit, daraus die Erde urtündlich war erboren worden, geschaffen: das reine Element ist auch in der Erde, sowohl das Paradeis, und macht nur die Quall die Beränderung, in welcher das Licht Gottes verhalten wird.

138. Abam wollte sein wie Gott in allen breien Principien, und die Schlange beredet auch dieß die hevam: so sie von der Erde Frucht afe, so wurde sie Boses und Gutes erkennen; ja wohl Boses genug, Kummer, Jammer und Glend im Tobe der vier Elemente.

139. Darum, weil die vier Elemente muffen gerbrechen, so ift auch die Berwesung im Rorper des Menschen, und die Seele, welsche aus dem Ewigen ist genommen worden, bleibet im Ewigen. Und darum mußte wieder ein himmlischer Korper kommen aus dem reinen Element, aus der Wesenheit vor Gott, aus der Erde Mas

trice, wie ber erste Körper war in Abam, und mußte unsere menschliche Seele in sich nehmen und in Tob gehen, und uns aus dem Tode am Kreuze wieder ins Element, in die Wesenheit vor Sott, in Ternarium Sanctum einführen: denn die Seele Abams ist auf bem Kreuz, im ewigen Centro, wo sich das Derz Gottes von Ewigkelt urständet, genommen, und ins geschaffene Corpus Abams vom Seiste Gottes eingeblasen worden; darum mußte Gottes Derz Mensch werden.

140. Und wie Abam war ins irdische Kreuz eingegangen, in Tob ber vier Clemente, also mußte ber neue Abam Christus sich ans irdische Kreuz lassen hangen, und in den irdischen elementischen Tod eingehen; benn ber Tod stedet nicht allein in der Erde, sons bern auch in der Luft, und Abam begehrte auch mit seiner Imagination nicht in die Erde, sondern in die Luft, ihn lusterte nach dem Seiste des Principii dieser Welt, und das sing ihn auch: also siel er auch in die Erde.

141. Denn bie vier Clementa find alle in einander; und ihr Grund, barauf fie fteben, ift bas Feuer bes grimmen Borns Got-

tes, barinnen bie Teufel wohnen, wie oben gemelbet.

142. Also mußte der neue Abam Chriftus in Abgrund ber vier Clemente, als ins höllische Feuer bes Grimmes, und durch bie Holle bes Grimmes burch ben Tod burchgehen, und bie menschliche Seele wieder ins Paradeis Gottes einführen.

143. Und barum wurde ber neue Abam Christus vierzig Tage in ber Bufte versuchet, ob er konnte in paradeisischer Quall bestehen, baß er allein aße von paradeisischer Frucht, welche wächset in ber Quall, aus den Essentien des Geistes Gottes: da aß er vierzig Tage vom Vorbo Domini, und nichts von den vier Elementen.

144. Denn er trug auch jugleich bas irbifche Bilb; ba mußte bas neue himmlische bas irbische überwinden: und bie Seele mußte wieder in ben neuen himmlischen Leib eingeben, bag ihr ber irbische

nur anhinge.

145. Also war Abam im Anfange auch geschaffen: er sollte vom Paradeis effen; dieselbe Quall sollte über die irdische herrschen; ob er gleich in den vier Elementen war, sollte er doch in dem reis nen Element leben, so ware er ewig blieben; wenn gleich das aus fere Principium wate gerbrochen worden, so ware er blieben.

146. Denn er war im Paradeis und nicht in ben vier Clemens ten; ba er ba hineinging, so ging er in Tob, und ber Born Gotstes im Abgrund nahm die Seele gefangen, welche Chriftus wieber

herausführete.

147. D ihr Menschenkinder, merket, was euch geoffenbaret wird, haltets nicht fur eine Fabel ober Hiftoria: es ift in Ternas rio Sancto erkannt worden, in dem aufgethanen Siegel ber siebensten Gestalt im Centro; und wisset, was es ift.

148. Euch wird hierunter ober hiermit die endliche Berbreschung bes außern Principii angekuniget. Schmucket eure Lampen, der Brautigam ift geruftet, feine Posaune schallet, der siebente Engel auf dem Thron des himmels posaunet. Die Geheimnisse des Reiches Gottes werden in Zeit seines Posaunens vollendet, und ift fürdas keine Zeit mehr in den vier Clementen; sondern es gehet an die ewige Zeit im Clement, im Leben Gottes, und auch die Zeit des Abarundes.

149. Gehet aus von dem Sprechen in Babel! denn wir res ben in Zerusalem alle nur Gine Sprache: Babel brennt in Feuer,

Amen.

## Das 6. Kapitel.

Die andere Porte ber Belt, und auch bes Paradeises, hoch zu betrachten.

Wir haben euch broben gezeiget ben Grund ber Natursprache, wie Abam hat allen Dingen Namen gegeben, und woraus Gott zu Abam hat geredet, als aus dem Leben der Gebürt, wie wir noch heute reden; so wir uns nun derselben entsinnen, so sinden wir alsen Grund im himmel und in dieser Welt, und sehen das mit irbischen leiblichen Augen genug, daß es wahr sei: wir dürsen kein ander Zengniß als das große Buch himmels und der Erde, Steine und Elemente mit der Sonne, da wir dann die Gleichniß der Gott, heit genug erkennen, und noch viel hundertmal mehr in uns selzber, so wir uns selber kennen und betrachten.

2. Denn ber Seist giebt jedem Dinge Namen, wie es in ber Seburt in sich selber flehet, und wie es sich im Anfange hat gesformet in ber Schöpfung; also formets auch unser Mund: wie es ift aus bem ewigen Wesen ausgeboren worden, und jum Wesen kommen; also gehet auch bas menschliche Wort aus bem Centro bes Seistes in Form, Quall und Gestalt hervor, und ist nichts anders, als machte ber Setst ein solch Wesen wie die Schöpfung ift, wenn er die Gestalten der Schöpfung ausspricht.

3. Denn er formet bas Wort bes Namens eines Dinges im Munde, wie bas Ding in ber Schöpfung ist worden; und baran erkennen wir, bag wir Gottes Kinder und aus Gott geboren find.

4. Denn wie Gott von Ewigkeit hat bas Befen biefer Beit in feinem Borte gehabt, welches er immer in die Beibheit hat gefprochen; also haben wirs auch in unserm Worte, und sprechen es in bie Bunber feiner Beisheit.

5. Denn Gott ift felber bas Wefen aller Wefen, und wir find als Gotter in ibm, burch welche er fich offenbaret.

6. Ihr sehet, daß ein Bieh nicht aussprechen kann, das mangelt, daß es nicht aus dem Ewigen ift, als der Mensch; es blotet und kirret als die Gestalt in der Ausgeburt der vier Elemente ist, und hat auch keinen hohern Geist als die Elemente sind: wiewohl ihre fliegenden Sinne aus dem Gestirne sind, welche doch flumm

und ohne Begriff bes Befens find.

7. So wollen wir nun ben Grund bes himmels, Sterne und Elemente im Grunde fürstellen, daß ihr doch sehet, was himmlisch oder irdisch ist; was vergänglich und tödtlich, und was ewig und bleiblich ist: zu welchem Ende wir auch dieses Buch zu schreiben vor uns haben genommen; nicht zu unserm Ruhm unserer hohen Ertenntnis, welche in Gott ist, und uns in dieser Welt nichts nübet, sondern aus Liebe in Christo, als ein Anecht und Diener Christi, zu suchen das verlorne Schässein vom Hause Israel Gottes: denn der Herr hat beides, das Wollen und das Thun, in seinen Handen: wir vermögen nichts, auch verstehet unsere irdische Vernunft nichts: wir sind ergeben in der Mutter Schoof, und thun also, wie uns die Mutter zeiget, von keinem andern wissen wir nichts.

8. Wir sind nicht damit aus der Weisheit dieser Welt erboren, verstehen die auch nicht; sondern was uns gegeben wird, das geben wir wieder, und haben ferner hierinnen keinen andern gesichopften Willen, wissen auch nicht genug, zu waserlei Ende, ohne was uns der Geist zeiget, welches wir auch seten; arbeiten also in unserm Weinderge, darein uns der Hausvater gesetzt hat, verhoffen der lieblichen Trauben auch zu genießen, welche wir denn gar oft empfahen aus dem Paradeis Gottes.

9. Wollen boch also reben als vor Bielen, und meinen boch, wir schreiben für uns felber, welches alles in Gott verborgen ist; benn ber feurige Trieb will es also haben, als wenn wir aus Bie-len rebeten, und auch vor Vielen, da ich benn nichts von weiß.

10. Darum obs tame, daß es gelefen murbe, folls Riemand für ein Bert ber außern Bernunft achten, benn es ift aus bem inenern verborgenen Menfchen gemacht worben; bem nach hat biefe

Sand gefdrieben, ohne Jemands Unfeben.

11. Bermahnen bemnach ben Lefer, er wolle in sich seiber gehen und sich in bem inwendigen Menschen beschauen, so werden wir ihm gar fuß und lieb sein, sagen wir ohne Scherz in gangem Treuen.

12. So wir uns in biefer Erkenntnis recht entstunen, fo feben wie klar, bas wir gleichwie eingesperret sind bis baber gefchworden, und eben von den Alugen diefer Welt, die haben uns in ihrer Vernunstkunst gesperret gehabt, das wir haben mussen mitsen Augen sehen, beides in Philosophia und Abeologia: und mag dieser Geist, welcher uns also lange hat gefangen geführet, wohl billig der Antichrist heißen. Ich sinde im Lichte der Natur keinen andern Namen, da ich ihn könnte mit nennen, als den Antichrist in Babel. Merket nur fleißig darauf, ihr werdet ihn sehen reiten; er soll euch recht gezeiget werden, ihr durset keine Brille darzu, auch keiner Academia: er reitet über die ganze Welt in allen Schlössern, Städten und Odrfern, über Leib und Seele; darum heißet uns der Eugel in der Offenbarung von ihm ausgehen. Er ist so hoffartig, daß er über himmel und Erde reitet, ja über die Gottsbeit; er ist ein König, reitend über das Principium dieser Welt, und über ble Hölle.

13. Bo wifft bu benn hinreiten, bu ftolge Frau? Wenn bieß Principium gerbricht, fo bift bu außer Gott bei allen Teufeln; war-

um bleibest bu nicht hinnen bei ben Rinbern?

14. D Adam, warest du nicht auf das stolze Thier gesessen! Warest du bei den Kindern Gottes im Paradeis blieben! Was bilfts dich, daß du in einem fremden Principio reitest über Gott? Warest du nicht besser in Gott? Was ist dir der Wis der Sterne nüge, daß du also als ein eigener Gott in Hoffart reitest? Reitest du doch nur in Tod, wer will dich heraussühren, so du nicht von deinem Thiere absigest? Ist doch Niemand, weder im Himmel noch in dieser Welt, der dich mag heraussühren, als nur ein demuthiges, einfältiges, erwürgtes Lamm, das nicht die Wis dieser Welt träget; wie willst du heraussommen, so du auf einem Drachen reitest? Das Lamm sleucht vor deinem Thier; es sühret dich nicht heraus auf seine Weibe.

15. So du abstelt, und beinen Glanz auszeuchst, und in Kindergestalt zu dem Lamme gehest, so sähest du es, und es gestet gern mit dir, so du mit ihm kindsch spielest in Einfalt, du magst nicht auf ihm reiten. So du aber über dasselbe herreitest, so steucht es vor dir, und sindest nicht seine Weide, und magst auch nicht vom Thiere absiten, es lässet dich nicht, es hält dich; du hörest denn des Lammes Geschrei, vor welchem das Thier ersschrickt und zu Woden fället, dann magst du sliehen. Verstehest du dies nicht, so bist du wahrlich vom Thier gehalten und reitest in

Babel, in der Bermirrung.

16. Mein liebes, suchenbes und hungeriges Gemuth, ber bu gern bes Thieres los marest, betrachte, was wir dir allhier werden zeigen. Wir wollen nicht horner aufsegen, und dich mit dem Drachen in Abgrund werfen; nur steige ab, und neige beine Ohren zur Stimme bes Lammes: gehe aus beinem auswendigen Men schen in ben inwendigen, so kommst du in bein recht Baterland, in Barabeis.

. 17. Biel schwere Dinge haben bie begierigen Sucher erfunden und hervorgebracht, und immer vermeinet, das Perlein zu finden von der Schöpfung dieser Welt: und ware gar viel näher gefunden worden, allein die Zeit des siebenten Engels war noch nicht da. Die sechs Engel mußten von erst posaunen und ihre Schalen ausgießen.

18. Darum foll Riemand ben anbern fcmachen, benn er weiß nicht, unter welcher Stimme ein jeber gemelen ift: es ift nur bas

gefchehen, was gefchehen foll.

19. Es ist aber einem jeden frei gestanden, vom Siegel auszugeben; benn vom Aufgange bis jum Niedergange hat geschienen die Sonne ber Gerechtigkeit. Dat sich Jemand in die Finsternis vertiefet, bessen ist Gott keine Schuld. Gottes Geseh ift in unsers herzen geschrieben, und auch der Weg zum Leben.

20. Es liegt an Niemands Wähnen ober Wiffen, auch an Leiner historischen Meinung, sondern am Wohlwollen und am

Boblthun.

- 21. Der Wille führet uns zu Gott, und auch zum Teufel. Es lieget nicht baran, ob du einen Christennamen habest, es stedet teine Seligkeit barinnen; ein heibe und Turke ist Gott so nabe, als du unter Christi Namen. So du aber einen falschen ungottslichen Willen in der That führest, so bist du sowohl außer Gott als ein heibe, der Gottes nicht begehret und den nicht will. Und so ein Turke Gott suchet, und das mit Ernst, und ob er in Blindsheit wandelt, so ist er doch unter dem Ainderhausen, welche underständig sind, und erreichet Gott mit den Kindern, welche nicht wissen, was sie reden: denn es lieget am Willen, und nicht am Wissen, wir sind alle blind an Gott.
- 22. So wir aber unsern ernstlichen Willen in Sott setzen, und ben begehren, so empfahen wir ihn in unserm Willen, also daß wir in ihm in unserem Willen geboren werben; benn burch ben Willen ift biese Welt gemacht worden, und im Willen stehet unser Leben, auch alles unser Thun.
- 23. Ober meinest bu, wir reben ohne Erkenntnis, ober allein? Rein, bas Buch ber Offenbarung Jesu Christi zeiget uns, bas ber innere Chor (Borhof) bes Tempels soll herausgeworsen, und ben Heiben gegeben werden, die den Ramen Christi nicht kennen, aber mit Ernst in Gott eindringen; da sie denn unwissentlich zu ihm kommen. Apok. 11, 2.
- 24. Und bas ist es, bas Efaias sagt, A. 65, 1. Ich bin funben worden von benen, die nach mir nicht fragten, und mich nicht suchten zc. Denn mein Name hem ist ihnen nicht offenbar zc. Erod. 6, 3. Also sind sie nicht Kinder nach dem Namen, sondern nach dem Willen.
- 25. Wenn aber der Treiber hingehet an seinen Ort, so leben wir bei einander als Kinder bei unserm Bater Abam in Christo,

aus beffen Lemben, Leben und Geift wir alle gezeuget, und burch Chriftum jum Leben geboren find.

- 26. Ober ruhmest bu bich bes Rufes, bu seist Christ ober Jude? Ja siehe, wandele auch darinnen, ober bu bist ein Heibe im Willen und Werken. Der ben Willen seines herrn weiß, und ben nicht thut, soll viel Streiche leiben. Lut. 12, 47.
- 27. Ober weißt bu nicht, was Chriffus rebet von zweien Sahnen, ba der Bater faget zu dem einen, gehe hin und thue bas, und er sprach Ja, und ber ander sprach Rein; und der erste ging hin, und thats nicht; der ander aber, der Rein, sagete, ging hin und that es: der erfullete ja des Baters Willen, und der erste, der unter dem Namen des Gehorsams war, that es nicht. Matth. 21, 28—31.
- 28. Alfo find wir alle gegen einander. Wir haben Chrifti Ramen, find in seinem Bunde; wir haben Ja gesaget, welche es aber nicht thun, die find unnute Anechte, und leben außer des Baters Willen. So aber die Lurken des Baters Willen thun, welche zu Christo sagen Nein, und kennen ihn aber nicht, desgleic chen auch die Juden: wer ift nun der Richter, der sie aus des Baters Willen reiset? Ift nicht der Sohn des Baters Derz? So sie den Bater ehren, so ergreisen sie auch sein herz, denn außer seinem Herzen ist kein Gott.
- 29. Ober meinest bu, ich bestätige ihre Blindheit, daß sie soleien also fahren? Rein, ich zeige dir deine Blindheit, der du Christi Ramen führest, der du Andere richtest, und thust eben das, was du richtest, und führest Gottes Urtheil wissentlich über dich, der da sprach: Liebet eure Feinde, und thut wohl denen, die euch versolegen. Der lehret euch nicht richten noch schmähen, sondern den sanstigen Weg. Ihr sollet ein Licht der Welt sein, daß die Heisden an euren Werken sehen, daß ihr Gottes Kinder seid.
- 30. Benn wir uns nach bem rechten Menschen entsinnen, welscher bie rechte Gleichniß und Bitdniß Gottes ift, so finden mir Gott in uns, und uns aber außer Gott. Und tieget nun an bem, daß wir wieder in uns selber in Gott eingehen, in unseren verborgenen Renschen.
- 31. So wir benn unfern Willen in rechter ernfter Ginfalt in Gott feten, so geben wir mit Chrifto aus biefer Welt, aus ben Sternen und Stementen, in Gott ein.
- .32. Denn im Willen ber Bernunft find wir ber Sterne und Elemente Kinder, und herrschet der Geift dieser Welt über uns. So wir aber aus dieser Welt Willen ausgehen, in den Willen zu Gott, so herrschet der Geist Gattes in uns und bestätiget uns zu seinen Kindern; auch so wird der Seele das paradeisische Kränzlein aufgesetet, da sie dann ein unverständiges Kind wird in dieser Welt,

benn fle verlieret ben Meifter biefer Belt, ber fie guvor in ber Ber-

nunft führete.

33. D Mensch, bebenke, wer bich leitet und führet! Denn Ewig ohne Ende ift lang; zeitliche Shre und Gut ist vor Gott nur Koth: es fällt alles mit dir ins Grab, und wird zu nichts; aber in Gottes Willen sein, ist ewig Reichthum und Ehre, ba ist keine Sorge mehr; unsere Mutter sorget für uns, in deren Schoos wir leben als die Kinder.

34. Deine zeitliche Chre ist bein Fallstrick und bein Clend in gottlicher hoffnung ift bein Rosengarten. Gebuld ist ein ebel Kraut. D wie wirst bu f schon gekronet! Bas ist schoner als bie Sonne? Und bu wiest schoner, bu kriegest ein Kranzlein in Ternario Sancto.

35. Ober meinest bu abermal, wir reben historisch? Rein, wir reben lebenbig in eigener Erkenntniß, nicht im Bahnen aus anberm Munbe, sonbern aus unserm. Wir feben mit eigenen Ausgen, nicht ruhmen wir uns beg, benn die Gewalt ift ber Mutter.

- 36. Allein wir vermahnen euch, daß ihr eingehet in der Mutster Schoof, und lernet auch mit euren Augen sehen. Allbleweil ihr euch lasset wiegen, und begehret fremder Augen, so seib ihr blind: so ihr aber von der Wiege aufliehet und gehet zur Mutter, so sehet ihr die Mutter, und alle ihre Kinder. D wie gut ist es, sehen mit seinen Augen!
- 37. Ein Blinder, der das Licht der Welt nicht fiehet, wird geachtet als ein Schlafender, der da traumet; denn er horet wohl von dem Schmud der Welt, aber er erkennet das nicht. Er hats aus dem Sehor, und denket doch oft, ein Ding sei besser oder deger; darum daß ers nicht siehet, bildet ers ihm ein nach der Sage; der aber selber das Licht siehet, der saget von der Wahrheit, denn er begreift das Wesen.
- 38. Also fage ich, sind wir im außern Menschen alle schlafend, liegen in der Wiege und lassen und die Bernunft wiegen, sehen mit den Augen der Gleisinerei unserer Heuchler, welche und Schellen und Rlingeln vor die Ohren hangen, daß wir nur schlafen und mit ihren Klingeln spielen, daß sie also Herr im Hause bleiben.
- 39. D blinde Bernunft! stehe auf von der Wiege, bist du boch ein Kind der Mutter, und ein Erbe der Sater, dazu das Kind und herr im Hause. Warum läffest du deine Knechte also mit dir umgehen?
- 40. Chriftus fpricht: Ich bin bas Licht ber Welt, wer mir nachfolget, ber wird bas Licht bes ewigen Lebens haben. Joh. 8, 12. Er weiset uns nicht zu ben Heuchsern, Morbern und Bantern, sondern nur zu sich; in seinem Lichte sollen wir sehen nach ben inwendigen Augen, so sehen wir ihn, benn er ist bas Licht. Wenn wir ihn nun feben, so geben wir im Lichte: er ift ber Mor-

genftern und wird in uns geboren, er gehet in uns auf und icheisnet in ber Finsternis unfers Leibes.

41. D ein großer Triumph ber Seele! So ber aufgebet, alls bann fiehet ber Mensch mit seinen eigenen Augen und erkennet, bag er in einer fremben Berberge ist.

42. Bon dem wollen wir allhier fcpreiben, mas wir im Lichte

feben und ertennen.

43. Wir find Kinder ber Ewigkeit: Diese Welt aber ift eine Ausgeburt aus bem Ewigen, und ihre Begreiflichkeit urftandet fich im Borne; ihre Wurzel ift die ewige Natur, aber das Ausgeborne, weil es nicht von Ewigkeit ift also gewesen, ift eine Zerbrechung,

und muß alles wieber ins emige Befen geben.

44. Die Sterne sind aus dem Centro Natura: sie sind die Effentien der sieden Gestalten der Natur, da dann aus jeder Geskatt wieder ausgehet eine andere, alles von wegen des ringenden Rades Ratura. Darum sind der so viel ohne Zahl für uns zu rechnen; weil ihr aber gleichwohl also eine gewisse Zahl ist, so wissen wir daraus, daß sie mussen wieder ins Aether gehen; denn im ewigen Centro ist teine Zahl, sondern ist die Allmacht im Ausgange ohne Zahl: denn was sich zählen und greisen lässet, das ist nicht ewig, es hat Ansang und Ende. Als wir denn erkennen, daß des Menschen Geist und Seele keinen Ansang und Ende hat, und sich nicht zählen lässet: welches wir in unserm Gestirne des Gemuthes verstehen, daraus die Sinne gehen, welche ohne Zahl sind; denn aus einem Sinne mögen in Zeit mehr andere Sinne ausgehen, als Sterne am Firmamente sind, darinnen wir unsere Ewigkeit hoch erkennen, und uns hoch erfreuen, das wir solches wissen.

45. Berstehet uns recht, wie diese Welt im Grunde sei. Das ewige Centrum bes Lebens Geburt und der Wesenheit ist überall. Benn du einen kleinen Cirkel schleußt als ein kleines Körnlein, so ist darinnen die ganze Geburt der ewigen Natur, und auch die Dreizahl im Ternario Sancto. Du beschleußt aber nicht die ewige Natur, begreifest sie auch nicht, viel weniger die Dreizahl; sondern du fasselt die Ausgeburt aus dem Centro; die ewige Natur ist une

faflich , wie auch Gott.

46. Wenn ich etwas aufhebe und forttrage, so trage ich nicht bie Ewigkeit fort, viel weniger Gott, und die Ewigkeit ist doch in dem Dinge, aber das Ding ist ausgeboren, und reget die Ewigkeit und das Ausgeborne begreift die Ewigkeit nicht; aber die Ewigkeit, begreift das Ausgeborne durch und durch, ohne Bewegung. Denn die Ewigkeit mitsammt der Gottheit ist an einem Orte als am andern; denn es ist darinnen kein Ort, sondern die Ausgedurt macht Ort und State. Darum spricht Gott: Ich din A und D, Ansfang und Ende.

47. Diefe Belt macht Unfang, und Gott in ber Dreigahl ift

ber Anfang; auch so machet fie Ende, das ist die Ewigkeit. und das ist auch Gott. Denn vor bieser Welt war allein Gott von Ewigkeit, und nach dieser Welt ist auch allein Gott in Ewigkeit. Das wir aber solches nicht begreifen, das ist es, das in Gott kein Begriff ist; denn wo ein Begriff ist, da ist ein Ansang und Ende. Darum sind wir in die Finsternis beschloffen, das wir arbeiten, und Gott offenbaren, als wir euch gezeiget haben von den sieden Geskalten der Natur, welche eine ewige Arbeit darinnen sei, das also eine Gestalt die andere gedare, die sie alle zum Lichte gebracht werden, und das Ewige also in einer dreisachen Gestalt offenbar stehet, welche sonft nicht erkannt würde.

48. Dir zeigen euch biefes, bas das ewige Wefen gleich ift einem Menschen, und diese Welt ift auch gleich einem Menschen. Die Ewigkeit gebieret auch sonft nichts als ihres gleichen; denn es ift sonft nichts darinnen, und sie ist unwandelbar, sonst verginge sie, oder wurde ein andres aus ihr, welches nicht sein kann.

49. Wie ihr nun sehet und empfindet, daß der Mensch ift, also ift auch die Ewigkeit. Betrachtet den in Leid und Seele, in Guten und Bosen, in Freude und Leid, in Licht und Finsternis, in Macht und Unmacht, in Leben und Tod! Es ist himmel, Erde, Sterne und Clementa alles im Menschen, darzu die Dreigahl der Sottheit, und kann nichts genannt werden, das nicht im Menschen wäre. Es sind alle Kreaturen im Menschen, beibes in dieser Welt und in der englischen Welt; wir sind allzumal mit dem ganz zen Wesen aller Wesen nur Ein Leib in vielen Gliedern, da ein jedes Slied wieder ein Ganzes ist, und hat ein jedes Glied nur ein sonderlich Geschäft.

50. D Mensch, suche bich, so findest du dich. Siehe, bein gamer Mensch sind brei Principia, da keines ohne das andre ist, stehen nicht neben einander, oder über einander, sondern in einander als eines, und ist auch nur eines, aber nach der Schöpfung drei. Sprichst du, wie ist das? Abams Seele war aus dem emisgen Willen, aus dem Centro Ratura, auf dem Kreuz der Dreizahl, da sicht und Finsternis scheidet: verstehe, es war nicht ein zertheileter Funke, als ein Stud vom Ganzen, denn es ist kein Stud, sondern alles ganz; wie denn in einem jeden Punct ein Ganzes ist. Nun macht das ewige Centrum die ewige Wesenheit, als Sinken und Aussteigen, von welchem das Bewegen des Elements entstehet, aswohl das Durchbringen und Bielfältigen, da doch nichts ist als nur ein solcher Geist; so ist die Wesenheit Leib, und eine Unmacht, denn es ist ein Sinken, und das Aussteigen ist Seisk.

51. Alfo nun hat der Geift die Befenheit geschaffen in eine Bildnif, gleich bem Kreuz der Dreizahl, und eingeblasen den Geist der Dreizahl, als sich selber; allda ist die Bildnif gestanden, und hat alsobald aus der Wefenheit der Bildnif gegrunet die Blume

ber Effentien, welche Paradels beißet : alfo ftund bie Bilbnif in ber

englifden Belt.

52. Run ift in der Bildnis nichts wenigers geweset als im Centro Ratura, als der Urstand der Herbigkeit, Grimmigkeit und des Feuers, sowohl alle Gestalten der Natur; was von Ewigkeit war in der Weisheit ersehen worden, das war alles in dieser Bildnis, auch die Macht zum Licht und Finsternis: und stund die Weishelt im Licht der Bildnis, da alle ewige Wunder inne stunden, die Bildnis aller Kreaturen im Sinken des Todes, und im Quelle des Paradeislebens, mit welchem wir verstehen die Matricem der Gedärerin in der Finsternis und im Lichte, als daraus sind worden Engel und Teusel, wie oben gemeldet.

53. Diefer Quall war alles in ber Bildnif, benn fie war ein ganz Gleichnis bes ewigen Wefens, wie Mofes bavon schreibet, Sott habe ben Menschen ihm jum Bilbe geschaffen; als ba man ben Menschen im Parabeis sab fteben, konnte man sagen: allbier ift bie ganze Ewigkeit in einer Bildnis offenbar, kreaturlich also ge-

rebet, und boch recht im Berftanbe.

54. Nun gleichwie Lucifer imaginirete nach bem Ausfliegen in Feuerequall, über bie fille fanfte Dreigahl, übers Kreug in ber Majeftat ber Ewigleit, und ermedete ibm alfo bie feurige Matricem in tom felber, und entgundete bie Matricem Ratura: welches Ente ganben forperlich, und balb vom Berbo Riat gufammen geschaffen ward, ba benn auch jugleich bie anbere Gestalt in ber Matreie als Die Sanftmuth ber Befenheit mitentzundet marb, baraus Baffer warb, welches zu einem Dimmel geschaffen warb, welches bas Feuer gefangen balt, baraus benn bie Sterne find erboren. Alfo, verftehets, bat auch bie Bilbnif Gottes imaginiret nach bem erweckten Leben, als nach bem erweckten Beift ber Luft, und ift auch alfobald von der Luft der Ausgeburt gefangen worden, da dam die Sterne und Elemente, Simmel, Solle, Tob und Leben, alles in ibm bat gewirket. (Die Luft ward ibm mobl mit eingeblasen, aber ber Geift bes Centri follte über bie berefchen, wie ber b. Beift über biefe Belt; benn er follte in ber Kraft Sottes leben, und ein herr über die vier Clemente fein, aber im Kalle find fie worben fein herr. Bill er nun in Gott leben, fo muß er wieber in fich eingeben, und gleichwohl ben alten Leib ber vier Elemente laffen, und er muß in fich in Gott anbers geboren werben.)

55. Well aber eine Beste zwischen Sott und bieser Welt Regiment ward vom Geiste Sottes geschaffen, als das Firmament, so ward der Mensch in brei Theile gesetzt, als in brei Principia. Eines ist die verborgene Gottheit, welche in der Beste des himmels in sich inne stehet, als ein eigen Principium; und das andre ist das Regiment dieser Welt, als der Sterne und Elemente; das britte ist der Abgrund der Bildnis und auch der Abgrund bieser

Welt, als ber Grimm ober bie Matrix Natura, baraus alle Be-

fen find gegangen.

56. Run ftebet bie Bilbnig, als ber Denfc, in Mitten, als zwifden Gottes und ber Solle Reich, als zwifden Liebe und Born : welchem Beifte er fich nun eingeeigenet, bes ift er. Dbaleich ber Menfc fich in Born fturget, fo gebet ber Gottheit nichts ab; benn bas erfte Einblafen, als ber Geift Gottes felber, bat fein eigen Principium fur fic, und wird vom Born nicht ergriffen. Als benn bie Dreigahl mitten im Born wohnet, und ber Born reget fle nicht, tennet fie auch nicht, es ift tein Rublen noch Seben; benn bie Bilbniß erreget ben Bornquall, und quallet ber erfte eingeblafene Beift in ber Bilbnif im Grimme ber hoffart auf, alles nach bem, wie er in diefer Beit fich hat gebauet; und gebet boch ber erften eingeblafenen Geftalt nichts ab, benn berfelbe Quall ift nicht in ber Bildnif, fondern tritt jurud in fein Principium mit ber iconen Jungfrau ber Beisheit, und wirb aus ber Menfchenbilbnif eine Schlangenbildniß: benn-wie ber Beift ift, alfo ift auch ber Leib; in was Willen ber Geift flieget, mit folder Form und Quall figuriret er auch feinen Leib.

- 57. So wissen wir nun, bag Alles aus Einem Brunnen ish bertommen; und bas begreisliche Wesen bieser Welt hat sich gean-fanget, barum ist es auch ein Tob: benn was nicht von Ewigkeit ift, bas ist tobtlich.
- 58. Daß aber die Menschenbildniß bestünde, welche nach dem Leibe auch einen Anfang hat, ist Gott Mensch worden, und wohnet wieder in der Seele, und hat die Seele wieder die erste Bildnis außer bieser Welt erlanget, aber nur die, welche sich in Gott eineignet mit dem Seelengeiste: und allhie heißets neugeboren werden, oder ewig in der Holle von Gott verloren werden.
- 59. Also, sagen wir mit Grunde, ist der gestirnete himmel als bas britte Principium dieser Welt auch geschaffen worden als ein ganz Corpus, welches einen Umfang hat, und stehet aufrecht, als das Centrum Natura. Was du in diesem großen Umfange siehest, das ist auch in dem kleinesten Zirkel: und ist das ganze Principium dieser Welt im Aeusern anders nichts als eine Offenbarung und Entdedung der Ewigkeit in Gott.
- 60. Es hat seinen Aufgang, Innesteben und Gebarung wie die ewige Natur; und wie sich die ewige Natur von Ewigkeit in Ewigkeit immer erbieret und urständet, also ist das sichtbare Regisment bieser Welt auch erboren und geschaffen worden.
- 61. Denn es hat einen hoben runden Umfang, gleich einem Birkel, und baran stehet das Gestirn: barnach ist die große Liefe, bas bedeutet die ewige Freihelt Gottes. Mun sind in der Tiefe die steben Planeten, bedeuten die sieben Geister Matura; und die Sterne die Effentien aus den Geistern der Natur; und die Sonne

ift bas mittelste unter ben Planeten, die machet vier Derter ber Welt, und stehet im Puncte gleich als auf dem Kreuz, die bedeutet bas Herz Gottes: ihr Glanz in der Tiefe bedeutet die Majestät Gottes; da Gott in sich selber wohnet, und von nichts ergeiffen wird, und wird auch von ihm nichts gesehen als die Majestät: und das Centrum Natura wird an aller himmlischen Bildnif aus dem

Emigen erfannt.

62. Die Erbe bedeutet bas Sinken bes ewigen Todes in ber fünftern Matrice, und da boch kein Tod innen ift, sondern ein Grüsnen ber grimmen Effentien: also bedeutet sie eine Gestalt am Censtro, und ein eigenes Reich, und ist eine Figur ber Hölle, als ein verborgen Regiment in der Finsternis. Und wie die Erde gegen dem obern Regiment gleichwie ein Tod zu achten ist, also ist die grimme Matrix des Jorns gleichwie ein Tod gegen Gott zu achten, und da doch kein Tod in keinem ist, sondern das ewige Leben in zweierlei Quall.

63. Run sehen wir, daß die Sonne die große Tiefe über der Erbe lieblich, freundlich, sanft und wonnesam machet, sonst ware kein ander Regiment in der Tiefe als in der Erde; denn wenn die Sonne erlosche, so ware eine ewige Finsterniß, und die strenge Herbigkeit machete alles hart, rauh und derb, und ware eine ewige Kalte; und wenn gleich alles in einander führe als ein Rad, so wurde doch nichts mehr gesehen als ein Feuerbliß.

64. Also geben wir euch zu verstehen ber Bolle Abgrund, ber ift in bieser Welt, und ift die Sonne allein eine Ursache bes Bassers, bag ber himmel in ber Tiefe ift. Auch so verstehet ihr an ber Sonne bas herz Gottes, aus welchem bas Licht ber Majestat schenet: benn bas ganze Centrum ber Ewigkeit ware finster, wenn

nicht bas Licht aus bem Bergen Gottes ichiene.

65. Nicht hats eine Gestalt mit bem Bergen Gottes als bie Sonne, bag es also eine Rugel sei, an einem Orte allein flebend; nein, es hat keinen Umfang ober Drt, auch keinen Unfang, und ift boch gleich einer runben Augel, aber nicht eines runben Birtels; sondern ift als theilig ober offen, benn es gleichet fich bem runben (1), gleich bem gangen Regenbogen, welcher boch gertheilt erscheis net, benn bas gange Rreug ift feine Theilung, und ift boch gang. Aber bas Centrum Raturd als bas Verbum Domini, bas Bort bes Baters ift allba auf bem Rreug bas Centrum (bas Rreug bebeutet überall die Dreigobl); ba benn von unten erscheinet blau, bedeutet bie Befenheit; in mitten roth, bedeutet ben Bater in Keuer glang; barunter gelb, bedeutet bas Licht, Glang, Majeftat bes Sobnes Gottes; und bann braunduntel mit Bermifchung aller Ges ftalte, bebeutet bas anbre Reich ber Finfterniß im Feuer, in welchem Lucifer über Gott ausfahret, und die Majeftat und bas Berg nicht ergreifet. Und auf einem folchen Bogen wird Chriftus, bes Menschen Sohn, mit bem letten Gerichte erscheinen; benn also ift sein Sigen in ber Majestat der Dreizahl im Ternacio Sancto, ver-

ftebe bie englische Welt und bas Parabeis.

66. Alfo miffet, bag alles biefes nicht gertheilet ift und an eis nem Orte allein alfo, fonbern in feinem Principio erfcheinet toerall biefe Geftalt. Wenn bu einen fleinen Birtel, als ein Genfe fornlein, foliegeft, fo mare boch bas Berg Gottes gang und vollig also barinnen; und so bu in Gott geboren wirft, so ift in bir felber, in beinem Lebensgirfel, bas gange Berg Gottes ungertheilet. Und figet bes Menfchen Gohn Chriftus alfo in beinem Lebenszirtel auf bem Regenbogen in Ternario Sancto gur Rechten Gottes, und bift alfo fein Rind, welches er wieber in fich geboren hat; auch fein Blied, fein Leib, barinnen er wohnet, fein Bruber, fein Kleifch, fein Beift, und Gottes bes Bafers Rind in ibm; Gott in bir, und bu in Gott, Rraft, Dacht, Dajeftat, himmel, Parabeis, Clement, Sterne, Erbe, alles ift bein. Du bift in Chrifto über Bolle und Teufel, aber in biefer Belt bift bu mit bem irbifchen Leben unterm himmel, Sternen und Elementen, und auch unter Solle und Teufel; es berrichet alles in bir und über bich.

67. Darum befinne bich und gehe aus, es ift tein Scherz, wir reben mas mir wiffen, und mas mir follen; benn anders geziemet und nicht von der Emigleit zu reben, fonft rebeten wie von

Anfangen, und ba boch in ber Ewigkeit keiner ift.

68. Denket auch nicht, daß das menschliche Seschlecht also eiz nen Anfang habe, wie wir von und nach der Schöpfung mussen reben; nein, die Bildniß ist in der Jungfrau der Weisheit in Sott in Ewigkeit erschienen, aber nicht im Wesen, sondern gleichwie diese Welt, aber Sott schufs zum Wesen, daß er also in Bildnissen offenbar ware. Die Bildniß ist in Gott eine ewige Jungfrau in der Weisheit Gottes gewesen, nicht eine Frau, auch kein Mann, aber sie ist beibes gewesen; wie auch Abam beibes war vor seiner Here, welche bedeutet den irdischen Menschen, darzu thierisch: benn nichts bestehet in der Ewigkeit, was nicht ewig gewesen ist.

69. Ihr Kinder Gottes, thut eure Augen bes immenbigen

Menfchen auf, und febet recht!

70. So ihr in Gott wiedergeboren werdet, so ziehet ihr an biesetige ewige Bildniß; und der Mensch Christus ist in dieser Bildniß, als in der ewigen Jungfrau Mensch worden (denn keine tödliche Jungfrau ist rein), und er ist in einer reinen Jungfrau empfangen vom h. Geiste, und auch in der tödlichen Jungfrau, wegen unserer Seele, daß er die an sich nahme: denn Maria hatte alle drei Principla in sich; und in dem Göttlichen und in der ewisgen Wesenheit stund die Bildniß der ewigen Jungfrau, wohl ohne Wesen, aber im Menschen Christo kam sie zum Wesen.

71. Richt fagen wir von ber dugern Jungfrau Maria, baf fie

nicht fei Jeachimi und Anna Tochter gewesen, wie die Alten also geirret haben, benen bas gottliche Licht nicht also geschienen, aus

Urfache, baf fle ihren Eigennut barunter fucheten.

72. Maria ist von Joachimi und Anna Samen gezeuget worden, wie alle Menschen, aber sie warb gebenedeiet unter den Beibern; in ihr eröffnete sich die ewige Jungfrau im Ternario Sancto, welche von Ewigkeit ist gewesen. Nicht ist sie von außen in sie eingefahren; nein, Mensch, es ist ein andres: allhie ward Gott und Mensch wieder eines; was Abam versor, das that sich wieder auf.

73. Berstehe es recht: Es kam das Verbum Domini, das Wort des Baters auf dem Kreuz in Mariam, verstehe in die irdissche Mariam; wo nun das Wort ift, da ist die ewige Jungfrau, denn das Wort ist in der Weisheit, und die Jungfrau der Ewigskeit ist auch in der Weisheit, und ist keines ohne das andre, sonst

mare bie Emigfeit gertheilet.

74. Da nun bas Wort in Maria in ihr Fleisch und Blut in ihre Matricem einging, so ftund bas Fiat in ber Matrice, und souf nicht augenblicklich einen ganzen irbischen Menschen, auch nicht einen himmlischen; sonbern es anfängete die Menschwerdung: benn ber gottlichen Natur gehet nicht zu ober ab, sonbern ist immer ganz.

75. Aber biefes miffet: bie ewige Jungfrau, welche ohne Wesen war, die gab sich mit in die Menschwerdung; und ward bie rechte Seele Christi aus Marid Effentien in der ewigen Jungfrau empfangen, und in der ewigen Jungfrau ward Gotte Mensch, und kam die ewige Jungfrau also zur Wesenheit, denn sie kriegte die menschliche-Seele in sich.

76. Alfo ftund bie menschliche Seele in Christo in ben itbissen Effentien, und in der Jungfrau der ewigen Weisheit, in Teronario Sancto, in ter Dreigahl Gottes; benn bas Verbum Domini

war in ihr, und marb Gott und Menfch Gine Derfon.

77. In dieser Person waren alle brei Principia offen, keines getrennet. Die Jungfrau in Ternario Sancto giebt himmlischen Leib, und Maria irdischen, und das Wort war im Centro auf dem Kreuz in der Dreizahl; denn wir sagen: das Wort ist Fleisch worden, und das ift wahr.

78. Siehe, die Jungfrau der Ewigkeit hatte Kein Fleisch, auch von Ewigkeit nie gehabt, ausgenommen in Abam vorm Falle, welsches hernach irdisch ward, die nahm menschlich Fleisch an sich.

79. Verstehe, das Wort mit der ganzen Gottheit war in der Jungfrau; benn ohne das Wort war kein Perstand in der ewigen Jungfrau: benn der Geist Gottes war im Worte, der war der Berstand; sie aber war als eine himmlische Figur, eine Figur der Oreizahl, aber nicht im Wirken, gleichwie auch das Fleisch nicht wirket, sondern der Geist im Fleische: und das lebendige Wort, in

berfelben ewigen Jungfrau wohnend, jog an fich bas Fleisch Martid, verstehe bas Wort zog bas Fleisch, als die Effentien aus Martid Leibe, in die ewige Jungfrau, und ward also in neun Wonaten ein vollkommener Mensch, mit Seele, Geist und Fleisch.

80. Alfo ward die verberbte Seele Abams in bem Leibe Das rid wieder in die ewige Menschheit gesetet, benn bas Bort wohnete

in Chrifti Fleische, und hatte bie Seele in fich genommen.

81. Nicht ift die Seele und bas Wort eines, Ein Wefen; nein, die Seele ift aus bem Centro Ratura, aus ben Effentien erboren, und gehoret bem Leibe, benn sie gehet aus bes Leibes Effentien aus, und zeucht Leib an sich: aber bas Wort ift aus bem Centro ber Majestat, und zeucht Majestat an sich.

82. Das Bort ift ohne Befen, und bie Seele ift aus bem Befen; fie ift ber Befenheit Geift, aus bes Baters Centro, fonft

hatte fie in Abam nicht konnen aus bem Worte geben,

83. Nicht stehet bas Wort und die Seele neben einander als zwei Personen: nein, bas Wort durchdringet die Seele, und aus bem Worte scheinet Majestat, als des Lebens Licht, und die Seele ist frei fur sich, benn sie ist eine Rreatur.

84. Ich gebe bieses ein irbisch Gleichnif. Siehe an ein glus henbes Eisen, bas ist in sich selber finster und schwarz, und bas

Feuer burchbringet bas Gifen, bag es alles leuchtet.

85. Run geschiehet boch bem Eisen nichts, es bleibet Eisen, und die Quall bes Feuers behalt ihr eigen Recht, fie nimmt nicht bas Eisen in sich; sondern sie durchdringet das Eisen, und ist das Eisen einmal als das andre frei in sich, und auch die Quall bes Feuers, teines ist das andere.

86. Also ist die Seele in bas Feuer ber Sottheit gesete, bie Gottheit durchscheinet die Seele und wohnet in der Seele; aber bie Seele begreifet nicht die Gottheit, aber die Gottheit begreifet bie Seele, und verwandelt sie boch nicht, sondern glebt ihr nur gottliche

Quall ber Majeftat.

87. So sich nun bie Seele in der gottlichen Quall eineignet, so bleibet sie in der Majestat Gattes; benn die Quall ist bas Wort bebeutend, und der Glanz die Majestat, und der Ausgang aus der Quall, als die hite aus dem Eisen, den heiligen Gelft bedeutend.

88. Go fich nun bas glubenbe Gifen in ein Baffer wirft ober fallt, fo erlifchet bes Feuers Duall, Glang und Ausgang ber Site,

alles zugleich.

89. Also ist es Abam auch gegangen. Er warf sich aus Gottes Majestät mit seinem Willen in Geist biefer Welt, also ging er aus Gott; nicht verlosch Gott in ihm, wie des Eisens Gluth: nein, das kann nicht sein, er scheinet ewig.

90. Sott blieb in feinem Principio, und Abam ging heraus: ware Abams Wille in Gott blieben, fo ware er Rind gewesen, und

١

Sott maer im Billen blieben, fo hatte die Majestat ben Willen durchleuchtet.

91. So ging er aus dem Willen Gottes in diese Welt; also fing ihn diese Welt, der Tod, Teufel und Holle, und wohneten in Tham.

92. Abam war in dieser Welt, wohnete in den Stementen, und Gott blies ihm auch die Luft in seine Rase; aber er sollte nicht seinen Willen darein setzen und von irdischer Frucht effen, welche irdisch Fleisch machet: das war sein Fall, daß er af von irdischer Frucht. Also wurden auch seine Effentien irdisch, und ward die Geele mit dem irdischen Reich gesangen.

93. Da sprach bas Verbum Domini zur Seele: Abam wo bist bu? und sein Leib versteckete sich, also sehr schämete fich die arme Geele. Und Abam sprach: ich bin nackend und fürchte mich. Ja recht nackend, es war verloren die theure himmlische Jungfrau, weiche sein Kleib war, und war verloren das Licht der Majestat, und Abam stund außer dem Worte. Gen. 3, 9. 10.

94. D schredlich ift das bem, der es erkennet: es erzittert die Seele darob und fürchtet fich wohl recht vor dieser Gefängnis, wenn die arme Seele soll vom Teufel gefangen sein und in Gattes Born baden: und das ist die Ursache, das Gott Mensch ward, das er uns wieder einführete in Ternarium Sanctum, in die englische Welt.

95. Und wie wir alle sind mit Abam aus Gott gegangen (benn wir haben alle Abams Seele und Fleisch), also hat uns Gott in Chrifto alle wiedergeboren; und flehet das gottliche Reich in Chrifto

offen, es mag binein geben, wer ba will.

96. Wer seinen Willen aus sich selber in Christum setzt und täffet nur alle Bernunft dieser Welt fahren, sie gleiße wie sie wolle, ber wird in Christo wiedergeboren: seine Seele krieget wieder das ewige Fleisch, in dem Gott Mensch ward, ein unbegreiflich Fleisch der ewigen Wesenheit.

-97, Richt wird bas alte adamische Fleisch bes Todes zu himmlischen Fleische: nein, es gehoret in die Erbe, in Tod; sondern in dem alten irdischen Menschen ist bas ewige Fleisch verborgen, und scheinet in dem alten Menschen wie bas Feuer in einem Gifen, oder

wie Golb in einem Steine.

98. Das ist ber edle, hochtheure Stein, Lapis Philosophorum, ben die Magi finden, ber die Natur tingiret, und einen neuen Sohn im alten gebieret: ber ihn findet, achtet ihn hoher als biese Welt; benn der Sohn ift viel tausendmal größer als ber Bater.

99. Ach, schone Perlenkrone, bist bu boch schoner als bie Sonne, bir ist nichts gleich, und bist also offenbar, und also heimslich, bas bu unter viel tausenden in dieser Welt nicht von einem recht erkannt wirst, und wirst doch in vielen getragen, die dich nicht kennen!

100. Chriftus fpricht: Suchet, so werbet ihr finden, Matth. 7, 7. Er will gesuchet sei, tein Faulenzer findet ihn nicht: und ob er ben bei sich träget, so tennet er ihn nicht; bem er fich aber offenbaret, ber hat allein seine Freude baran: bent seiner Tugend ift tein Ende; ber ihn hat, giebt ihn nicht weg, und ob er ihn gabe, so ist er boch bem Faulen nichts nute, benn er erlernet nicht seine Tugend.

101. Aber der Sucher findet die Zugend mit dem Steine, daß, wenn er ihn findet und erkennet, daß ers gewiß ift, ift größere Freude in ihm als die Welt nicht vermag, das keine Feder schreiben

mag, auch teine Bunge auf abamifche Art reben tann.

102. Er ist ber allerschiechteste vor abamischen Angen von allen Steinen zu achten, und wird mit Füßen getreten; denn er giebt den Augen keinen Glanz. So man daran stößet, wird er wegge-worfen, gleich als unnüße; Riemand fraget bem nach, und wird boch so sehr in der Welt gesuchet. Es ist kein Mensch auf Erden, er begehret ihn, alle Hohen und Weisen suchen ihn: sie sinden wohl einen und vermeinen, er sei es, aber sie sehlen deß; sie seben ihm Kraft und Tugend zu, und vermeinen zu erhalten sie haben ihn, aber er ist es nicht, denn er darf keiner Tugend, es liegen alle Tugenden in ihm verborgen.

103. Der ihn hat und kennet ihn, fo ber fuchet, mag er alles

finben, mas im Simmel und Erbe ift, er findet bas.

104. Das ift der Stein, ber von den Bauleuten verworfen, und ist ein großer Ecftein, Matth. 21, 42. 44. auf welchen er fällt, den zerschellet er, und zundet ein Feuer in ihm an: alle hohen Schulen suchen ihn, aber mit ihrem Suchen finden sie ihn
nicht. Bu Beiten findet ihn Einer, der ihn recht suchet; aber die
andern verachten ihn, und werfen ihn weg, also bleibet er verborgen.

## Das 7. Kapitel.

Bie wir das Berlorne wieder suchen muffen zc.

Uns Menschen in bieser Welt ift baran am meisten gelegen, bag wir bas Berlorne wieder suchen: so wir nun wollen suchen, so muffen wir nicht außer uns suchen.

2. Wir durfen keiner Deuchler und Ohrenjuder, die uns troften und viel gulbene Berge verheißen, daß wir nur ihnen nachlaus fen, und fie gleißend machen.

2. Und wenn ich alle mein Lebenlang fage und borete Pre-

bigt, und horete immer vom himmelreich und von der neuen Wiesbergebutt predigen, fingen und klingen, und ließe es also dabei bleisben, so ware ich boch einmal als das andre.

4. Wenn man einen Stein ins Wasser wirft und wieder herauszeucht, so ists einmal ein harter Stein als das andre, und er behalt seine Gestalt; wenn man ihn aber ins Feuer wirft, so triegt er eine andere Quall in sich selber.

5. Also auch du, Mensch, wenn du gleich in die Kirche laufest, und willst auch als ein Diener Christi gesehen sein, das ist nicht genug: so du es dabei lassest beiben, so bist du einmal als das andre.

6. Es ift auch nicht genug, bag bu alle Bucher auswendig lerneft: und wenn bu Jahr und Tag ftundest und lasest alle Schriften, und tonntest gleich die Bibel auswendig, so bist du barmit nichts besser vor Gott als ein Sauhirte, ber diese Zeit die Saue gehütet hat; ober ein armer Gefangener in ber Finsterniß, der des Tages Licht dieser Zeit nicht gesehen hat.

7. Es hilft kein Schwägen, das du viel weißt von Sott zu reden, und verachtest die Einfältigen, wie die heuchler auf des Anstichrifts Ahier thun, welche dem Schenden das Licht verbieten, wie bieser hand auch geschehen ist. Es heißet, wie Christus spricht: Es sei denn, das ihr umkehret und werdet als die Kinder, sonst werdet ihr das himmelreich nicht sehen ewiglich; ihr musset von Reuem geboren werden, wollt ihr das Reich Gottes sehen: das ist der rechte 3weck.

8. Es barf teine Kunft ober Wohlrebenheit barunter sein, bu barfit auch weber Bucher noch Kunft barzu: ein hirte ist so gesschiedt barzu als ein Doctor, und noch vielmal besser; benn er geshet eher aus seiner eigenen Bernunft in Gottes Barmherzigkeitz er hat nicht große weise Bernunft, barum berathschläget er sich nicht barmit, sondern gehet schlecht mit dem armen Böllner in Tempel Christi, da der Hochgelehrte noch wohl erst eine Academiam auf die Rase sebet, und bestunet sich erst, in welcher Meinung er will in den Tempel Christi eingehen. Er nimmt ihm erst Menschenmeisnung vor, aus dieser oder jener Meinung willst du Gott suchen: einer in des Papstes Meinung, der andere in Luthers, der britte in Catvini, der vierte in Schwentselds, und so fortan, es sind der Meinungen kein Ende.

9. Also stehet benn die arme Seele außer dem Tempel Christi in Zweifel, klopfet und suchet, und zweifelt doch auch immer, es sei nicht der rechte Weg.

10. D bu arme verirrete Seele in Babel! mas macheft bu? D lag ab von allen Meinungen, wie die in dieser Welt heißen; es ift alles nur ein Streit ber Bernunft.

11. Man findet die neue Wiedergeburt und den eblen Stein

nicht im Streite, auch in keiner weifen Bernunft: bu mußt alle, was in biefer Welt ift, es fei hochglingend wie es wolle, fahren laffen und in bich felber eingehen, und nur beine Gunbe, in ber bu gefangen bift, gusammen auf einen haufen raffen, und in bie Barmherzigkeit Gottes werfen und ju Gott fliehen, und ben im

Bergeihung bitten, und um Erleuchtung feines Beiftes.

12. Richt lange disputiren; nur Ernst; denn der himmel muß zerspringen und die Holle erzittern, und es geschieht auch. Du mußt alle Sinne mit Vernunft, und alles, was die in den Weg kommt, darein sehen, daß du nicht wollest von ihm iassen, er segne dich denn, wie Jacob die ganze Nacht also mit Gott rang. Wenn gleich dein Sewissen sagt lauter Nein, Gott will delner nicht, so will ich aber seiner, ich lasse von die nicht ab, man truge mich dein ind Grad; mein Wille sei dein Wille, ich will, was du, herr, willst: und wenn gleich alse Teusel um dich stunden und sprächen: verzeuch, es ist auf einmal genug; so mußt du sagen: nein, mein Sinn und Wille soll nicht außer Gott kommen; er soll ewig in Gott sein, seine Liebe ist größer als alle meine Sunde. Habt ihr Teusel und Welt den sterblichen Leib in eurem Gestingsniß, so hab' ich meinen Heiland und Wiedergebärer in meinter Seele, der wird mir einen himmlischen Leib geben, der ewig bleibet,

- 13. Berfuche es nur alfo, bu wirft Bunber erfahren; bit wirft balb Einen in bich befommen, ber bir wirb belfen ringen; kampfen und beten; und ob bu gleich nicht viel Worte kannft, lies get nichts baran, und bu gleich nur bas einige Wort bes Boliners: Benn aber bein Ach Gott, fei mir Gunber gnabig! tonnteft. Bille mit aller Bernunft und Sinnen in Gott gefetet find, ben ibm nicht abgulaffen, und follte gleich Leib und Seele gerfpringent; fo halteft bu Gott, und brichft burch Tod und Solle, und Simmel, und geheft in Tempel Jefu Chrifti ein, wiber aller Teufel Bebren. Gottes Born tann bich nicht halten, wie groß und machtig ber in bir fei; und ob Beib und Seele im Borne brenneten, und ftunben mitten in der Solle bei allen Teufeln, fo reifest du boch raus, und tommft in Tempel Chrifti, ba betommeft bu bas Perlentranglein, verfetet mit bem eblen und hochwurdigen Steine, Lapide Philosophorum angulari.
- 14. Aber wisse, bas himmelreich ift alfo in bich gefaet, und ift klein als ein Senfkorn: bu bekommst wohl große Freude ob bem englischen Kranze; aber schaue zu, sebe ihn nicht bem aften Abam auf, ober es gehet bir wie Abam.

Salt, mas bu haft;

Rothleiden ift ein bofer Gaft. 3. Par. 24, 24.

15. Aus einem Zweiglein wachset endlich ein Baum, so ber bleibet im guten Acer steben; es rauschet mancher kalter, muber Wind über ein Zweiglein, bis ein Baum baraus wachset. Es ift

unbeftanbig, du mußt vor ben Bersuchbaum, auch in die Bulte ber Weit Spott. Haltest du nicht, so haft du nicht. Reutest du bein Zweiglein aus, so thust du als Abam that, du wirst es schwerer wieder ersesen, als zum ersten; jedoch wächsets im Rosenthal dem alten Abam verborgen: benn es war eine lange Zeit von Abam bis auf Christi Menscheit (in welcher der Perlenbaum verborgen wuchs) unter der Decke Mosis, und kam doch zu seiner Zeit als ein Baum mit schöner Frucht hervor.

16. Alfo, ob du gefallen marest, und hattest verloren ben schosnen Kranz, verzage nicht, suche, klopfe an, komm wieder, und thue wie zwerst: so wirst du ersahren, aus welchem Geiste biese hand geschrieben hat. Du wirst hernach einen Baum bekommen für ein Zweiglein, und wirst sagen: ist doch mein Zweiglein ein Baum worden in meinem Schlafe! Alsbann kennest du erst den Stein der Weisen, das merke!

Die Pforte des firmamentischen himmels mit ben Sternen und Elementen, und vom dreifachen Leben des Menschen: der edel Stein, von ben Ragis recht ins Licht gesetgeistlich.

17. So wir wollen von bem eblen Steine reben und ben ins Licht flellen zu ertennen, so muffen wir anzeigen die Finfterniß und Ungeftalt bes Steines, baß er alfo nicht erkannt wird; benn so wir wiffen, baß ber eble Stein in biefer Welt verborgen liegt and ift an allen Octen anzutreffen, und boch nicht erkannt wird, so muffen wir nach ben Ursachen forschen.

18. Es pricht die Bernunft: so biese Welt bem Menschen schablich ift, warum, hat benn Gott ben Menschen barein gesehet? ober warum hat er sie geschaffen? Also richtet fie auch vom Teufel: Warum hat Gott ben Teufel nach seinem Fall nicht wieder zu Richts gemacht?

19. Ja, liebe Bernunft, bu hast ben Stein funden, ich meine aber einen Mauerstein, ben hast du funden, bamit bauest du bir ein steinern Haus zur Wohnung. Der eble Stein lieget in der Ewigkeit: was ewig ist, zerbricht nicht; was aber Anfang hat, zerbricht.

20. Die Teufel sind ewig, darum zerbrechen sie nicht; nicht in Seistes Gestalt sind sie von Ewigkeit, aber ihre Essentien sind dewig. Nun haben sie ihren Willen in ihre Essentien gesehet, und ihr Wille ist ewig. Gleichwie das Centrum Natura der strengen Matricis ewig ist, darein ihr Wille ist gangen: also sind sie nur ewige Seister darinnen, auch jum Spiegel der andern Engel, sowehl der Seelen der Menschen.

- 21. Daß aber Gott bas britte Principium follte um bes Menfchen Willen verwerfen, und wieder vor ber Zeit ber Bollendung
  ins Aether fegen, bas tann auch nicht fein; benn bie Munder, fo
  von Ewigkeit find in ber Weisheit gesehen worden ohne Wefen, bie
  mußten jum Wefen tommen, und alfo in ber Zeit der Gestalten ber
  Natur.
- 22. Denn Gott ift breifaltig in Perfonen, und wollte fich auch breimal bewegen, nach jeber Derfon Gigenschaft, und nicht mehr in Bum Erften bewegete fich bas- Centrum bes Baters Ratur jur Schopfung ber Engel, und fort ju biefer Belt. Bum Inbern bewegete fich des Sohnes Ratur, ba bas Berg Gottes Menich warb: und bas wird in Ewigteit nicht mehr gefchehen; und ob es geschiehet, fo geschiehets boch burch benfelben einigen Menfchen, ber Gott ift, burch viele und in vielen. Bum Dritten wird fich am Ende der Welt bes b. Beiftes Ratur bewegen, ba die Belt wirb wieder ins Aether geben und bie Tobten auffteben. Go wird ber heilige Beift ber Beweger fein, ber wird bie großen Bunber, fo in biefer Belt gefchehen find, alle in die emige Befenheit ftellen, gu Sottes Ehren und Munberthat, und jur Freude ber Rreaturen; und er mirb ber emige (einige) Bemeger ber Rregturen, als Engel und Menfchen fein, benn burch ihn grunet wieder bas Parabeis, welches wir allhier verloren baben: alfo wiffet, liegen une bie gro-Ben Bunder ber Belt, welche haben muffen gefcheben, im Bege.
- 23. Diese Welt ist ein groß Wunder, und ware von den Engeln nie erkannt worden in der Weisheit Gottes: darum bewegete sich des Baters Natur zur Schöpfung des Wesens, daß die großen Wunder offendar wurden; und dann werden sie in Ewigkeit von Engeln und Menschen erkannt werden, was es alles in seinem Bermögen hat gehabt. Und die Bildniß der Dreizahl, als die ewige Jungfrau, welche stund im Ternario Sancto, in der ewigen Weischeit, in der Wesenheit als eine Figur, ware von den Engeln in Ewigkeit nie erkannt worden, wenn nicht das Herz Gottes ware Mensch worden. Da sahen die Engel den Glanz der Majestät in einer lebendigen Bildniß, darein die ganze Dreizahl war beschossen.
- 24. So ware bas Centrum Natura ben Engeln auch in Ewigteit nicht offenbar worden, viel weniger bas Regiment bes heiligen Geiftes, wenn nicht ware diese Welt mit den Sternen und Elementen geschaffen worden. Also erkennen die Engel bas ewige Befen mit allen Gestalten an dieser Welt, und auch wir Menschen, und barum hat Gott die Bildniß der Dreizahl, als den Menschen, in diese Welt geschaffen, daß er soll alle Wunder eroffnen, und sollte erkennen den ewigen. Gott.
- 25. Aber bie Bildnif vergaffete fich barinnen , und imaginirte barein , wie Lucifer in bie grimme Matricem Natura; also warb fie auch gefangen. Denn Abam follte ein hert über Sterne und

Elemente fein, nichts follte ibn regen; er war alter machtig, er hatte Bonnen Berge mit einem Borte verfeten, er mar ein Derr über Reuer, Luft, Baffer und Erbe, benn es war tein Tob in ibm; bas Licht ichien in ihm; et war im Parabeis, ihm muchs parabeifische Arucht: er war Gin Denfch, und nicht zween, et war ber Mann und auch bas Weib, und follte ein englisch Reich aus ihm gebas Und bas war moglich, benn er batte nicht folch Rielfch und Blut wie nach bem Fall, ba er fich beffen fchamete vor ber Dajes Rat Gottes: er hatte Aleifch und Blut, aber himmlifch; feine Effentien maren beilig; er tonnte gebaren, obne Berreifung feines Leibes, ein Bild wie er war: benn er ne eine Jungfrau, ohne weibliche Gestalt, nach ber Korm ber Emigen, mit einem reinen, guchtigen Bemuthe, bargu teufch ohne Begehren; fein Begehren mar nur felnes gleichen aus fich, er faste feinen Billen in fich, und in ibm war Gott, alfo war fein Wille in Gott, und Gott in ibm, und er im Paradeis. Er fab in ihm aber zugleich mori Gestalten bes adttichen Befens: eine außer ihm an biefer Welt, und eine in ihm an ber Parabeiswelt, welche er auch vor ihm hatte mit voller Genuge.

26. Datum tam bas Gebot und fprach: If nicht von ber vermengeten Frucht, Bofe und Gut, fonft flirbeft bu Gen. 2, 17.; aber er imaginirte alfo lange, bis er gefangen word. Er meinete immer, er wollte von beiben effen, und ewla leben; bas hatte er vierzig Tage getrieben, fo lange ber anbre Abam in ber Bufte verfuchet warb, und Dofes auf bem Berge war, ba Ifrael auch verfuchet warb, ob es moglich ware, im Gehorfam und im Willen bes Baters ju leben. Alfo lange hat ere getrieben, bis er nieberfant in Schlaf; benn Mofes fagt: Gott ließ einen tiefen Schlaf auf ihn fallen, ale Gott fabe, bag es ihmonicht moglich mar, benn bie Luft hatte ihn gefangen, ließ er ihn einschlafen; bas bebeutet ben Lob: ba ward bas Weib aus ihm gemacht; und ber Geift biefer Welt formete Abam ju einem Manne, als wir noch find, und hevam gu einem Welbe, welches fie, als fie erwachten, noch nicht faben, benn fie waren noch im Parabeis, bis fie bie irbifche Krucht affen : ba nahm ber Seift biefer Bett bie Seele gefangen, und murben gur Stunde ihre Effentien irbifch, und ihr Rleifch und Blut thierifch; beg fchameten fie fich, und wurden gewahr ihrer thierischen Seftalt mit ihren Gliebern ber mannlichen und weiblichen Geftalt.

27. Also wurden fie aus bem Paradeis ausgetrieben, und ftele lete sich das Verbum Domini, mit einer Verheißung vom Schlangentreter in ihres Lebens Licht, welches zuvor in ihm wohnete, und in ihm herrschete: das blieb nun in seinem Principio, und die Bilbniß blieb im außern Principio, und ward mit dem Sternenund elementischen Geist gefangen. Das Regiment dieser Welt wohenete nun in diesem Menschen, und wurden irdisch; da versluchete auch Gott die Erde, um des Menschen willen, daß keine paradeisse

sche Juncht mese wuchs. Es war alles hin, die auf Gottes Gnade und Barmberzigsbit, die war noch übrig; denn sie flunden nun mit der Welt Grunde im Abgrund der Polle dei allen Teufeln, und tebeten in Ohnmacht, als wir noch heute thun, zeugeten ihnen Kinder in zwei Reichen; denn der Jorn Gottes hatte sie nun gefangen, und wollte nun seine Wunder in ihnen erzeigen. So hatte sie der Schlangentreter ins Lebenslicht auch gefangen, und wallte seine Wunder auch in ihnen erzeigen. Da war Streit und Unruhe, wie an ihren Kindern zu sehen sift; der erste vom Weibe gedoren, ward ein gottloser Morder, und begehrete Gottes Reich unterzudrücken und der andre ward ein heitige Schrift sonderlich dei Kain und Abel, und bei Isaat und Ismael, auch dei Esau und Jacob, welche noch im Mutterleibe zanketen, um Gottes und der Heich:

28. Darum sprach Gatt: Jacob habe ich geliebet und Clau gehasset, Rom. 9, 13. und baher urständet die Gnadenwahl über die Kinder, die ihm anhangen. Die Andern nehmens nur für einnen Spott, was von Gott und himmelweich gesaget wird, und die sinden nicht den eblen Stein Philosophorum; denn sie suchen ihn micht recht, sie sind nur Gleisner, wie der Teufel in Engelögestalt; aber Abel, Isaat und Jacob funden ihn mohl. Jacob rang eine ganze Racht darum, und Ssaat trug sein Feuerholz selber, und wollte lassen die Finsternis von seinem Steine freiwillig abbrennen, benn er hatte den Stein im Mutterleibe besommen.

29. Siehe ben König und Propheten David an, wie er mit bem Steine that, wie er ihn liebete; benn er sprach: Wenn mir gleich Leib und Seele zerbricht, so bist du bennoch meines Herzens Zuversicht und mein Theil. Siehe Salomon in seiner großen Wunsberweisheit an, ber aller Rreaturen, sowohl Kräuter Eigenschaften wußte, welche er nicht in einer Academia gesernet hatte; allein vom eblen Steine, ben er in seinem Perzen hatte, erkannt ers. Siehe Mosem an, welches Wunder wirkete er durch ben eblen Stein! Siehe Eliam ben Propheten an, ber schloß den Himmel ein viertes balb Jahr, er bracht bas Feuer im Zorn Gottes hervor, daß es hundert Mann verschlang. Siehe alle Propheten an, welche Wunder steins der sie haben damit gewirket; sie erkannten zukunstige Dinge, in Kraft dieses Steins, und wecketen Todte auf, macheten Kranke gesund.

30. Und berfelbige Stein ift Chrifius, der lebendige Gottesfohn, bas bewähres fich an allen, die ihn suchen und finden. Welch
ein trefflich Exempel haben wir an den Aposteln, welche nur geringe, ungelehrte Leute waren, wie sie mit diesem Steine in Wunbern, Kraften und Thaten einhergingen, sowohl alle ihre Rachfolger.

31. D! wie trefflich haben ibn bie Bernunftweifen von ber Schule Diefer Welt ju allen Beiten verfolgt, und noch beute! Sie baben ben glangenben Stein mit ben Schellen und vermeinen, es fei ber techte; breiten fich alfo über ben aus, und prangen bamit, laffen fich barmit ehren ale Gotter: aber ihr Stein ift mur ein Mauerftein, gum Gebau ber großen Bunber bet Belt, in welchen bie fieben Stegel ibre Bunber verbringen, und unter welche bie fieben Beifter bes Borns Gottes ihre Schalen bes Borns und Greuls ausgießen.

32. Denn wir find mit Abam im Born befchloffen, ber balt uns gefangen; fo fiehet bie Snabe auch gegen une, und begehret unfer, und ift ein großer Streit in uns. Das febet ibn in Mofis Schriften, wie Gott gebot, baf ibm alle erfte Beburt, mas mannlich war, follte geopfert merben. Aber ihr febet ben beftigen Ges genftreit feines Borns, wie fich fein Born bat eingebrangt, und oft bie exte Geburt binmeggenommen; wie bei Rain und Abel, sowobl Efau und Jacob, auch bei Jacobs Rinbern, und burch bie gange Sorift, burd und burd ju feben, wie ber Stein nicht hat wollen auf bem erften Abam ruben, fondern auf bem anbern.

33. Ein groß Erempel haben wit an Jeffe feinen Rinbetn, als ber Prophet meinete, es follte ber Weltefte Ronig werben, fo fiel bie

Babl auf ben Jungften, barum bag er ben Stein batte.

34. Diefe Babl ift nicht von Gott in Emigteit alfo befchlofe fen gewesen; benn Abam war gut und volltommen, bargu rein, aber er ließ fich überwinden, benn ber Born ftund im Abgrunde, und war mit bem Orincipio diefer Welt verbedet. Und miffet, bag ber Berfachbaum Abams im Parabeis, welcher boch nur im Abgrund ftemb, ift aus bem Bornquall gewachfen; und warb Abam verfudet, ob er wollte mit feinem Billen an Gott bangen. zwang bie Eva, daß fie bavon af als nur bie Luft, welche ber Teufel im Borne in fie bracht. Batte fie ihre Mugen vom Baume und ber Schlange abgewandt, fie mare im Parabeis blieben : hatte fie bod bas Gebot; ba fie aber bem Tenfel folgete, und wollte tlug fein, ba ward fie narrifch.

35. Alfo gebet es une noch heute. Wir find mit bem Abgrunde des Borns gefangen; fo ftellt une nun der Teufel bie Bleifnerei biefer Belt fur, bie Dracht, Runft und Reichthum, baran beis Ben mir: alfo merben mir auch aus bem Darabeis ausgetrieben, und

verlieren den eblen Stein.

36. Chriftus hat die Taufe eingefehet, als ein Bab, baß wir ben Born abbaben, und hat uns ben eblen Stein, als bas Daffer bes ewigen Lebens, jum Pathengelbe eingebunden, daß wir alfobalb in unferer Rinbheit aus bem Born fonnen fdreiten; aber bie Schlange ftellet fic vor uns, bag wir nach dem Berfuchbaum imaginiren, wie foldes vor Angen fiehet. Wenn bie Jugend ein wenig erwächset, so treucht sie in Pracht und gleisnerischem hockmuth, und setet ber Schlange bas Paradeiskränzlein auf: also spielet die Schlange mit ihnen, lehret sie allerlei Ueppigkeit, und führet sie aus dem Paradeis in diese Welt, in Pracht und hochmuth, darzu gehöret Geiz, Falschheit, daß man dem kann genug thun. Also wird dann der edle Stein verachtet: wo man einen Wenschen sieder, der den Stein träget, der muß ihr Narr sein; Ursache, sie haben der Schlange Wis, und der den Stein hat, ist albern ohne Wisz, gleich als ein Kind, sein Spiel siehet in dieser Welt, in Kummer, Roth, Verachtung und Elend; aber es stehet geschrieben: sie gehen zwar dahin und weinen, aber sie tragen edlen Samen. Die Ewige keit ist besser als eine kleine Weile Augenlust, und hernach ewig Trauren.

37. Weil wir benn solches erkennen und im Grunde wiffen, bag wir also in schwerer Gefängniß gefangen liegen, so wollen wir benselben Grund mit der Gefängniß allhier eröffnen, od Jemand wollte sehen, was er boch sei. Wir wollen nicht historisch reben, sondern was wir an uns selber in Leib und Geele erkennen, darzu an- der Welt Grund sehen; aus unferm eigenen Lichte, welches wir aus Gnaden haben, wollen wir reben, und nicht aus einem Wah-

nen, ba wir muffen zweifeln, ob es mahr fei.

38. Man fpricht: Bas die Augen feben, bas glaubet bas Berg; mit eigenen Mugen ift gut feben, ber aber mit fremben Augen flehet, zweifelt immer, ob der Beift recht ober falfch fei. Darum ifts gut, zu haben ben eblen Stein, ber giebet Gewißheit und gele get an bie falfchen Dagos, welche Siftorien : Dagi finb, und mit ber hiftorien einher prangen als eine hure, Die boch will Jungfrau genannt fein, und ift boch eines Rindes fcmanger. Mile freb fie ber Finfternif und bes Borns fcmanger, und fchreien boch immer: Die Ricche, bie ift Chriftus, laufet alle ju! Ja mobl, lane fet nach ber Sure ju Babel, Die ber Soffart fcmanger ift, gebet ibr jum Rindelbette, bag fie ihren Sprenbalg fann mit maften, und ihrer glinzenden ftintenben Doffart genug thun. Gie find als Die huren, welche, wenn man faget, fie find huren, wollen fie bas nicht leiben, fluchen und laftern: alfo, wenn ihnen ber Geift ber Babrheit unter die Augen tritt, fo fchreien fie; D Reger, Reber! Feuer her! D laufet, fliehet alle, benn ber Teufel ift ba: alfo nens nen fie den Geift Gottes, weil fie ihn nicht tennen.

39. Solches schreiben wir nicht aus Begierbe, ihrer zu spoteten, benn wir erkennen bas große Elenb unserer Gefängniß; sondern zu dem Ende, weil der Einfältige also gar an ihren Worten hanget und gläubet alles, was der Leufel im Jorn ausschüttet, daß ein jeder soll in sich selber eingehen und prufen, obs die Wahrheit sei, und nicht also in Blindheit mit dem Jorn und Neib eifern, unerkanntes Grundes und der Wahrheit.

40. Also haben wir genug aus ber Ersahrung, bag oft ber h. Seist ein Teufel genannt wird, und ber Teufel ein guter. Seist, und selches geschieht oft unwissend: benn die Sietsner fallen ben Laden die Ohren mit Wohlreben, ziehen auch die Schriften nach ihren Beglerden. D ein erschrecktiches Laster iste! das Gottes Geist muß won der Bildulf Gottes geschändet werden; wiewohl wir nicht sagen, daß es die Bildulf Gottes geschändet werden; wiewohl wir nicht sagen, daß es die Bildulf thut, sondern die Schlange in der Bilduis. Sodald das Gemüth von Gott gewandt ist, so hats die Schlange gesangen, die regieret das, und speiet Lästerung wider Gott und seine Ainder aus; darum merket den folgenden Text.

41. Gleichwie Gott ber Bater felber alle Dinge ift; er ift bie Dreigabl ber Gottheit, er ift bie Dajefiat, er ift bie fille Ewigfeit, er ift ble Ratur, und barinnen Liebe und Born's ber Born ift eine Urfache feiner Starte und Dacht, und and eine Urfache bes Lebens, und aller Bewegtickleit, wie auch im Menichen bie Gift: und bie Liebe ift eine Urfache feines Bergens, feiner Dajeftat und eine Ucfache ber Dreigabl und ber bret Principien : und wie wir erteunen, und vorne bemeibet haben, fo ift das Feuer eine Urfache bes Lichts, und mare tein Licht ohne Roner, alfo mare feine Liebe ohne Licht, bas Licht ift Die Liebe, benn es ift fanft und holbsellg: und feben wir, wie bas Licht und bas Fener in zweierlei Quaal flebet, bas Feuer ift flachliche, grimmig, freffend und verzehrenb, und bas Licht ift lieblich, fuß und fehnend, als eines Leibes; Die Liebe begehret Leib, und bas Reuer begehret auch ben Leib zu feiner Speife, aber es friffet ibn gar auf, und bas Licht zeucht ibn auf, und begehret ibn ju fullen, es nimmt nichts von bem Leibe, fonbern zeucht ihn auf und macht ihn frenublich.

42. Also verstehet uns vom ewigen Wesen: Also ift ein ewig Wosen, und wenn bas nicht ware, so mave alles ein Nichts, sondern eine ewige Stille ohne Wesen, und bas finden wir in allen Dingen also. Also betrachten wir und felber, woher ein grimmiger und guter Wille entstohet; denn ihr sehet am Feuer, daß es zween Geister hat, einer ift der Ausgang der Hite, und der andre der Ausgang des Lichts: nun ift die Hite der Natur und das Licht der ewigen Areibeit außer der Natur, denn die Natur ergreifet das

Bicht nicht.

43. So verstehet uns nun also von den zweierlei Willen in Gott: Einer ist der Natur, der heißt nicht Gott, und ist doch Gottes, denn er ist zornig, grimmig, stachticht, verzehrend, alles an sich ziehend und fressend, immer über das Licht ausstliegen, und nicht können, wie das Feuer thut. Je hoher es sleugt, je hoher ist das Licht, und mögen wohl billig zwei Principia heißen; denn das Licht begehret Wesenheit, und halt Wesenheit, und verzehret die nicht, und das Feuer-begehret alles zu fressen, und ein Nichts zu machen; und wenn es das Richts gemacht hat, so wirds eine

Sinsternis. Darum hat Gott sich im Licht ber Sanftmuth beweget und die Sanftmuth angezogen, daß das Licht eine Wesenheit hat, das ist Wasser, ober in Lexuario Sancto der Wassergeist, der hatt das Feuer gesangen, daß das Feuer also eine Finsternis ist und nicht erkennet wird, es werde denn entzündet; und flehet in sich im Junger in der ewigen Finsternis, und ist also ein siedes Wesnehren.

44. Aus einem folden Urtunde tommen bie Teufel, benn es ift ber Grimm Gottes; und alles was falfc und bos ift, urftanget fich alfo aus diefer Matrice, und alle Gefchopfe biefer Belt, es fei Spimmel, Sterne, Erbe, und mas as wolle; und hat alles eine zweifache Quall, ats Feuer und Baffer. In ben Bineien fteben alle Rirper, frimmtisch und irbisch: bie himmlischen fteben in bes Waffers Matrice, lund haben bas Geper verborgen in fich; benn bie Bafferemotein, welche umr ein Geift fanfter Quall ift, batt bas Feuer ge-Alfo fceinet bie Dajeftit in ber Sanftmuth bund und burd; und bie irbifchen feben im begreiflichen Wefen, ben bas Baffer ift in ber Engandung materielifch merben, bas bat ber Grimpn im : Fint jufammengezogen ju Steinen, und ein Theil ju Erben, alles nach bem, wie bie Ratur in ihren fieben Geftalten ift; und hat bas Baffer bas Feuer gelofchet, bag alfo ber Grimm in ber Finfternif ftehet ale ein verborgen Feuer.

45. Und da aber noch die Matrix ist blieben, welche also vom begreissiehen Wasser nicht erlischet, ist sie geschaffen worden zu Stermen; denn ein Stern ist anders nichts als Feuer und Wasser; daß er aber nicht brennet, und auch vom Wasser nicht erlischet, so verskehen wir, daß das Wasser nicht materialisch ist, sondern ist gleich ats ein Del, in welchem ein Licht brennet, welches nicht Wasser ist, daß das Feuer austisschet, sondern hält ein stets brennendes Licht ohne große Quanal. Also sind die Sterne eine Quinta Essenzien, eine sunst Geschule das Fette eine Ursache ist in einer Arentur, daß das Quanileben brennet; also ist diese Quinta Essentia eine Mr.

fache bes Sternenbrennens.

46. Die Sterne haben aber alle Ursachen bieser Welt im sich; alles, was lebet und webet, wird von ihrer Eigenschaft erwecket und yum Leben bracht: denn sie sind nicht allein Feuer und Wasse-ser (wiewohl Feuer und Wasser das vornehmste in ihnen ist), sondern auch hart, weich, sinster, bitter, sauer, süß; und alle Adste der Natur haben sie in sich, alles was die Erde in sich hat: denn ein jedet Stern hat eine sonderliche Eigenschaft, alles nach den Essentien des ewigen Centri Natura. Es ist alles in der Schöpfung ergeissen worden und zum Wesen kommen, also viel als Eigenschaften zur seiben Stunde im Kabe der Natur sind offen gestanden, als sich die Ewigkeit hat beweget zur Schöpfung: und die Luft ist der Geist, die Ewigkeit hat beweget zur Schöpfung: und die Luft ist der Geist,

mit allen Sestalten vermischet. Gleichwie die hihe aus bem Feuer aufgehet, also gehet die Luft aus dem Feuer und allen Reaften ims mer aus: darum ist sie unbeständig, bald erwerket eine Sestalt im Centro Natura den Seist der Luft, gar bald eine andere, und ift immer ein Ringen, Siegen, und bald untenliegen, bald oben.

47. Die gange Tiefe swiften Erbe und Sternen ift wie ein Gemuth eines Menfchen: ba bie Mugen balb etwas anfeben, unb einen Willen barin schöpfen, und jum Befen bringen, etwan nur mit laufenden Gebanten, etwem auch in ein gang Befen, bag Daul und Banbe jugreifen. Alfo ift bie Tiefe auch wie ein Be-Mith; balb bergaffet fie fich an einem Sterne, balb am jamberen. Und die Sonne ift König und bas Der Diefe, die leuchtet und wirtet in ber Tiefe, und machet alfo ein Leben in ber Tiefe; gleiche wie das Berg im Leibe ift, also ift auch die Sonne in der Tiefe, und die andern feche Planeten machen bie Sinne und ben Berftand In ber Tiefe, bas vs alles jufammen ift als ein lebenbiger Beift. Das verftebet ibr am Biobe, welches feinen Geift bierinnen fcopfet, fowohl an Bogein, und auch wir Denfchen nach bem abamifchen Aber biefes Regiment und Geist bat nicht gottlichen Berftand und Big, benn es hat Anfang und Ende; was nun Anfang und Ende hat, bas ift nicht geiftlich ober gottlich, fondern matarifch und gerbrechtich, wie ihr am Binbe febet, wie balb er an einem Orte erwecket wird, und fich auch baib wieder legt, balb am unbern, unb fo fort.

48. Auch fo ift bas Geftirn tirfache aller Dis, Runft und Bift, auch eine Urfache' aller Ordnung und Regiment biefer Bett, unter ben Menfchen nach bem Kalle, und auch unter ben Thieren und Bogeln, auch ifte eine Urfache und erwecket alle Rrauter unb Metalle, guch Bamme, daß fie wachsen; benn in ber Erbe lieget alles das, was bas Geftien in fich bat, und das Geftien jundet Die Erbe an, und ift alles zusammen ein Geift, ein Regiment, ban beiße ich bas britte Principium; benn es ift bas britte Leben in Gott, bas erwedte Leben, und nicht ein emiges; benn in biefem Leben follen nur bie großen Wunber, fo im Centro ber emigen Ratur flegen, ine fichtbare Wefen gebracht werben : welcher Bigur ewig bleibet, aber nicht in ben Effentien, die gehen alle wieder ins Arther; wie es war vor ber Schopfung, alfo wird es wieber am Aber es bleibet alles fteben von biefer Belt in ber ewigen Ratur mit feinen Farben und Geftalt, gleich einem gemabiten Befen, fonft hatten bie Rrenturen, als Engel und Menfchen, welche etrig find, feine Freube.

49. Alfo werden fie alles machtig fein, und wird boch ein Grunen, Bluben, Wachfen fein, aber ohne Erkenntnis bes Brimmes und bes Feuers: benn bie Effentien find nicht mehr ein Wesfen, barum giebts kein Feuer; das Feuer tft eine ewige Kinsternis,

eine Ragung in fich felber, und bas heißet der ewige Lob, davon die Schrift an allen Enden zeuget; und halts für keinen Tand, defin es ift mahr, wir reden treulich, was wir erkennen in unserer Mutter Schoof.

# Das 8. Kapitel.

Daß außer biefem irbischen Leben nach ein amber Leben in uns fei.

Bie nun ein Leben und geiftlich Regiment in ber Tiefe biefer Welt an allen Enden ift, bag alfo alle Kreaturen gleich als wie to einem Leibe beschloffen find, ber ihnen Leben, Rahrung, Die und Runft giebt in allen Geschlechten, in Menschen, Thieren, Bogefn, Sifchen, Barmen, Baumen und Rrautern, einem jeglichen nach feis ner Effentien Urt; alfo ift noch ein Leben in biefer Welt und aus Ber Diefer Belt, in ber Emigerit, welches ber Beift biefer Belt wicht ergreifet, bas hat alle Gigenschaften biefer Belt in fich, aber nicht in folden entzundeten Effentien, benn es bat fein Reuer: wiewohl es boch ein machtig Fewer hat, aber es brennet in anderer Quall, als im Begehren. Es ift fanft und lind, ohne Bebe: es verzehret auch nichts. fonbern fein Geift ift Liebe und Freude, fein Feuer macht Majeftat und Glang, und bas ift von Emigfeit im: mer gewefen. Es bat feinen Grund: es bat fein Bachfen und Bluben, aber nicht aus folder Erbe, und ift boch Erbe, welche ich in meinem gangen Buche die Befenheit heiße; benn es ift ber emige Leib, ohne einigen Mangel. Es ift feine Roth, Jammer ober Elend barinnen, man weiß nichts bavon, es ift auch tein Tob, Teufel ober Born bazinnen ertannt, fonbern flebet alles in ber Sinfterniß im erften Drincipto verborgen.

2. Und diese Welt, verstehe die englische Welt, heißen wir Ternarium Sanctum, und gang recht also. Obgleich die lateinische Sprache nur die Dreigahl damit verstehet, so begreifets doch die Nastursprache zusammen als Sinen Leib; denn gleichwie dies Princis plum bieser Welt alles zusammen nur ein Leib ist; also ist Sott, Himmelreich, Engel, Mensch und Paradeis mit allem himmlischen, göttlichen Wesen und Sigenschaften, alles nur Sin Leib, der heißet zusammen Gott, Majestat und Ewigkeit. Denn die Majestat ist bessehen Leibes Licht, und der heilige Geist ist seine Luft und Les benegeist; aber die Kreaturen haben ihren eigenen Lebensgeist

aus fich felber: benn ein jeber Engel und Menfch ift gleichwie ber gange Gott.

- 3. Er hat in sich auch bie Dreizahl, und ber heilige Seift gebet in ihm auch aus, gleichwie ihr sehet im Gleichniß ein glühend Gisen: bas Eisen bedeutet die Areatur, bas Feuers barinnen bebeutet die Gottheit, die Hise bes Eisens der Areatur eigenen Geist, die Luft aus der Hige, welche keine Quaal hat, bedeutet den heiligen Geist.
- 4. Also geben wir euch diese hohen Dinge in großer Einfalt genug zu erkennen: will nun Jemand blind sein, dem helse Gott; und können euch also mit rechtem Grunde darstellen, was der Mensch vorm Fall gewesen ist, und was er im Fall worden ist, und was er in der neuen Wiedergedurt wieder wird, und was er nach diesem Leben sein wird. Denn wir wissen, was er im Tode und im Leben ist, und wissen auch, was er in der Holdes nicht aus unserer Wis, welche großer sei als aller Lebendigen, sondern in der Mutter Schoof, in der Mutter Geist. Ich bin todt und als ein nichts, so ich also rede und schreibe, und schreibe nicht aus mir selber, sondern aus der Mutter, aus ihrem Wissen und Sehen; und da ich boch lebe, gleich allen Menschen, in Angst, Muhe und Arbeit, in Furcht und Schrekten, in Ansechtungen als alle Menschen: denn ich habe auch Adams Pelz an, und lebe in der Hossfrung Israels.
- 5. Also wisset nun: Auf diesen Bericht ist unser Bater Abam im Paradeis im Leibe Gottes gewesen, und ist ausgangen in den Leib dieser Welt, in das Regiment der Sterne und Elemente, die haben nun den Leib und auch den Geist gesangen, die auf die arme Seele, die ist in der Burzel dieser Belt, zwischen Himmel und Holle. Die Holle und Born hat sie an die Finsternis und Bornquall hart angebunden an eine feste Kette, die heißet Centrum Natura: aber Gott ist ihr wieder zu Hulse kommen und ist Mensch worden, und hat die menschliche Seele wieder in seinen himmilischen Leib genommen und wieder an sich, an Christo, vest angebunden. Also stehet die Seele in Mitten, unten im höllischen Feuer, und oben in Gott im Himmel; wo sie nun ihren Willen hinschwinget und sich hin ergiebt, da ist sie, des Knecht ist sie, aus der Hölle ist kein Wiederrusen.
- 6. Du große hure zu Babel, hast bu nun gottliche Gewalt, so hilf dir selber und uns! Allhier besiehe bich mit deinen Araus men! Kannst du, so reiß die Kette, als das Centrum Natura, entzwei. Aber es heißet, ihr musset neugeboren werden, das gottliche Feuer muß in euch entzündet werden, gleichwie ein Eisen glühet, benn greisets der Bauer mit seinen handen wohl nicht an, also auch der Teusel die Seele nicht; denn er verbrennet sich, er hat Kinsterniß: so er ans Licht kame, so durften wohl seine grimmigen, meibischen, bosen Studte gesehen werden, er schämet sich deß, und

verfreucht fich in die Finffernif, wie Abam und Eva binter Die Baume; ber Biffen fcmedet ibm nicht, er reucht nicht gern folch Reuer, benn es ift fein Gift. Bufte er ein Biflein ober Rimflein folches Reuers in feinem gangen Saufe, er litte es nicht, ober liefe felber baraus, wie er benn auch vom Menfchen flieben muß, wenn bas Reuer Gottes mit ber neuen Geburt in ihn fommt. gaahaft und matt wird er, wenn bie Seele anfanget fein Schloff gu fturmen! Die hundert taufend Lift erbentet er, bag er bie Seele vom Sturm ableite! D! wie schmeichelt et, und ftreuet ber Seele Bucker auf, und miffet ihr große Beiligkeit gu, als habe fie gottliche Gewalt, fie fei tein Sunder mehr, bis er fie mochte auf die Binnen bes Tempels bringen, bag fie fich erhebet. D wie fouret er ju! Belche gute Gefellen fuhret er ihr gu, bie bie guten Gefellen anfahen, von eigener Beiligfeit und Dacht ju fpielen, wie Die antichriftische Rirche ju Babel nun lange gethan bat. Beit hat ber Teufel Friebe, Diemand fturmet ibm bie Bolle, und er friegt gute feifte Braten, Die ichidet er ju G. Petro mit einem auten Dafport: wo nun Detrus im Abgrunde ift, so wird er fie mobl lefen; ift er aber nicht ba, fo liefet fie ber große Rurft Lucis fer, bem bienet fie wohl.

7. D lieben Kinder, sehet boch nur, in was Elend wir gefangen liegen, in welcher Herberge wir daheim sind: denn wir sind vom Geiste dieser Welt gefangen, er ist unser Leden, er nahret und stuhret und, er regieret in und in Mark und Bein, in Blut und Fleisch; er hat unser Fleisch irdisch gemacht, daß wir also im Tode gefangen liegen, wir schwimmen im Wasser dies med Maul, wie der Prophet David saget: das Wasser gehet mir die an die Seele; große Farren haben mich umgeben, ich wohne unter Nattern und

Drachen. Pf. 69, 2. und 22, 13.

8. Ich bu jammerliches und elendes mühesames Leben, wie bist du also tobt! Schwimmest du boch nur im Wasser in einer Hand voll Blut, und stolzirest auch also? Was ist nun beine Schönheit, deine Pracht, Ehre und Sut? Betrachte dich doch nur, suche bich, und sinde bich, gehe aus diesem gefährlichen Leben, von den Nattern und Schlangen, in ein ewiges! Hast du das doch in voller Gewalt. Wer anders lehret und redet, der redet aus dem Teusel, welcher nicht will gestehen, daß der Mensch Macht habe, Gottes Kind zu werden; da doch die Schrift saget, Gott hat den Menschen in Christo Macht gegeben, Gottes Kinder zu werden. I. Lim. 2, 4. Und bu bist nicht ein Gott, der das Bose will, oder dem gottlos Wesen gefalle, Ps. 5, 5. und wie Hegechiel K. 18, 23. So wahr ich lebe, ich begehre nicht den Tod des armen Sunsbers, sondern daß er sich besehre und lebe.

9. Denn es ift tein anderer Wille in Gott, als felig zu mas

den, mas verloren ift, barum foll tein Menfc verzagen. Denn fo fich ber Seelengeist recht erhebet, fo ift er ftarter als Bott, unb überwindet Gott; benn ber Born ift auch Gottes, und ift Gottes großeste Dacht, Die übermindet er; er ift ftarter als ber Solle Abgrund, er tann Berge verfegen ohne Sturm, nur mit feinem Billen.

10. Denn burch ben Millen bat Gott himmel und Erbe geschaffen. Und ein folcher machtiger Bille ift auch in ber Seele verborgen, und ichmimmet nun ba im Clenbe, in großer Unmacht, im Sinken des Todes angebunden, und laffet fich fuhren als eine arme gefangene Rreatur aus einem Schlamm in ben anbern. It fielet fie ber Teufel in biefem Pfuhl, balb in einem andern, und und fiehet aus wie ein beflectes Duch, voll Unreinigfeit; alle Sterne fcutten ihren Gift in Leib und befudeln bie arme Geele; fie muß fich mit allen Thieren laffen befudeln, ber Leib friffet ber Thiere Bleifch, bamit wird bie arme Seele befleibet.

11. Beift bu, warum Gott ben Juden etlich Fleifch verbot? Bunde ihr Fettes an, und betrachte ihre Gigenichaft, fo fieheft bu es. Die arme Seele ift ein Feuer, bas ba brennet; wenn nun eine folde Eigenschaft in ber Seele Feuer tommt, mas meineft bu, ob Gott allda innen wohnen werde? Darum lehret uns Chriftus und faget: Geib nuchtern und magig in Effen und Trinten! Das chet und betet, benn euer Wiberfacher ber Teufel gehet umber als ein brullender Lome, und suchet, welchen er verschlingen moge. 1. Det. 5, 8.

12. Alfo febet ibr, wie wir in einem breifachen Leben fteben. Die Geele febet auf bem Abgrunde zwischen zweien Principien, und ift an beiben angebunden, und ber Leib ift blog in biefer Belt, ber lebet wom Geifte diefer Welt, barum fuchet er auch nur Freffen und Saufen, Macht und Ehre, benn er geboret in die Erbe, und fraget wenig nach ber gemen Seele, welche aus ber Ewigkeit ift. Go follen wir nun ben Leib gahmen, ihm nicht Raum laffen, feine Begierde bampfen, nicht fullen, wenn er will, fondern nur gur Rothdurft, daß er nicht ein geiler Efel werde und den Teufel zur Berberge einlabe.

13. Die arme Seele foll machen und beten, und ftets ihren Billen in Gottes-Billen feben; fie foll bem Leibe nichts julaffen, fie babe fich benn zuvor Gott ergeben: fie foll an aller ihrer Macht teinen Gefallen haben, fonbern fich nur bloß in Gott werfen, als ware fie unmachtig und bermochte felber nichts, ba fie boch fart ift. Sie foll ftets aus fich felber ausgehen, aus ihrem naturlichen Billen, und in Gottes Willen fallen, fo tann ihr ber Teufel nichts anhaben.

14. Es thut bem Leibe mobl schmerzlich webe, daß sein Wille und Begebren gebrochen wird; aber es hilft nicht, ewig ift lange, ber Leib hat nur eine kurze Zeit, so fähret er heim in seine Mutster, und weiß nicht, welchen Augenblick der Tod kommt, so muß der Leib fort in seine Mutter: alsbann lässet er die arme Seele hinfahren, wo sie hin kann; er ist gar ein untreuer Rachbar mit der Seele.

# Die rechte offene Pforte.

Wie fich ein Mensch suchen und felber finden kann. Woher er seinen Anfang habe, und was er endlich wieder werde.

15. Siehe Menfc, betrachte bich, was bu von beinem Un= fang bift, und mas du in beinem Ende wieder wirft, fo wirft bu gemiß finden, mo bu babeim bift, in welcher Betberge bu gefangen liegeft. Much wirft bu finden, wie bu jugleich ein Denfch und ein Thier bift; bu wirft ben schweren Kall wohl seben, ift aber ein Kunklein aus Gottes Licht in die, benn kein Thier begreifet bas, benn es urffanbet nur aus bem Leben biefer Belt. Und barum erkennen wir, bag noch ein ander Leben in und ift, in dem wir ben Grund biefer Belt ertennen. Denn wenn wir aus bem Leime ober Erbe biefer Belt maren, fo maren wir Leim und Erde wie ein Bieb, bas teinen Berftand hat, wir tonnten nicht ben Grund biefer Belt ertennen; benn ein Topf tennet nicht feinen Topfer, und ein Bert ben Meifter, also erkennet auch das Bieh nicht seinen Deifter, es hat auch teine Begierbe nach ihm, benn es weiß nichts von ihm; feine Begierbe ift nur, fich ju fullen, nabren und mehren, wie bas Centrum Ratura an ibm felber ift, welches feinen Berftand vom bobern Befen hat. Denn es hat feinen eigenen Geift, bas es lebet und machfet, und bann fich wieder verzehret, und bas thuts einmal als bas andere; benn ein folch Wefen ift bas Band ber Emigfeit, welches Ratur beißet.

16. So haben wir Menichen noch eine hohere Wiffene und Erkenntnis, benn wir konnen allen Dingen ins herz sehen, weß Wes sen und Eigenschaft es sei. Auch so haben wir noch ein ander Sehnen und Begehren nach einem andern Wesen und Leben, wels ches nicht thierisch und vergänzlich ift, und auch nicht elementischer

irbifcher Speife begehret.

17. So erkennen, wir nun, daß ein jedes Leben begehret feisner Mutter, daraus es urständet, und barinnen es stehet, als uns zu erkennen ift, daß ein jedes Leben begehret das Beste, so in seinnem Centro ift, als das Herz ober Dleum, in welchem das Feuer brennet, und has Leben offen stehet, daß es ein Leben ift.

18. Denn ein jedes Leben ift wie ein Feuer, und ift doch auch

bie Quaal bes Feuers nicht bas rechte Leben, sonbern bie Tinctur, welche aus bem Feuer urständet; die ist eine liebliche Wonne, und ist die Freiheit der Natur, denn die Natur stehet in großer Angst, und zwinget sich so hart mit Begehren nach der Freiheit, dis sie die erreichet: und wenn sie die erreichet, so ist die Natur eine Schärse in der Freiheit, und will immer die Freiheit in sich fressen, daß sie mochte ganz zu einer Freiheit werden, und kann doch nicht, je mehr sie sich ergrimmet und erhebet nach der Freiheit, je größer wird die Tinctur der Freiheit; also bleibet die Natur ein Feuer, und die Freiheit ein Licht: was die Tinctur bauet, das frisset das Feuer, denn die Tinctur machet Wesenheit, ihr Centrum ist sanst, und ist ein Sinken, gleichwie das Feuer ein Ausstelien.

19. Weil aber bas Licht, als bie Tinctur, Wefenheit machet in seinem Sinken, daß es eine Wesenheit gleich dem Wasser in dem Lichte ift, und boch nicht Wasser, sondern solcher Geist und Quaal, so frisset das Feuer dieselbe Wesenheit in sich, und davon erlischet sein Grimm, und fleiget auf in der Wesenheit, und brennet gleich als ein Feuer im Dele: und das ift das rechte natürliche Leben als ter Kreaturen und beißet Tinctur.

20. Run ist wer dieß Leben zerbrechlich, benn es anfänget sich, und siehet nur in vier Gestalten, als in Feuer, Luft, Wasser und in der Wesenheit, welche Leib ist: und bescheiden wir euch noch eines in diesem Tincturleben, als ihr das natürlich sehet, das aus jedem Feuer eine Quaal ausgehet, als Luft, das ist also gestaltet: wenn das Feuer die Wesenheit in sich mit Gewalt frisset und anzeucht, so sleucht die Wesenheit auch wieder mit Gewalt aus der Quaal des Feuers, denn sie ist also subtil, das sie das Feuer nicht kann halten, und ist also ein Anziehen und Wiedersliehen: denn das Feuer will mit Gewalt das Fliehende wieder haben, und ist ein imzwerwährender Streit.

21. Also sehet ihr das, und ist ganz offen, wie das Lebensfeuer die Luft von sich lasset, benn sie will auch nicht in des Feuers Quaal bleiben, sondern sieucht mit Macht, und des Feuers Quaal zeucht die immer wieder in sich: also wird das Feuer aufgeblasen, sonst erstickte es, und wurde finster; aus denen Ursachen greisets also nach der Wesenheit als Luft, denn keine Quaal begehret das Einschließen des Todes, und das heißet auch Tod, wenn das Leben eingeschlossen ist. Weiter ist kein Tod, denn in der Ewigkeit ist nie kein Tod gewesen, wird auch noch keiner sein; sondern das man den ewigen Tod heißet, ist eine Einschließung der Tinctur, da die Tinctur weichet als eine Kigur, so bleibet das Centrum als der Feuerquall in der Finsterniß, und quillet in eitel Grimmigkeit in sich selber, und wollte gern wieder die Tinctur erreichen, und hat doch auch keine Macht, denn die Tinctur ist allein die Macht, welche das Keuer ausbläset. 22. Allhie besinnet euch ber holle und bes ewigen Tobes, benn also ift er; und verstehet, baß die Teufel die Tinctur der Sanstmuth verloren haben, welche nun ein grimmig Feuerquall ohne Wesenheit sind, benn sie haben keinen Leib. Und dann jum Andern besinnet euch des Elements Wasser; wie ihr erkennet, daß es sich im Geiste der Rreatur urstände, also auch in der Tiefe der West, welche auch ein Geist ist, und hat ein solch Leben wie eine Kreatur. Und dann jum Dritten besinnet euch, wie zweierlei Feuer sind, ein hibiges und ein kaltes; denn was die hie mit Anziehen thut, das thut auch die Kälte, die machet Wasser zu Eis, und machet ihm einen fremden Leib aus der Wesenheit, die nicht sein ist.

23. Also geben wir euch durch bieses hochtheuer zu erkennen ben Fall Lucifers, welcher also auch ins Centrum Natura griff, in die herbe Matricem, und erweckete dieseibe, daß sie die Wesenheit zussammenzog, daß Erde und Steine sind worden. Sprichst du, warum ließ Gott das zu? Er war ein Fürst und Thron der Enzgel, und ward mit der ersten Schöpfung geschaffen, darum weil er eine Ursäche des dritten Principii, verstehet der Ausgedurt, war, so nennete ihn auch Christus einen Fürsten dieser Welt: denn er hatte

einen freien Billen, wie wir Menfchen.

24. Wir machen anch oft Werke, die wider Gott sind nur zu unserer Pracht und Ehre, wie man da an den großen Schlossern und Haufern siehet: also wollte Lucifer auch als ein Gott und Schöpfer sein; welches alles ware hingegangen, denn das ist nicht sein Fall, sondern das ist sein Fall, daß er des Feuers Matricem erweckte, und wollte über die Sanstmuth des Herzens Gottes herzsschen. Das ist nun seine Hölle, und hat Gott dieselbe Hölle mit dem Himmel gefangen, als mit der Wassersmatrice; denn der Locus dieser Welt sollte ihm im Feuer brennen, so dewegte sich Gott zur Schöpfung, und schuf, so ward Wasser, welches seine grimme Hölle gefangen halt; und das ist die Ursache des Weers und der großen unergründlichen Wasser, denn an denselben Enden ist die Wastrix Natura also hart im Feuer entzündet gestanden, und geben euch dieß zum Erempel.

25. Sehet an Sobom und Gomorra! Als berer Sunde groß warb, und ber Teufel allda wohnete, und wollte also ein Reich allda erhalten, so ließ es Gott geschehen, daß der Fürst dieser Welt diese fünf Königreiche mit Feuer und Schwefel anzundete, in welchen der Teufel vermeinete zu wohnen; aber gleichwie der Teufel vermeinete, allda Herr zu sein und eine Wohnung zu haben, also gedachte Gott ihm seinen Hochmuth zu brechen, und ließ an dieselbe Orte Wasser,

tommen , und legte feine Pracht.

26. Und haben wir beg ein herrlich Erempel, wie Gott für feine Rinber, welche ihm anhangen, forget, benn ale er fabe ben Grimm, fuhrete er Loth aus Sodom. Und jum Andern habt ihr

dieses ein groß Erempel, daß, wenn Gottes Born angebrannt ift, wie ers seinen Kindern zuvor anzeiget, daß sie sollen flieben, wie ers Abraham und Loth anzeigete und sie hieß flieben, also hat er von der Welt ber getban. Gen. 19.

27. Denn die Propheten waren anders nichts, als daß sie Sottes Born ankundigten und hießen die Kinder Gottes flieben, wie dieß an Jerusalem und am judischen Bolke genug zu sehen ist, und von der Welt her bei allen Bolkern immer geschehen ist. Darum mache sich Niemand blind, und denke nur eben, was solche Unzelzung und Offendarung bedeute, so ist der Welt fürgestellet wird: es ist die Zeit des Untergangs des Drachens mit der Hure zu Bas bel, die soll hinunter in Abgrund. Wer nun nicht fliehen will, der sei doch gewarnet; wer ihr Mahlzeichen wird vors Licht bringen, der wird deß großen Spott und Schande haben, reden wir, als wir sollen.

28. Die Morgenrothe bricht an, die Sonne wird balb aufgesten: halts für keinen Tand, es ist beschlossen und erkannt worden im Ternario Sancto. Sehet die Schriftossendung an, welche die Sophisten lieber aus der Bibel würsen; aber ihr Verstand wird bald grünen: dann stehen die Krämer des Thiers und der Hure in grossen Schanden, und wird Niemand ihre Waare mehr kaufen.

29. Es zerbricht die Hure kein Schwert, sondern ihr eigner Mund ersticket'sse, denn es sind nur Lasterungen und Lugen darinnen, und da sie boch erscheinet, als ware sie Gott. Darum sagen wir, es habe ein jeder Acht auf seine Sachen, hebet eure Haupter auf, wie Christus spricht, denn die Zeit eurer Erlosung ist nahe. Lut. 21, 28. Ihr seid mit Wasser getauft, aber der mit dem heiligen Geist taufen wird, und mit Feuer seines Zorns, ist schon auf der Bahn, blendet euch nur nicht. Ioh. 1, 26, 27.

30. Also verstehet uns recht von des Menschen Leben, wie wir ist haben bemeldet. Dieses ist bemeldete Leben ist im Biehe einfach, denn es urständet nur im Principio dieser Welt, in Matrice Natura, welche allenthalben ein solcher Geist ist, und ein solch Les ben in sich selben; und im Menschen zweisach; denn der Mensch hat auch das Leben dieses Principii in sich, er begehret aber noch ein ander Leben, das da höher und besser ist als dieses. Wo nun ein Begehren ist, da ist eine Mutter, die das Begehren selber ist, denn tein Begehren kann sich selber machen, es muß aus seinem Willen entspringen, und der Wille aus der Tinctur, welche des Willens Leben ist.

31. Also wissen und grunden wir, daß in ber Ainctur bes Principil diefer Welt, als im Leben biefer Welt, nach eine andere Tinctur ift: des haben wir eine Erkenptniß in uns selber; ware keine andere Tinctur, so begehrete das Leben nicht mehr. Wir können aber nicht sagen, daß das außerliche Leben etwas mehr bes

gehret: bas begehret nur seiner Mutter, als bes Principil bieser. Welt, benn es ist nur auch ein Geist barinnen; benn kein Princis

pium begehret ein andres.

32. Ein Principium ist ein eigen Leben, und hat sein Centrum zur Natur, und barum heißen wirs Principium, daß ein ganz Regiment darinnen ist, als wie in der Ewigkeit; das nichts Höhres noch Mehreres begehret, als nur dasjenige, was in seinem eigenen Centro mag erboren werden: wie ihr dieß am Himmels und Holstenreich gut nachdenken habet, denn der Himmel begehret nur gottsliche Wesenheit, und die Hölle grimmige, morderische, feurische, herbe, hochsliegende, hartgebarende, und was des Jorns Eigenschaft ist im Feuer.

33. Also bennoch ein Begehren in und ist nach bem hochsten Sute und nach ber Ewigkeit; so ist basselbe Begehren aus bem ewigen und hochsten Willen, aus bem hochsten Wesen, und sein Leben ist aus ber hochsten Tinctur: benn wo ein Begehren ist, ba ist Feuer, benn bas Feuer begehret Wesenheit, bas es zu zehren hat, und kann boch selber keine Wesenheit machen; sondern es machet die Tinctur, und die Tinctur machet die Wesenheit, wie oben

bemelbet morden.

34, Run ist die Tinctur eine Kreatur, benn sie hat Leib, obe wohl nicht faslich, noch ists eine Wesenheit, und ist der Berstand in der Tinctur, benn sie ist ein Ringen mit dem Feuer, und fleucht vorm Feuer, und kann doch auch nicht, benn das Feuer gebieret sie und zeucht sie immer wieder in sich, und sie reiset immer mit der Wesenheit aus dem Feuer, und ist eine Gestalt wie der Rensch

Dbem bolet.

35. So geben wir euch nun recht zu erkennen : Ihr febet, wie bie Linctur scheinet, und in bem Scheinen ift tein Bewegen, sondern ein fteter Glang, und ift boch alle Rraft im Glange wie in ber Tinctur, und ift eine emige Stille, und bie Tinctur ift bas Bewegen, und auch bas Leben; alfo verftebet und recht und hoch, benn es ift ber tiefefte Grund im himmel. Das andre Begehren im Menschen nach bem bochften Gut ift bie Seele, benn fie ftehet in ber ewigen Mutter, benn ein jedes Begehren urftandet aus feiner Mutter: fo ift dieg ein Begehren ber Emigfeit, und nicht ber Emigfeit, fonbern ber Tinctur ber Ewigkeit, und ber Majeftat als des Glanzes in der ftillen Monne, wie ist bemelbet. Go nun ein Geift in feiner Mutter ift, fo begebret er nicht beraus, er will auch nichts mehr, ale nur mas in ber Mutter ift, mas in feinem Centro ift. Run finden wir aber und verfteben bas in unferm Gemuthe, bag die Geele aus biefer Mutter will, barinnen fie itt ftehet, und nicht allein biefes; fie begehret ihrer Mutter Saus, ale ihre eigene Tinctur, und die Majes ftat und die emige Rube aus ber Tinctur.

36. Alfo finden und grunden wir, und habens in mabrer Er-

tenntniff, baf bie arme Seele im Geifte und in ber Tinctur biefer Belt gefangen liegt in einer fremben Berberge, und bat nicht ibr Licht ber Dajeftat. Denn hatte fie bas, fo rubete fie und begehrete nichts mehr; und finden mir, baf fie im Tobe gefangen lieget in großer Unmacht; benn hatte fie ihre Tinctur, fo fcbiene die Da-

jeftat in ihr, in ber fie ein Rind Gottes ift.

37. Alfo, fagen wir, ift bie arme Seele Abams vom Beifte und Principio biefer Belt gefangen worden, und hat Die Tinctur biefer Belt in fich genommen, ba benn alfobalb bie Dajeftat unb Glang Gottes ift in feinem Drincipio fteben blieben : benn bie Seele feste ihren Billen mit bem Begehren in Beift biefer Belt, und ging felber barein; alfo folof Gott ben himmel in ber Seele gu, baß fie feine Majeftat nicht mehr ertannnte: ba war Jammer und groß Elend, eine ewige Rreatur gefangen zu fein in einem andern

Principio, in einem anbern Centro.

38. Allhier murben ber Seele die fieben Siegel vor bas Buch bes emigen Lebens gefchloffen; benn ihres Lebens Centrum mar que gefcoloffen und im ewigen Tobe gefangen, fie tonnte teine Beftalt ibres Lebenscentri mehr regen; sie lag in der Hölle wie ein Todtenbein, ber Drache hatte fie im Rachen, benn fie mar im Saufe bes Glends, ba mar Diemand, ber helfen tonnte, tein Engel, tein Thronfurft, thine Rreatur, und konnte ihm der Seele Centrum auch nicht helfen, benn ihr Reuer mar erlofchen. Der Beift biefer Welt batte es in fich geschlungen, benn ber Geele Willen mar in ben Beift eingegangen, und hatte fich einvermablet; er mar in einer andern Mutter, als es noch heute ift. Go nun die Mutter biefer Belt mare gerbrochen, ale fie benn gerbricht, fo mare die Seele im ewigen Tode, in ber Sinfterniß geftanden: allhier mar ber Rath gar aus, bie icone Rreatur mar vom Reiche ber Solle gefangen, Die triumphirte barüber.

#### Die hochtheure Pforte.

39. Allhie war in ber ganzen Gottheit kein Rath, es wurde, benn bas emige Bort und Berg Gottes ein Menfch, und ginge ins britte Principium, ins menfchliche Fleisch und Blut ein, und nahme eine Menfchenseele in sich, und ginge in Tob ju ber armen Seele, und nahme bem Tob feine Bewalt, ber bie Geele gefangen bielt; und ber Solle ihren grimmigen Stachel, welcher in ber armen Seele alfo ftach; und fuhrete bie arme Seele aus bem Tobe und aus ber Solle in fich felber aus.

40. Und febet ibr allbie, nachbem bas Wort Menfch geworben, hat fich berfelbe Mensch laffen ans Rreuz hangen, und ift am Rreug in Tob eingegangen : verftebe, ber neue, lebendige Menich aus Sott geboren ging in Tob und in Abgrund, und zerbrach ben Tob in der Seele, und eröffnete das Centrum der Seele; denn er brach alle sieben Siegel des Centri Natura, daß die Seele wieder eigens machtig ward, benn er zundete wieder an das gottliche Feuer in der Seele, daß die Seele wieder aus ihrem eigenen Feuer die ewige Tinctur erreichete.

- 41. Also kam sie wieder in ihre erste Mutter, in Kraft und Majestat, und der alte Abam hing am Kreuz als ein Fluch aken Teufeln zu Spott. Da mochten sie nun mit machen, konnten sie viel, als sie denn geschäftig waren bei den Sophsten und Autichristen, den Pharisaern: da liefen die Teufel nun mit den anderen Listen zu Winkel, und verbecketen die Auferstehung durch die Oraschendiener, die Pharisaer, welche doch wollten Gottes Diener sein, und dieneten aber dem Teufel in seinen Lügen; wie noch heute gesschiehet, da man den Tod und die Kraft Christi einschleußt und verleugnet.
- 42. Dieses Kreuzhängen ist anders nichts, als wie die Seele auf dem Kreuze im Gentro Natura urständet aus dem Verdo Domini, da der Name der Dreizahl stehet. Allda hat sich das Wort des Vaters beweget, und ist in die Menschheit, wie vorn von der Jungkrau gemeldet, eingegangen, und ist auf dem Kreuz in der ewigen und irdischen Jungkrau Mensch worden, und hat den alten Menschen sammt allen Teuseln und ihren Hochmuth auf dem Kreuze, schaugetragen, und den Tod am Kreuze erwürget, und durch ihn durchgebrochen, und also den adamischen Menschen mit Fleisch und Blute im Tode schaugetrogen, und von ihm alle Irdisceit geworfen, und mit Gewalt durch den Tod ins Leben bracht: also ist er in Gott neugeboren, und siet auf dem Regendogen auf der Wessenheit und Farben der Ewigkeit, in der Kraft der Masestät, und ist ein Herr Himmels und dieser Welt, und gin Richter der Hölle, und eine Macht über den Tod.
- 43. Und habt ihr biefes einen gar gerechten Grund, die ihr in Chrifto wiedergeboren werdet: daß gleichwie Chriftus seinen Leib, ben er in Maria seiner Mutter empfing, beides himmlisch und irz bisch, wieder aus dem Tode führete, und nur die irdische Quall, als ben Geist dieser Welt, von sich warf: also mussen auch unsere Leizber in Kraft der Seelen, welche in ihm sind, das ist in seinem Worte und Herzen, welches überall ist, am letten Tage wieder hervorgehen, und nur diese Quall und Geist von sich werfen.
- 44. Denn in bem gang verberbten Leibe flehet keiner auf, sonbern in Chrifti Fleisch und Blut: aber ber verberbte Geift, wels der in ber irbischen Matrice in ihrer Tinctur bleibet, soll vor Sottes Gericht erscheinen am Ende der Tage, und wird allba die Senstenz und Urtheil vom Richter Christo gesprochen werden; und alse

bann nach bem Spruche gehet alles in fein Mether: benn biefes

wird ber Geift Gottes, ber bie Welt fchuf, erequiren.

45. Das ich aber nicht abermal falfche Deuter kriege, die dies sent verfälschen, wie mir der Geist zeiget; du sollst wissen, das, wenn die Seele im Wort, und Geiste Christi neugeboren wird, auch noch in dieser Zeit, so wird auch die erste Wesenheit, als der Seele innerer Leib, den Abam im Paradeis hatte, aus der ewigen Jungstrau, in welcher er ein Mensch geschaffen ward, neugeboren, und krieget Christi Fleisch.

46. Diefer neue Leib, in welchem die neugeborne Seele ftehet, der stedet im alten verderbten Fleische, und ist unbegreislich
und unsterblich: aber der alte Mensch vom Geiste dieser Welt empfangen, muß verwesen in der Erde; er gehet in seine Mutter, die
wird ihn am lehten Tage mussen zeigen und darstellen; aber nach
ber Sentenz Christi gehet er ins Aether, und ist nur als eine Figur vor dem ewigen neuen Menschen; denn es folgen dem Men-

fchen in berfelben Rigur alle feine Berte nach.

47. Alfo auch die zur Stunde des letten Gerichts noch leben, benen fattet auch der alte Mensch mit Vergehung der Welt hin ins Aether: denn es werden aller Gottlosen Leiber in der Mutter darzgestellet werden, als im Geiste dieser Welt, und werden die Seelen ihre Sentenz horen; dann vergehen auch mit der Mutter ihre Leisber, und stehen als eine Figur, und ihre Werke folgen ihnen nach in Abgrund.

#### Das 9. Kapitel.

Wom breifachen Leben, und vom Trieb und ganzen Regiment des Menschen in dieser Welt; hoch zu betrachten.

Mir ift gezeiget, was ber Teufel im Sinn hat, als wie er biese werthen und hohen Schriften will verbeden: darum sehet euch vor, ihr Kinder Gottes, glaubet den Sophisten nicht zu viel, die da schreien: D Reher, Reher, Feuer her! Es ist nicht des heilisgen Seistes Stimme, sondern des Antichrists und des Drachen: denn diese Schriften werden dem Teusch sein Rauchloch gewaltig ofsendaren; und nicht allein dieses, sondern sie stellen die Hure zu Babel dar ganz offendar, als eine Hure am Pranger.

2. Darum, weil es ben Menschen bes Seistes bieser Belt nur um ben Bauch zu thun ist, daß sie nicht gern wollen ihre Shre und Gut verlieren, sondern viel lieber Gott und himmelreich, so werden wir von der Hure durch des Teufels Tried verfolget werden. Da sehet euch vor, ihr Kinder Gottes, und sehet nicht auf das Hohe, das Gewalt hat, sondern betrachtet eurer Seelen Wohlsahrt; das lassen wir euch zur Lete.

3. Chriftus fpricht: Niemand gundet ein Licht an, und fledet es unter eine Bank ober Scheffel, sondern setzet es auf den Tisch, auf daß alle, die im Hause sind, bavon sehen. Matth. 5, 15. Das sollen wir auch thun, und unser Pfund, welches und hochtheuer gegeben ift, nicht in die Erde graben; benu wir sollen am Zage Gottes Gerichts davon antworten, als uns der Mutter Geift zeiget.

4. Ists, daß die Erkenntnis dieses Geistes mochte auf Jemandfallen, der wird wohl erfahren, was das ist, wir durfen keine Lobbriefe. Christus ist unser Brief, an dem gnüget uns, und darf
sich Niemand nach meinem Namen nennen. Alle die wir Christum erkennen, die ziehen wir ihn an, und sind alle seines Leibes Glieber; wir nennen uns Christen und Gottes Kinder, und Brüsber und Schwestern unter einander.

5. So wir nun unser Regiment unsers Lebens betrachten, so finden wir darinnen einen gewaltigen Streft, welchen der Teufel mit der Geele balt, und auch der Geist dieser Welt mit der Seele: benn in dem Geiste dieser Welt ift auch ein Wiffen, zwar tein gottlicher Berstand, aber es ist ein Wiffen in die Matricem, als

ine Centrum Datura eingepflanget.

6. Denn biese Welt vor ber Schöpfung ift in ber ewigen Weisheit, als eine unsichtbare Figur von Ewigkeit gestanden, und bie ist nun zu dem Ende als ein eigen Principium geschaffen, daß sie soll alle ihre Wunder und Werke zum Wesen bringen, daß sie nach der Zeit erscheinen in ihrer Figur. Also ist ein natürlicher Streit darinnen mit dem Menschen, denn keine Kreatur kann der Welt Wunder an Tag und Licht bringen, als der Mensch: darum hat sich auch der Geist dieser Welt also sehr nach dem Menschen gesehnet und den seist dieser Welt also sehr nach dem Menschen in ihm erzeigen, daß der Mensch sollte alle Kunst und Sprachen in ihm hervordringen, darzu aus der Erde, aus den Metallen den Geist und das Herz, als den eblen Stein Lapidem Philosophorum, welcher zwar seit Salamonis Zeit ist von wenigen erfunden worden, aber doch ist am Ende noch heller wird erfunden werden, als wir erkannt haben.

7. Denn wer unfere Schriften recht verstehet vom Centro Rastura, von seinem Trieb bis zur Dreizahl auf bem Rreuz, und bis zum Glanz ber Majestat, ber kann ihn wohl in Metallen finden. Es ift nicht schwer, er lerne nur ben rechten Eingang, so hat er

bas Ende nabe, bavon wir allhie nichts melben follen, benn bas

gehoret ben Dagis, welche Magi geboren find.

8. Wir reben allein von der Natur Grund, und vom Seiste dieser Welt, und zeigen euch dieses, daß der Seist dieser Welt mit einer solchen Inclinirung geschaffen ist, daß er einen solchen natürslichen Willen hat, sich mit aller Heimlichkeit zu offenbaren, wie das vor Augen ist, was er gedauet hat, wie er ihm ein Regiment und Reich auf Erden hat zugerichtet. Sehet nur an den menschelichen Lauf, vom höchsten Stande bis auf den niedrigsten: diese ganze Ordnung hat der Seist dieser Welt so gebauet, und Sott hat das verhänget, denn Gott ist nicht ein Jerstörer, sondern ein Erhalter, was seine Macht aufvauet, und hälts für seine Ordnung; denn es wird nichts hervorbracht, das nicht in der Ewigkeit gestanden wäre.

9. Ihr muffets aber recht verstehen: Die Holle und ber Jorn ift ber Abgrund, und mischet seine Bunder mit ein, als ihr hieses sebet, wo ein guter Acker ift, und obgleich ber Samann guten Samen sate, so wachsen boch Dorn und Diftel barunter; wie uns benn Christus ein solch Gleichnis vom Samann giebet, da ber Teufel Unkraut unter ben Samen sate. Matth. 13, 24. Wie nun dies im Menschengemathe ift, also ifts auch im Geist bieser Welt.

10. Ihr follet wissen, bag alles bose Unkraut von Dornen und Difteln, auch von Schlangen, Kroten, bosen Thieren und Würsmen seinen Urstand von ber grimmen Matrice hat. Denn in Zeit ber Schöpfung ift alles, Bos und Gut, hervorgangen, ein jedes nach seiner Art und Eigenschaft; es ist in allen Dingen Boses und Gutes; und hat sich das Reich des Jorns ganzlich mit eingebilbet, darum ist die Frucht bose und gut, und sollte Adam nicht davon effen.

11. Ich gebe euch bieß zu erkennen an ben Früchten ber Erbe, wie alles Bos und Gut unter einander stehet, und hat jedes seine Nugbarkeit, das Bose sowohl als das Gute. Es stehet alles zu Gottes Bunderthat, und bienet dem Geiste dieser Welt; was eines verderbet, das heilet das andre, und das ist auch Bunder.

12. Mehr sehen wir das große Mysterium an den Baumen, wiewohl die auch unterschiedlich und vermischet sind, noch erkennen wir die paradeisische Sestalt: denn sie tragen ihre Früchte auf Zweisgen, und ist die Frucht ein andres als der Baum; der Baum ist ditter, und die Früchte suß. Und geben wir euch dieß zu erkensnen, das wir noch heute paradeissische Baume und Früchte haben, wenn nur der Fluch nicht darinnen stedte: das Paradeis ist daraus gestohen; und ist die Frucht nun alle mit einander ein solch Essen als der Apfel war, daran Eva den Tod fraß.

13. Und wiffet, baf fich bas Reich bes Borns im Garten in Geben mit einbrangete, welches-einen Baum zeugete, welcher Frucht

trug als noch beute alle Baume, welche wir effen.

14. Allein biefes ist zu betrachten, bas bem Menschen seine Frucht nicht wächset, er muß bieselbe pflanzen, wie ihr sehet an allen Baumen, im Holze und Halmen; und begehret ber Mensch nicht gern ber Erbe Effentien, es sei benn gar ein mild Kraut, sondern er trachtet nach der andern Geburt aus ber Erde, als nach dem Korme. So ist das Obst auch die andere Geburt von der Erde; daran wir erkennen unsere Hoheit.

15. Allein vor dem Fall hat das Paradeis durch alle Baume gegrünet, und durch alle Frucht, welche Gott dem Menschen schuf. Als aber die Erde verfluchet ward, so trat der Fluch in alle Frucht, und war nun alles Bos und Gut, in allem der Tod und das Faulen, welches zwor nur in dem einigen Baume war, der da Bos

und Gut hieß; barum freffen wir an allen Fruchten ben Lob, und

herrichet ber Beift bos und gut in uns.

16. Es herrschet ber Geist bieser Welt in uns, und auch ber Teufel mit dem Borngeist, und ein jedes erzeiget seine Wunder mit dem Menschen. Es ist ein großer Streit um des Menschen Bild, ein jedes Reich will das haben. Die Holle im Borne spricht: Er ist aus Naturrecht mein, er ist aus meiner Wurzel gezeuget, und siehet in meiner Wurzel. So spricht der Geist dieser Welt: Ich habe ihn in meinem Leibe, und gebe ihm Leben und Nahrung, und ziehe ihn auf, und gebe ihm alle meine Kraft und Wunder, er ist mein! Und das Reich Gottes spricht: Ich habe mein Herz baran gewandt, und habe ihn wiedergeboren: er ist aus meinem Reich ausgangen, ich habe ihn gesuchet und wiedersunden; er ist mein, er soll meine Wunder offenbaren.

17. Also ist ein heftiger Streit im Menschen und um ben Menschen. Sehet an seinen Wandel, was er thut; sein Begehren stehet vornehmlich in dreien Dingen, und das sind drei Reiche, die regieren ihn auch; und in welches er fällt, da liegt er. Er begehret erstlich Macht, Ehre und herrlichkeit, daß ihn alles soll fürcheten und ehren, das ist eben des Teufels Griff: also ist er auch gessinner, und dem thut er Genüge, so viel er kann. Und dann zum Andern so begehret er Reichthum, Gut und Geld, viel zu fressen und zu saufen, und wie er das auch krieget, darnach fraget er nichts: das ist der Geist dieser Welt, der begehret nur hulle und Kulle,

als ein Thier thut.

18. Und bann jum Dritten so begehret er auch bas himmels reich, achzet und wunschet barnach, aber in großer Unmacht, und stehet immer im Zweifel, er sei ein Sunder, Gott wolle sein nicht: dens noch seufzet er sehnlich barnach, und wollte gern selig werden; er betet, und zweiselt boch auch; er hoffet und zaget; er hoffet der Abstitung und Erlösung von einem Tage zum andern: er benket ims mer, morgen wirds gut sein, morgen wirst du Kraft haben auszusgeben in ein ander Leben, — das treibet er immerdar.

19. Richt reben wie alfo von ben Saumenschen, welche nur im Dreft liegen, bag fie nimmermehr keinmal Abstinenz suchen; sondern wir reben vom armen Sunder zwischen himmel und Solle,

welcher beiber Erieb hat, und laffet fich bennoch halten.

20. Run sehet, was thut aber der Mensch? Er folget allen Oreien, er suchet immer Macht und Ehre bis an sein Ende; und suchet immer Seig, Geld und Sut, Fressen und Sausen; und ob er viel überlei hat, so hat er doch im Geize nicht genug, er thut, als sollte er hie ewig leben. Und dann zum Oritten so ächzet er sa: benn der armen Seele ist sehr dange, und fürchtet sich immerdar vor dem Teusel und Gottes Jorn, und wollte gern ertöset sein; aber die ersten zwei Reiche drücken sie nieder, und sperren sie in ihren Kerker, das sich manche arme Seele auch verweget, und sich in Abgrund stürzet, und an Gottes Reich verzweiselt.

21. Man fpricht: ber Teufel tomme zum Menschen in Engelsgestalt; und bas ist mahr. Siehe, was thut er, bag er bennoch für einen Engel und fromm gehalten wird? Wenn die arme Seele sich also unruhig erzeiget, und bem Leibe oft ben Tod und Gottes Born unter die Augen stellet, so wehret er nicht, er lässet oft die arme Seele mit dem Leibe hinlaufen, in Steinhaufen, oder wo sie hin will; am liebsten führet er sie in die Mauerkirchen, und spricht dann zur Seele, du bist ja fromm, du gehest gern in die Atrobe.

22. Was thut er aber? Wenn man in bem Tempel Christi lehret von der neuen Geburt, so sate er andere Gedanken im Geist bieser West in Menschen, etwan feinen Geiz, etwan wendet er ihm die Augen auf Hoffart und schöne Gestalt; etwan sanget er den Geist mit der Lust der Imagination gegen Manner und Weiber, nachdem er eines Geschlechts ift, und kipelt das Herz mit Brunst,

etwan gar mit Schlafe.

23. Wenn aber ber Prediger ein Sophist und boshaftiger Ehstenrührer ift, ober manchen um seinen Wohlverdienst guter Meinung amtshalber strafet: o ba thut ber Teufel Thur und Thor auf und kigelt das Herz, und das Herz wünschet noch immer mehr, immer bas, das ist fein. Wenn nun berselbe Mensch aus der Kirche gehet, so kan man alle Worte auswendig, und noch viel bester, was den Leuten zur Schmach gehöret, da frisset man sich eine ganze Woche mit; der Teufel kigelt immer das Herz mit, es ist ihm lieber als Sottes Wort.

24. Stehe, das ist ein Teufel in Engelsgestalt, daß ber Mensch meinet, wenn er nur in die Kirche läuft neben Andern, so sei man ja ein guter Christ. Aber wenn du nichts mehr als Spott und Scherz gelernet, hast, und dasselbe den Deinen heimbracht; so hattest du besser gethan, wenn du dich diese Zeit hattest in einem Mistepsuhle gesielet, oder hattest doch geschlasen, so hatte bir doch der Teufel dein Herz nicht in der Mauerkirche verleget mit Brunst

und Spotte. D wie ein seliger Schlaf ift bas in ber Kirche, so man in berselben Beit ben Teufel ins Herz zu Gaft labet! Beffer geschlafen, als in Brunft geimaginiret, ober Lafterung eingefaffet.

25. D ihr Sophisten, die ihr eure Predigt mit Kafterung der Alten, die langst gestorben sind, zubringet, die ihr aus Reid und Begierbe ofters fromme Herzen lastert, wie wollt ihr bestehen mit eine ren Schästein, die ihr sollet an gruner Aue weiden, und auf Christi Stragen führen zur Liebe, Reuschheit und Demuth, und ihr schüttet Lasterung in sie? Ihr waret besser mit eurer unbilligen Lasterung im Wiehstalle als auf der Kanzel, so versühret ihr boch Riemand.

26. Solches rebe ich nicht aus Begierbe, sonbern thue, was ich soll: ich schmache Niemand barmit, sondern bede nur bes Teufels Rauchloch auf, daß man boch sehe, was am Menschen ist, in einem als im andern; er sei benn neugeboren, so widerstehet ber

Beift bem Teufel, und ftoget ihn von fich.

27. Der andre Teufel ist kunftlicher als bieser, der ist auch also ein glinzender Engel mit Kuhfüßen. Wann er siehet, daß die arme Seele zaget, und begehret Buße und Abstinenz, der spricht: bete und sei fromm, thue einmal Buße; und wenn die Seele will beten, so schlüpft er ins Herz, und nimmt dem Herzen den Berzstand, und machet eitel Zweisel darinnen, als hore es Gott nicht; er mahlet die Sunde dem Herzen vor, und spricht: Morgen ists besser, laß nur ab, du wirst ist nicht erhöret. Da stehet dann das Herz, und zählet die Worte des Gedetes, wie es etwan gelernet hat, nach einander her, und der Teufel nimmt die Kraft vom Herzen, daß die Seele nicht kann das Centrum Natura ergreisen mit einem Mauersturm, wie Christus spricht: Der Teufel nimmt das Wort von euren Herzen, daß ihr nicht gläubet und selig werdet. Luk. 8, 12.

28. Also bleibets abermal also stehen, und heißet gebetet: aber es ist nicht gebetet, sondern nur die Worte gesprochen, nicht im Seelengeist im Centro, da man das Feuer ausschläget, sondern im Munde, im Geiste dieser Welt, und fahret in die Luft, als sonst ein Wort, da man Gottes Namen vergebens mit führet. Albie heißets: Du sollst Gottes Namen im Munde nicht unnühlich führen; denn Gott wird den nicht ungestrafet lassen, der seinen Namen unnühlich sühret. Erod. 20, 7. Zum Beten gehöret Ernst, denn Beten ist Gott rusen und ihn bitten, mit ihm reden, aus der Sünde Haus in Gottes Haus gehen.

29. Wehret dir der Teufel, so sturme ihm die Solle, sete an ihn als er an bich, bu wirst ersahren, was hier gesaget ift. Ift er start, mache bich noch starter, du haft in Christo größere Gewalt als er. Und daß du aber an Gottes Gnade zweifelst, deß bast du auch große Sunde; er ist immer barmherzig, und ist sonst

tein enberer Wille in ihm als barmherzig fein: er kann sonft anders nichts thun, seine Arme sind Tag und Nacht ausgebreitet nach bem armen Sunder: und so einer kommt, und stürmet also die Holle, so ist größere Freude damit vor Gottes Engeln als für neuns undneunzig Fromme, die das nicht durfen, wie uns Christus selber lebret. Luk. 15, 7.

30, Es ist mit einem solchen Teufel, ber einem Menschen bas herz verbedet, nichts bessers zu thun, nur nichts von wegen ber Biele der Sünden mit ihm gedisputiret, sondern alle Sünde auf einen Hausen geraffet; und wenn ihrer so viel wären als Sand am Meer; und dem Teufel auf seinen Hals geworfen, und im Herzen gesprochen: Gehe din, Teusel, du bist Ursache an alle diesem Uebel, die Sinde apfere ich dir, aber Gottes Barmherzigkeit und den Tod Christi mir, darin will ich mich verwickeln; kannst du, so fris micht Und nur veste auf Christi Berhelsung gesetzt, und den Sturm durchaus in Christi Tod und Wunden und Leiden und in seine Liebe gesetzt: weiter nicht viel mit der Sünde gedisputiret, denn der Teussel wielest sich nur darein, und mutet die Sünde auf, daß du sollst zagen.

31. Berluche es also, bu wirst hald einen andern Menschen seben und schlen, mit anderm Sinn und Willen: keben wir als wir wissen, und selber ersahren haben, und nicht in Wähnen oder Meinen, oder aus historien, sondern von dem wir Grund haben, und ein Kriegsmann weiß, wie er im Kriegs ist; der es aber nicht ersahren und nie darbei gewesen ist, der denket immer anders. Soldes melden wir zur Lehre und Unterweisung aus Liebe, als ein Geist, der da redet, wie es ihm ergangen ist, Andern zum Crempel; ob Jemand uns wollte nachfahren, der mird erfahren, obs wahr sei-

## Die Pforte bes tiefen Grundes bes Menfchen.

32. Bon der Welt her ift ein Bant um biefes gewesen, weil biese Pforte mit Abam ift versentet gewesen, und wir in Finsternis sind gefangen gehalten worden: weil es aber uns Gott gonnet und eröffnet, und auch einen starten Willen zum Ausschreiben giebt, so sollen wir das thun; und banten bas Gott bem Bater in Christo Jesu in Emigkeit, der uns eribset hat aus der Finsternis des Lobes.

33. Wenn wir wollen wissen, was ein Mensch ift, und warum ein solcher großer Unterscheib unter ben Menschen ist, daß einer nicht thut als der andre, auch daß einer in Form und Gestalt anders ist als der andre, so mussen wir seinen innersten Grund, von der Menschwerdung, vor uns nehmen und betrachten, so sinden wir alles. 34. Dem so ber Mensch in Sott wiebergeboren ift, das et im Lichte flebet, und so ber von seinem Urstande aufänget zu fore schen, so socichet der Seelengeist in allen breien Principien, was er in einem jeden sei: als wir denn solches erkennen, und können and bers nicht sagen, daß wir in der Bildnif des Geistes und auch des Leibes in allen dreien Principien nur einerlei Regiment in und haben.

36. Aber es stehet in breien Quallen: nach jedem Principio wird der Geift und Leib getrieben; und nachdem ein Principium im Menschen die Oberhand trieget, daß sich ihm ber Mensch mit seinem Billen eineignet, nach demselben machet er seine Berte, und

Die anbern hangen ihm nur an, ohne genugfame Macht.

36. So wir aber von ber Bildnis sollen reben, is mitfen wir seben, was fie im Grunde ift. Denn wir werben gestet wit einem Gunen in einem Acker in die Matricem. Nun siebe, betrachte bich, was gehet verher? Nichts als ein sehnlicher Wille Maines und Weibes zu der Bermischung, und wird boch nicht allezit die Frucht begehret, als man das an huren und Buben Erempel hat, auch wohl in der Ebe.

37. Run fraget siche: Bas ist benn ber Trieb im Mannlein und Weiblein aller Geschechte, sawohl im Menschen? Sehet, in ber Ewigkeit ist alleh in einem Wesen gewesen, als die Tinctur, welche ist das Centrum und Ursache des Lebens, wie vorn nach ber Lange gemelbet: und dann die Wesendheit, so aus der Tinctur erboren wird, welche auch alle Gestalt des Centri hat, aber ohne Feuers denn sie ist ein Sinken, und kann das Leben in sich nicht anzünden, sie ist leiblich und giebt Leib, aber nicht Leben, denn das Keuer giebt Leben.

38. Und geben wir euch bas in ber Vermischung zu verfleben: ber Mann hat die Tinctur, bas Weib die Wesenheit, als die Matrix, so aus der Wesenheit erboren ist. So sehet nun, in der Ewisseit war es in einander, und stund diese West darinnen ats eine Figur, benn die Weisheit hatte die Tinctur beschattet und in sich genommen, wie der Leib den Geist: und das mochte nicht zum sichtbaren Wesen vor den Engeln gebracht werden, Gott bewegte bein die Ewigseit, denn die Engel sind in seinem Wesen.

39. Nun fo fich Gott, als die Dreizahl, bewegte, so ward bamit beweget bas Centrum Natura in der Ewigkeit, so ward alles
fubstantialisch, wesentlich; die Tinctur ward wesentlich, und regieret,
und die Wesenheit ward materialisch, und ward aber auch nicht ge-

ttennet, benn bas tann nicht fein, es ift Gin Befen.

40. Als nun Gott bas Flat in bie materialische Besenheit feste, ober wie ich rechter sagen möchte, erweckete, bas bas Bort in bie Wesenheit sprach: Es geben hervor allerlei Thiere und Sesschlechte, jedes nach seiner Art; so gingen aus ber materialischen

Masenheit zwei Geschlechte, und alles im Leibe: benn die Ainctur nahm Wesenheit an sich durchs Verdum Domini; und der Geist der Wessenheit nahm auch einen Körper an sich, und waren also zwei Geschlechte.

41. Der Rorper ber Tinctur hatte bas Gentrum bes Lebens in fich, und ber Korper ber Wefenheit hatte nicht bas Gentrum gum Feuerauffchlagen: er hatte wohl bas Leben, aber ein blobes Lebens

bas zeigen wir euch recht zum Berftanbe.

42. Sehet an ein glubend Eisen, das treibet zween Seifte von sich, als einen hitigen, der hat das Centrum, und kann ein ander Feuer anzunden und erwecken; und dann einen luftigen, ans welschem Basser kommt, der hat auch alle Kraft des Feuers: aber die Tinctur ist nicht Feuer darinnen, sondern es ist ein emiger Schluß, das darinnen kein Feuer barinnen, und ist doch des Feuers Seift, welcher sich aus dem Feuer urständet, und hat sein Leben gleich dem Feuer, denn in der Ewigkeit ist kein Tod; darum kann im weihlichen Geschlechte aus ihren Lincturen kein Leben kommen, die Matrix muß vom Manne die Ainctur in seinem Samen bes kommen.

43. Alfo bescheiben wir euch des Grundes ber zweierlei Geichlechte, des mannlichen und fraulichen: benn als Gott das materialische Wesen schuf, so gingen aller Essentien im Centro Natura.
Geschlecht hervor nach allen Eigenschaften; denn als ihr sehet die
Sterne, wie je einer eine andere Eigenschaft hat als der andre,
welche alle aus dem Centro Natura nach der materialischen Wesenheit sind erschaffen worden; also sind in der materialischen Wesenheit alle Essentien gestanden, und hat das Fiat alles an sich gezogen, nach dem Geschöpfe der Erde: allda hat jede Gestalt der Tinctur und des Geistes des andern Geschlechtes ein jedes seinen Leib
figurirt nach seiner Eigenschaft, als zu Thieren, Bögeln, Würmen,
Fischen, Bäumen und Kräutern, auch zu Metallen und Erden, alles nachdem ein Leben gewesen ist.

44. Und habt ihr biefes guten Berfland, am Unterscheib ber Tagewerke. Denn ben erften Tag schuf Gott bas materialische Basser, welches ein unmächtig Leben hat, und ein Riegel vor das Feuer bes Jorns ift, und bem Teufel vor sein Rauchloch, indem er vermeinete, im brennenden Feuer über Gott herrschen zu wollen; und die Erbe und Steine; baß also das Grobe weg-tame, welches in tobtlichen und grimmigen Effentien flund, baher

Queifer vermeinete, Ronig und Schopfer barinnen ju fein.

45. Als nun bieses geschah, so sprach Gott: Gen. 1, 3. 4. Es werde Licht; bas ift, es thue sich auf bas Licht ber Tinctur, und es ward licht, da scheibete Gott bas Licht von ber Finsternis; versiche allhie recht: er verschloß bas grimmige Feuer, bas Lucifer erweckete, welches urständet aus der Finsternis, und ließ brennen

bie Linctur in ber Quinta Essentia, als im Fetten bes Baffergei-figs, als in einem Dele.

46. Also brannte bas Leben in ber Tinctur, und verwandelte bas Fette als das Del in eine Quintam Essontiam, als Blut, und brannte bas Leben im Blute, benn darinnen stehet die edle Ainctur; und hat Gott das Centrum zum Feuer in seiner Macht beshalten, benn er hats in die Finsternis beschlossen, als es von Ewigskeit in der Finsternis gestanden, und stehet also alles Leben in seiner Hand: benn so er lässet das Feuer in die Tinctur kommen, so ist der Geist im höllischen Feuer.

47. Als nun das Licht aus der Sinctur schien, da scheidete er die Tinctur in zwei Theile; als sie sich benn selber scheidet, als in das Feuerleben, und in das Luftleben, wie droben am nachsten Blatte gemeldet worden; und schuf die zwei Leben, das Feuerleben zu einem Himmel, als eine Beste zwischen die heitige Sanstmuth, als das Herz Gottes, und zwischen den unmächtigen Luftgeist: und gehet die Luft doch aus seiner Mutter der Tinctur, des Feuergeisstes, und wohnet Gott zwischen beiben.

48. Der Feuergeist ber Tinctur hat die Ewigkeit in feiner Wurzel, und ber Luftgeist hat das materialische Leben, das sich also mit der erweckten Wesenheit hat geurständet, und regieret das aus ferliche thierische Leben, benn er ist das thierische Leben aller Kreasturen, auch Baume, Kraut und Gras; er hat auch eine Tinctur

in fich, aber nicht gnug machtig.

49. Also sehet ihr, wie das Leben im Wasser stehet, und hat zwei Regiment, als Feuer und Luft; und sehet, wovon das Blut urständet, welches eine Kreatur edler macht, als die des Bluts nicht hat; die hat eine falsche Linctur, und ist aus dem Willen' des Lensfels herkommen, als ihr an Nattern und bosen Wurmen sehet, die haben nicht die edle Linctur; sondern als der Leusel vermeinete, ein herr in der Linctur zu sein, und wollte schaffen, hat er in seinem Willen ein solch Leben erwecket, welches nun ist, doch nicht alles, sein ist: wohl ist er derselben Sssentien, und die Leusel siguriren sich auch in der Holle nur zu solchen Schlangen, dosen Würmen und scheußlichen Thieren; denn anders können sie nicht in ihere eigenen Gestalt, wiewohl sie keinen Leib von der abgetheilten Linctur von ihrer Wesenheit haben, sondern aus dem Centro Raturd, aus der strengen Matrice, aus der ewigen Wesenheit, aus der Finsternis, welches ein geistlicher Leib ist.

50. Als nun Gott die Erde geschaffen hatte, stund das Bafeser auf der ganzen Erde: das zertheilete Gott, daß die Erde trocken ward, und hieß das Waffer Meer. Gen. 1, 10. Das heißet in der Natursprache eine Berbeckung und Haltung der Grimmigkeit des Teufels, ein rechter Spott des Teufels, daß seine Macht ersof-

und ber Menfch fcwerlich ergreifen mochte. Alfo granete bie Erbe in ihren eigenen Effentien und Tinctur, welche in ber erften Schop-

fung mit ergriffen marb.

51. Es wird euch auch recht gewiesen, was Moses saget: Gott habe das Wasser über ber Beste von dem Wasser unter der Beste geschieden, das ist in Rreaturen, Wasser und Blut; denn das Wasser über der Beste ist Blut, und darin bestehet die Tinctur, das scheibet der Himmel vom Wasser unter der Beste, als vom elemenstischen Wasser; wie wir denn sehen, daß ein jedes seine eigene Wohnung hat, und sein Regiment, davon an einem andern Orte weits läuftig mag gehandelt werden.

52. Allein wir verstehen barinnen zwei Reiche, als im Blute in ber Tinctur wohnet die Seele, und im Wasser ber Luftgeist, welder zerbrechlich ist, benn er hat geanfanget, und die Seele nicht: benn die Tinctur ist von Ewigkeit, und barum mussen auch aller Geschlechte Figuren in Ewigkeit bleiben. Das haltet nicht für Tand,

es ift wahr.

53. Als nun himmel, Erbe und Element also stemiret waren, stund die feurige Ainctur als ein scheinend Licht, und war ein Firmament, das hieß him mel, denn diese Welt hatte sonst kein Licht. Da ließ Gott das Centrum Natura aufgehen in der geschaffenen Wesenheit, denn dieß ganze Principium ward nur ein Leib; da brach sein herz hervor, mit seinem eigenen Willen und Sinsmen, aus den Essentien, das ist die Sonne; und die Sterne sind ihre Essenien, und die sechs Planeten sind die Geister am Centro des Herzens, und die Sonne ist ihr Herz, alles aufrecht, wie die Sottheit ist von Ewigkeit gewesen.

54. Also kam ein recht Leben und Verstand mit Bernunft und Sinnen, aber boch thierisch, in die außere Tinctur, und in Geists luft, und stunden nun also die großen Bunder offenbar: benn Gott hat sich offenbaret in sigurlicher Gestalt. Und siehest du, daß es wahr ist; betrachte, was wir vorn haben vom Centro der Natur geschrieben, die zum Lichte der Majestät, und von der Dreizahl, so sindest du allhier in dieser Welt ein sigurlich Gleichnis. Betrachte

die Planeten!

55. Saturnus der erfte und höchste ist herbe, kalt, dunkel, und machet das Begehren und Anziehen, denn er ist die Schärfe. So du dieß willst eine rechte Erkenntnis haben, so mußt du die Planeten verwechseln. Erstlich nimm den Obern und dazu den Unstern, denn am Rade ists überall oben und unten, verstehe am Rade des Lebens; und es drehet das Obere zum Untern, wenn es umges het, welches allein bei den wahnwihigen Menschen und Thieren, welchen das Rad Natura brehend wird, verstanden wird, denn das Kreuz halts.

56. So fiehe recht: Saturnus zeucht an fich ben Mond, ber

stehet unten, insachet in ber Matrice der Kreatur die Leibwerdung, als Fleisch, denn Saturnus und Mond machen Sutphur; nun begehret Saturnus nur einzuschließen, er fasset und halt, als den Liquor zu einem Sutphur: nun hat er aber nicht Sul, denn Sulist aus der Freiheit, sondern er hat Willen, und das Wosen hat Sul, denn es urständet von Majestät.

57. Run siehe, unter bem Saturno siehet Jupiter, ber ift ans Kraft Solis als ein Berg bes Saturni, sonst ware tein Begehren, tein Saturnus, benn die Ratur begehret allein herz und Solis;

wiewohl Jupiter nicht Gol ift, fonbern Sirn. Und mertts.

58. Das Rab Natura windet fich von aufen in fich hinein, benn die Sottheit wohnet im Inneren in fich, und hat eine folche Figur, nicht daß mans kann mahlen, es ift nur ein naturlich Gleichniß; gleichwie fich Gott in der Figur diefer Bett abmablet,

baf Gott ift überall gang, und wohnet alfo in fich felber.

59. Merke: bas außerliche Rab ift ber 3obiacus mit bem Gesflirne; und hernach die sieben Planeten bis auf Gol, nach Gol-Kener, nach Feuer Linctur, nach Linctur Majestat, nach Majestat die Dreizahl mit dem Areuze. Obwohl diese Figur nicht genug gesmacht ift, so ist es doch eine Nachdentung: und könnte mans auf einem großen Eircul fein entwerfen, den weniger Berständigen zue Nachdentung.

60. Alfo merte, bas Begehren gehet in fich hinein nach bem herzen, welches ift Gott, wie bu kannft also mit einer folden Figur nachbenken, benn bie Wiebergeburt gehet auch in fich ju Gottes Bergen.

61. Also merte es recht, benn es ist das Centrum ber außern Geburt. Im achten Umtreis ist nach dem Zodiaco die Erbtugel, barnach am Rade herum Saturnus, und wenn man am Rade here umfahret, der Mond: und wiederum am Rade Jupiter; und wiederum am Rade herem Mercurius; und wiederum Mars, und dann Benüs: und die Sonne in Mitten: und nach der Sonne das Feuer, welches die Sonne giedt: und nach den Feuer die andre Welt, als die himmlische Tinctur: und nach der himmlischen Tinctur die Dreizahl, als das ewige Perz, und ist das ewige Centrum der ewigen Natur: und in dem ewigen Centro ganz die Kraft der Majestät Gottes durch und durch, von Nichts gehalten oder eingesperret, auch keines Wesens oder Natur, gleichwie der Sonne Slanz.

62. Also sehet ihr recht, was wir ench darstellen: Der Zodiacus mit dem Gestirne ist das Regiment des Gemüthes, beides in
der Tiefe dieser Welt und in der Areatur; die zwolf Zeichen sind
die zwolf Theile, welche das Areuz im Centro machet, davon sich
das Regiment des Obern in zwolf Theile scheidet: also auch das
Gemüth; denn die seche Gestalten am Centro, außer Sole, die theis
len sich jedes in zwei Theile, Sol theilet sich nicht, denn nur in
die Dreigabl oder Glanzseuer, und in die Ainctue; eines nach der

Ametur, welche Leben bat, bas anbre frach ber Ainctur ber Luft, welche Geift bat und boch fein Leben machet.

63. Also sind der Zeichen zwolf, die sich scheiden in zwei Resgiment; als in ein himmissches nach der Linctur, und in ein irdisches nach dem Seiste dieser Welt, als Lust. Und die zwei Reiche sind auch zweisach: als in der Feuerstinctur ist ein englisches, und zweisach; als in der Feuerstinctur ist ein englisches, und zweisach, dem das Innere ist Gottes Geist, und das Tensere der Areaturen Geist, wie David saget: Ps. 104, 3. Der Herr führet auf den Fittigen des Winder; das ist Gottes Geist, der seinem

Berte ju Sulfe fommt.

64. So machet ber Ainetur Reich in Gott sechs Bahlen; und bes Seistes aus ber Ainetur, welches das Herz und Leben ift, und ift Gottes Geift, auch sechs Bahlen, und ift zusammen zwölf Bahlen. Die träget das Weib in der Offenbarung, Kap. 12, 1. weisches der Drache fressen wollte, auf dem Ropfe mit zwölf Stetnen: den die eine Sechstahl hat sie empfangen vom Seiste dieser West, darinnen der heilige Geist das ewige Leben halt; und die anderen sechs Bahlen hat sie von der ewigen Ainetur aus dem ewigen Centro, aus dem Worte, denn sie träges den englischen Bodiacum, und auch dem menschtichen, und hat jedes Centrum sechs Bahlen, das machet zwölf Bahlen. Die siedente Bahl am Centro ist Wesenheit und das Reich, denn Gott ward Wensch, und brachte die zwei Reiche in eins; denn Menschen und Engel sind in einem Reiche in Gott.

65. Alfa hat bas Bild in ber Offenbarung bie zwölf Sterne auf ber Krone. Daß bas Bild aber bie Krone träget und bie zwölf Sterne auf ber Krone, bebeutet, bag die Gottheit über bie Menscheit ift, und Maria nicht feiber Gott ist; sonbern bie Krone bebeutet Gott, und bie Sterne bie Geister Gottes; sechs in ber Gotte beit, und fechs in ber Menscheit, benn Gott und Mensch ift eine Person worden: damm träget sie auch Maria alle, denn wir sind

Gottes Rinber.

66. Denn bas Bild bebeutet Gott, es ift Gottes Gleichnis, in bem er fich offenbaret und in bem er wohnet. Die Arone bes beutet bie Kraft ber Majestat Gottes, gleichwie ein König eine Krone

auftraget, welche bas Reich und bie Dajeftat bedeutet.

67. Weil benn die zwölfte Jahl zwei Reiche halt, mit doppels ter Jahl, als ein englisches und menschliches, jedes in sechs Jahlen,
daß es zwölf zusammen ist; so haben die zwei Reiche noch andere
zwei Sechszahlen an sich, als das Feuer, das Reich des Abzundes,
und die Luft, das Reich des Biebes und aller irdischen Wesen. Das
hat auch jedes am Centro sechs Jahlen, nach den sechs Planeten iedisch, und nach den sechs Planeten feursch; das macht nun zusammen vierundzwanzig Jahlen: das sind die vierundzwanzig Buchstaben in den Sprachen, darans urständen sie. Und siehet mun, wo

bie Bunge Gutes und Bofes rebet, himmlifches und Teuflifches, nach ben zwei Quallen ber Buchftaben, wie bas ihre eigenen Ra-

men bezeugen nach ber Raturfprache.

68. Wenn man nun die Bahl nach der Dreizahl, breimal viers undzwanzig zählet, als sich benn die Dreizahl also eröffnet mit dreien Reichen und Personen, und nach der Dreizahl alles dreifach ift, und nach den Kreaturen zweisach, so hat man zweiundsiebenzig Bahlen: das bedeutet und sind die zweiundsiebenzig Sprachen, und bedeutet Babel, eine Verwirrung und ein Wunder.

69. So wir allhier wollten nachfahren, so wollten wir euch bie hure und das Thier weisen, davon die Offenbarung saget, bagu alle Wunder, die seit der Welt her geschehen find. Es lieget das größte Arcanum hierinnen, und helfet Mysterium Magnum; und aller Streit wegen des Glaubens urkundet hieraus, auch alle Wil-

len, bos und gut.

70. Die steben Seister, barinnen bas Bild bes Menschenssohnes in der Offenbarung fiehet, sind steben Seister Ratura. Der eine ist das Reich, die sechs sind Centrum Ratura himmlisch. Und wenn es nach der Menschenzahl gesetzt wird, so ist Zwolfzahl; und nach zweien Reichen, als Gottes und dieser Welt Reich, da die Gläubigen aus geboren werden, so sinds vierundzwanzig Geister, das sind die Aeltesten vor dem Stuhl Gottes, die da Gott und das erwürgete Lamm andeten. Denket ihm nach!

71. Also melben wir weiter vom Centro Raturd bieser Weit: die Geburt des Lebens windet sich als ein Rad in sich hinein; und wenn es auf den Punkt kommt in das Innerste, so erreichets die Freiheit, und doch nicht Gottes, sondern die Ainctur, daraus das Leben brennet. Denn was Gott erreichen will, muß durchs Feuer; denn keine Wesenheit erreichet Gott, sie bestehe denn im Feuer, verestehe in seinem eigenen Feuer: wenn sich das anzundete, so zersichmelzte die Welt.

72. Wir verstehen nicht bas Feuer ber Ausgeburt, welches tein Feuer ift, sondern nur scharfer Grimm, ber bie außere Wesenheit, welche aus bem Baffer entspringet, verzehret, als Holz und Fleisch,

und bas innere Keuer in ben Steinen nicht reaet.

73. So mertet nun; bie Freiheit außer ber Natur biefer Belt

ift allein die Emigfeit obne Befen.

74. Run wie sich das ewige Centrum selber aus dem Begehren des ewigen Willens gebarct, wie vorn gemeldet: also hat sich auch das andre Centrum des britten Principii durchs Wort Fiat in der Ausgeburt aus dem ewigen erdoren. Denn von der ersten Schöpfung des ersten Tages hat sich das außere Centrum Natura, verstehe, ehe die Sonne und Sterne sind körperlich geschaffen worsden, dreimal umgewunden, und hat sechs Gestalten bekommen, drei webere und brei untere; und find je gwölf deter zu einer Gestalt des

Contri, die bann allegeit ein Beichen ift; verstehe, die Beichen in bem achteften Umfreis an ber Krone.

75. Saturnus mit seiner herben und ftrengen Anziehung und Rate ist. eine Gestalt und Geist am Centro, der beschleust den Absgeund und macht Finsternis in der Tiefe, und zeucht an sich die Wesenheit der ansern Araft dieses Principli, und das Centrum wendet sich als ein Rad; so stehet das Zusammengezogene als ein Radgegen dem Saturno über, und heißet Mond, wegen seiner Eigensschaft, welche auszuschen zu welt ware.

.76 Dann brebet sich bas Rad weiter in sich hinein und mas det Supiter; denn Saturnus begehret mit seinem Anziehen die Freiheit göttlichen Wesend, und macht aber Hirn: denn er fanget mit keinem Begehren die Kraft der Kreibeit, und nicht die Kreibeit

gottlicher Majeftat felber, welche ohne Befen ift.

77. Weil aber in der Kraft Berstand ist, und sie (die Kraft) boch ben Berstand nicht in eigener Macht konnte erwecken, so bes gehret Jupiter ein Leben in der Kraft, und das ist am Nade hers um Mercurius.

78. Denn bas Rab ist immer im Drehen, und Mercurius ist ein Reger, Shaller, Toner, und hat aber boch nicht bas Leben, benn es urständet im Feuer: also begehret er bas grimmige und ftarmige, bas bas Feuer aufschlage; und bas ist am Rabe herum Mars, ber ist ein Wather, Sturmer und Feueraufschlager.

79. Nun können bie vier Gestalten im Feuer auch nicht besstehen, denn sie haben Wesenheit, und das Feuer verzehret Wesenheit, benn das Feuer bestehet selber nicht, so es nicht zu zehren hat; dieselbe Wesenheit begehret Sanstmuth, und das ist am Nade hersum Benns: benn er ist der außerlichen Natur Sanstmuth, und

machet Liebe; benn er ift ber andern Bestalten begehrenb.

80. Denn eine jede Gestalt windet sich in sich hinein, und bez gehret der Freiheit Gottes, die ist sanft, still, und gleich einem Richts, und da sie doch alles ift. Und so sie denn nun die Sanstemuth haben, welche auch Wasser machet, so ist das Wasser dick, und gleichet der Dunkelheit; das begehret Licht, und sehnet sich treffsich nach dem Lichte, und wird des schwanger, daß die Sanstemuth als Benus einen eignen (sonderbaren) Schein hat vor allen Sternen am Firmament, denn das Begehren fähet das Licht.

81. Run ift bas Licht ohne Wefen, und nur ftill und fanft, bas begehret Leben und Geift, und fann boch aus bem Waffer und

Sanftmuth fein Leben noch Beift ichopfen.

82. So begehret die Benus mit ihrer Sanftmuth und Licht Herz, das ift aller Gestalten Kraft, und sie fahet Herz, das ist am Rabe herum in Puncto die Sonne, die ist aller sechs Gestalten Herz, und sie sind Gestalten ihres Herzens, und ist zusammen Ein Leben.

B. Num wate bas undsplandig und verginge, se oft sich bas Rad einmal umwendet: und obs lange bestünde, so machrete bas ein Seculum (ober nemnundzwanzig Jahr); so begehren bie fleben Sesställte Feuer, ein Feuer, das da bleibe, benn bas herz ist ohne Feuer kein Leben, das begehret Leben. Und das herz fanget Fener, und das Keuer ist grimmig und verzehrend, und verzehret alle sieben Gestalten bes Centri mit ihrer Wesenheit.

84. Alfo angstet fich bas herz in fich und aus fich, benn es hat nichts mehr im wesentlichen Leben im ausgern: wenn es gleich suchet, so findet es nichts, und suchet boch mit angstlichem Webnen, und butchbringet alle seche Gestaten, und suchet Linderung bes

Reuers, und fann fle boch auch atfo nicht finben.

85. Also empfahen alle feche Seftalten bes herzeins alle Kraft ber Sonne: benn sie bringet machtig in alle seche Gestalten, mab suchet Rube und Linderung; und so sie bie nicht findet, so deinget sie in sich außer sich selber burche Feuer, und begehret ber ewigen Freiheit, und sie erlanget die Freiheit burche Begehren, und kann boch nicht frei sein, denn des Feuers Schaffe ist in ihrem Be-

gebren.

86. Aber die Freiheit zeucht sich ins Begehven ins Feuer, benn bas Begehren bringet in sie; atso schaft sich die Freiheit in dem Feuer, und erscheinet burchs Feuer als ein Blit, das ist der Sonne Glanz und Schein. Und bieselbe geschärfete Freiheit begehret ihrer ewigen Wonne, als ihrer fanften stillen Kraft, und bringet in sich hinein in die Kraft; und bieselbe ewige Kraft in der Freiheit ist das ewige Wort, und basselbige Wort wird aus dem ewigen Herzen ersboren, und im Herzen ist das Kreuz der Dreizahl, und ist der Rautur Ende, und im Ende ist Kraft und Glanz der Freiheit, welche aus dem ewigen Centro, aus dem herzen auf dem Kreuze erboren wird, und heißet Majestat Gottes des ewigen Wesens.

87. Nun sehet, gleichwie bas außere Begehren ber außeren Ratur hinein in sich gehet nach bem ewigen herzen, welches Gott ist; benn die außere Natur sehnet sich wieder nach bem Wesen ber Freiheit, als es vor der Schöpfung war, daß sie möchte der Eiteleteit, als des Grimmes, los sein: also auch sehnet sich das innere herz nach der außeren Natur, und wollte sich in dem Aeuseren in kgurlichen Gleichnissen offenbaren, und begehrte also das Innere des Neusern zu einer Figur, und das Innere sing das Neusere im Begehren; denn die Gleichnis des ewigen Centre war wohl vorhim vor der Sonne und Sterne Schöpfung in der außern Wesenheit, es war aber nicht sigurlich und angezündet.

88. Alfo fetete bas herz Gottes ber Dreizahl feinen Willen ins berbe Fiat, in Matricem Natura, ins herz ber Ausgeburt, fie bas firmamentische herz, als in Locum Solis, und schuf mit bent

Beifte feines Dunbes burche Siat am Rabe herum bie fieben Geftalten

bes Centri Natura: benn wie sich bas Rab brebete, alfo ging auch bas Fiat magisch, mitten im Willen bes Drebens.

89. Und well die Ausgeburt ber Erbe ein Sinken bes Aobes war, so wendet sich das Leben von bemselben Tode aufwärts: und siehest du, wie die drei Planeten, als die Sestatten des Centri Nautura, welche den Geist des Centri und das hans des Seistes mas den, über die Sonne hinauf stehen; wie das Leben in seinem Anifange sich unständet, und die brei zum Leibe und zur Beweglichkeit unter der Sonne herunter einander nach, wie sich die Leibwerdung urkandet, und das Dern als die Sonne mitten inne; und fechet bie Ges

falt aufrecht, aufwärts gegen bem Firmament, als ein Mensch.
90. Das verstehet also: Siehe über bem Herzen ober Somme stehet Mars, bet ift ein Aufschläger bes Feuers, und ein Entzünsber bes Herzens, und ein Jerbrechet ber Essentien, daß das dicke Wesentliche nicht erflicket bleibe, so zerbricht ers, daß der Geift kunn die Sinne also erwecken, denn er machet in Sole-Aincturam.

91. Mars ist Gift und Born, bebeutet den Grimm bes Fewers, wie vorn vom Centro bemelbet. Er ist die bitter wuthende Gestalt im Rade, und ursachet die Effentien im Feuers Blibe; er if eine Uesache bes Lebens.

92. Die Sonne und Mars haben zusammen bas Tincturieben, und Benus mit bem Mercurio und mit ber Sonne haben das Geiftsleben, als Luft, das ist das frauliche Leben, verstehe die Matricem als ein Weiberleben aller Geschtechte.

93. Und über Marte ftehet Jupiter, ber ift bie Rraft bes Bergens, bem giebt Mars fein Feuerieben, welches er aus bem herzen
Solis empfahet, ber macht hirn, barinnen Mars wohnen kunn.

94. Und darüber Saturnus, der zeucht die Rraft zusammen, und machet dem Geist ein Haus, als die Hirschalen: und machet die Wefenheit als am Corpore die Haut. Also ist das außere Leben über der Sonne der Ropf, ein Haus des Geister, welcher im Herzgen im Feuer urständet, und wohnet im Kopfe in den funf Sins nen im Luftleben.

95. Und unter det Sonne hinunterwarts ist Benus, der urstanbet sich vom Ausdringen aus dem Feuer, aus der Ainctur: darum
hat er eigen Schein; er machet Wasser und Liebe, `und ist eine Sinken; denn er ist eine Ursache der Wesenheit der Sonne, und
ein Anfänger des untern Leibes. Auch hat er die Ainctur, und ist eine Ursache und Anfänger des Samens zu einem andern Centro zur Forte pflanzung; denn er säcket sich mit der obern Arast, und nimmt mit des Geistes Gestalt beides vom Herzen und Hirn. Denn alle Gestätte begehren sein, und vermischen sich mit ihm, denn er ist Liebe und sanst. Also hat er aller Gestälte Arast, und ist wohl ein lustiger Spiels wann, denn er singet ein Lied, das sie alle gern hören und führ len, wie dem wohl nachundenken ist. 96. Und unter Benus siehet Mercurius, bem giebt Benus seine Kraft mit seinem Sinken: barum so ist er so lustig, und restet gern von aller Wis ber Natur: er ist ein behender, schneller Ausweder bes Samens, ben ihm Benus giebt, benn er will ben Leib ausweden. Und weil er viel weiß, so will er in alles wans bern, und giebt Sprachen dem Leibe, und wedet ben auf, giebt ibm Sinne, sonderlich ins hirn und in die Matricem des Samens.

97. Unter bem Mercuric stehet Luna, da bleibet das Sinken stehen, und ist ein vermischet Wesen aus allen: er giebt den Masbensack, und alles was darein gehöret, er nimmt alles an, und machet das ganze Bild, als ein Thier; er ist die Leiblichkeit: in ihm gerinnet Benus; er halt alles, denn er lässet nichts sinken, und und stehet immer in Furchten vor dem Falle wegen der Erde, welche unter ihm stehet: denn er fühlet den Born in der Erde, darum sürchtet er sich, und lässet nicht sinken, sondern rennet und eilet, als wars er stüchtig; er ist falsch, denn er begehret des Obern und Unstern; er beuchelt mit der Erde Centro und auch mit der Sonne Centro.

98. Also wie bieß Regiment in sich selber ist, also ist bas Regiment aller Areaturen, und auch ihr Leben siehet also. Und sehet ihr, wie sich bas Rab drehet, als bas Centrum, und der Leib mit

ben Effentien ftebet ftill.

99. Die sechs Planeten laufen um die Sonne, als um ihr herz, und geben dem Kraft, und holen Kraft in der Sonne: also auch das Leben windet sich also ums herz, und bringet ins herz; benn das Geistleben dringet sich zur Seele, welche aus dem herzen, aus des herzens Linctur brennet als ein Licht: und bahinein winden sie sich, und treibet immer einer den andern fort, und ist die Gestalt wie ein brehend Rad, denn des Geistes Leben ist also vom Urstande.

100. Die ba reben, daß die Sonne fortlaufe, die reben als ber Blinde von der Farbe, und haben noch nie Centrum Natura erkannt: wiewohl man ihnen nichts zumeffen soll, benn es ist beshalten worden, dis sich der Sonne Siegel aufgethan zur siedenten Posaune Schall. Merket dieses: es ist kein Schimpf oder Ruhm; es gilt euch allen, oder ihr sterbet blind, daran Gott unschulbig ist.

101. Die Welt ist nach bem Falle Abams eindugig gewefen, benn sie hat unter ben seche Siegeln, verstehe unter ben seche Plas neten gelebet mit ihrer Erkenntniß: aber das siebente Siegel thut sich auf, da werdet ihr mit Solls Augen sehen. Wir reden all-hier, als wir erkennen und sehen. Also verstehet und recht, wir wollen euch den schweren Begriff leichtern; sehets und merkets!

102. Das gange Regiment biefer Belt in allerlei Leben tommt von bem Geftirne, bofe und gut; benn fie find auch Urfache, bag bie vier Elemente, als Feuer, Luft, Waffer, Erde, erwecket werben,

"-- ware es in diefer Welt alles ftill.

103. So fehet ihr nun vornehmlich an ben feben Planeten bas Oberregiment, benn fie find bes Geistes Regiment, und baffelbe zweisach: fie haben ber Eincture Regiment, als bas Feuerleben,

und auch bas Luftregiment als bas Bafferleben.

104. Die bret Planeten über ber Sonne führen mit der Sonne bas Fenerleben und Regiment; und die brei unter der Sonne find der Ausgang von des Feners Linctur und sind ein Sinken, und führen mit der Sonne das Luft Regiment, und haben das weibliche Geschlecht, denn sie haben der Matricis Wesenheit, und die Obern haben Matricis Linctur.

106. Die Tinctur halt die Seele, und die untere Matrix Beneris den Seift. Also begehret das Obere des Untern, und das Untere des Obern; und ist zwar wohl nin Leib, denn Sol ist das Derz und hat Glanz der Majestat dieses Principii: also verstehet ihr

Die zwei Gefchlechte, manntich und welblich.

106. Der Mann ist das Haupt, und hat in fich, bas Beer regiment mit der Feuerstinctur, und er hat in seiner Tipctur die Seele, die begehret Venerem, als die leibliche Matricem, denn die Seele will Geist haben und will Leib haben, und das hat die Mastrix der Frauen. Und das Unterregiment ist das weibliche, und stehet ihr Regiment im Monde; denn Sol giebt ihr Herz, und Benus Tinctur; und hat aber keine feurige, sondern wasserige, barum giebt er den Geist Luft, und stehet ihre Tinctur nicht in der Wise.

107. Darum muß sie der Mann regieren, benn des Feuers Tinctur ist die scharfe Probirung aller Wesen: Mercurius ist der Ausweder ihrer Tinctur, darum sind sie schwäckig; und der Mond hat ihre Matricem, der ist aus allen Planeten, und ist surchtsam vor der Erde, darum eilet er also, und nimmt im Rade von allen

Dlaneten und Sternen Rraft, wo er fann.

108. Er begehret heftig Solis, barum zeucht er auch ihren Schein an sich: und wie sich ber Mond nach ber Sonne sehnet, benn er ist irbischer Art, und begehret himmlisch Herz; also sehnet sich auch die weibliche Matrix nach des Mannes herz, nach seiner Einctur, als nach ber Seele, benn die Geele ist das ewige Gut.

109. So sehnet sich nun die Natur nach dem Ewigen, und wollte gern der Eitelkeit los sein: und also urftandet das heftige Begehren in dem weiblichen und mannlichen Geschlechte aller Areasturen, daß sich eines nach dem andern sehnet zu vermischen; denn der Leib verstehet das nicht, auch der Geist Luft nicht, allein die zwei Tincturen, mannliche und weibliche, verstehen das.

110. Denn ein Bieh weiß nicht, was es thut, allein die Tinscturen wissen das, die treibens also. Denn das Fiat stedet in ihnen; sie sollen die großen Bunder Gottes offenbaren: denn der Geist Gottes schwebet auf dem Basser der Matricis Beneris, und in Jovis Matrice als in der Hins Matrice, und fuhret das Fiat,

benn bas hert hat Beneris Matricem, und bes him Jenis Matricem.

111. Alfo fahret ber Geift Gottes auf ben Fittigen bes Wins bes, in seinem Principlo, und gehet aber vom Bater und Sohne aus in der Schöpfung, und eröffnet die Wunder, so in der Weisheit sind non Ewigkeit ersehen worden: darum ist er der Werkneister aller Wefen, und von Gott bargu gesandt.

## Das 10. Kapitel.

Weiter von der Schöpfung aller Befen; und wie fich der Mensch suchen und finden soll, und wie er mag alle heimlichkeit finden, bis in die neunte Zahl und höher nicht.

Das du in den Steenen und Clementen suchest und vermeinest, die Heimilichkeit der Natur zu finden, ift vergebliche Arbeit,
und sindest nicht mehr als ein Auge, und siehest einäugig; und
wenn du meinest, du habest Solem, so hast du kaum Lunam, nur
einen Giast von Sole, und bist weit vom Herzen, und läufst nur
mit dem Monde ums Censtung.

2. Es ift ein einiger Wog, ben bu gehen mußt, willft bu Whfterium Magnum finden; benn wenn bu gleich bein Lebenlang in Luna suchest, so ist alles vergebens, bein Begehren biebet nut Lung.

3. Im Mercurio macheft bu große und schwere Arbeit, und benteft, ber Stein liege barinnen: aber aus beiner Alchomie wieb Shomift.

4. Wenn bu in Benerem tommft, so meinest bu, bu habest Solem, es sei Gold; aber es ist bas Weib, und hat nur eine wafferige Ainctur: thr Leben ift Luft, also arbeitest bu in bem Leibe vergeblich; so du aber nun ben Geist der Dinctur ergreifft, so gebest du zwar auf einem Wege, auf welchem viel Solem haben gefunden.

5. Aber sie sind dem Wege nachgegangen, bis auf Solls Herz, ba hat sie der Geist der himmlischen Linctut gefangen, und in die Freiheit in die Majestat geführet: allba sie dann den eblen Stein, Lapidom Philosophorum, haben erkannt, und sich gleich entsehet vor der menschlichen Blindheit, und gesehen die vergebene Arbeit.

6. Willft bu ben eblen Stein finden, fiebe, fo wollen wir bir

thn gingung geigen, bift bu ein Wagus, und best meuth, fouftables best du wohl blind: fo greif es also an, benn er hat nichts: mahr als brei Zahlen.

7. Erftlich zähfte von einem bis auf zehen, A bas ist zehen, und ist eine Arenzahl. Bon einem bis auf zehn ist eine Zahl, und du haß-nur über neun Zahlen Gewalt; vor ber zehnden solls du bielben stehen, denn sie ist der Natur Ende: das gebühret der Angedur nicht zu forschen; so sie unter dem Arenz bleibt, so bielbet sie im Leide des gefasseten Willens Gottes.

8. Und bann hat er zehenmal Beben, bas ift hundert, und bann gehenmal hundert, bas ift Laufend: ba liegt ber Stein ohne große Dabe, benn er ift rein, und mit ber irbifchen Natur nie

belletet.

9. Mache es alfo, wie ich broben babe vom Centro gefchrieben: verwechsele bie Planeten am Rabe herum, und nimm fie, einen mannlichen und bonn einen fraulichen, einen zum Seilengeiste, und einen zum Luftgeiste.

19. Um ben Beib barfit bn nicht forgen, benn ein jeber Blas net machet ihm fein eigen Corput, was fein Begehren ift mobl

felber.

11. Fange am Satums an, benn er ift ber erfte an bem Fenerleben ju ber eblen Linctur; und bann fahre am Rabe herum ju Luna; benn du muft je einen Planeten jum Lincturleben nehmen, und bann einen jum Luftgeist, benn es bestehet keines ohne bas andre, sonk kviegost du Beist ohne Letb, einen Feuergeist, welscher in einer Lucerne brennet, gleich einem angegundeten Feuer, aber er giebt nichts; es ist nur eine Hoffart, wollen ohne Leib sein.

12. Fahre also am Rabe herum bis auf Solem, bas ift bie Siebengahl in ber erften Bahl, und wenn bu nun dahin gelangest, fo meinest bu, bu habest ben Stein, aber er bestehet nicht. Mars

serbricht ben.

13. Fahre weiter burche Feuer ber Somme, welches bie achte Bahl ift; und wenn bu burchtommft, fo orgreif burch bie Tinctur bie Ewigkeit, ift bie neunte Bahl, und fubre bie aufs Kreuz auf

bie zehente Bahl, bas ift ber Matur Ende.

14. Da greif zu und nimm ben Stein, wie viel bu willt, ber zerbeicht in keinem Feuer, er ist frei von ber Grimmigkeit und Ansgeburt: sein Glanz und Licht stehet in Kraft der Majestät; sein Corpus ist aus ber ewigen Wefenheit, seine Zahl ist auf dem Kreuz hundert, und in der Majestät tausend.

15. Diefes geben wir ben Suchenben, benn keiner findet ben Stein in Luna, er komme benn auf das Rreuz in Die zehente Bahl

16. So ihn alebann ferner ja luftert, biese Belt zu suchen, und hatte also gern biefer Belt Glang, und begohret ben Stein biefer Belt, als in Metallen, ber gehe aus bem Innern ins Neufere: verigebe in Limam, und fibse ben in taufend Abeilen, und gehe ihm beitrinberig. Galia; fo aber fein Goig groß ift, so gebe ex ihm den

fiebenten Theil Golis, fo ifts fcon gemacht.

17. Denn es taufen alle Planeten und Sterne nach dem Herzen, ein jeder nimmt Kraft vom herzen, und macht ihm selber seinen iLeithisbenn Luna ist aus allen sechs Planeten, und hat auch Sosione, l'aber nicht das Herz, denn er hat Solem nur in Begehren, wie ihr sehet, daß er mit Sole scheinet, und nicht mit seinem gie genen Glast; darum muß ihm der Geist des Herzens zugesages werz den, welcher vorhin rein ist; dann laufen alle Planeten zu, ein jer der begehret das reine Kind, und dauet ihm sein Janet hinein.

211 ... 18. Run fiehe zu, und hate bich vor Benere, daß er nicht eine weibische Sinctur hineinschwäße, benn er erscheinet licht und schän; aben er ift ein Weib, und machet einen finstum Leib, und verschiln-

get balb Solem.

ing. 19. Behalte. dur den schwarzen Saturnum mis Matris hite, so wird die endlich der gutige Jupiter erschelnen, der ist freundlich, sich hat; das Oberhaus, das Haus des Geistes, der Tinctur; wenn iden aus iben schwarzen Saturns kommet, der ist der metglische Stein.

20. Aengste bich nicht gar zu sehn in die Lange mit Feuer, bet giebt nichts mehr als es vermag, du gablest sonft zuruck, in Werlust, wohl nicht ins Verberben, sondern nur in Solem Hungaria: Benus steuet sich besto höher, aber beine geizige Hoffnung nimmt ab, wiewohl du dich billig ließest in der zehenten Zahl geennagen; benn dieser Welt Reichthum ist Koth.

21. Und so bu die zehente Bahl erreichest mit beiner Borbingus bereitung, barfit bu bich nicht also harte um die Lausendzahl bekums mern, sie flehet auf der Krone der Jungfrau, in welcher zwolf Sterne verlebet find, seche gettliche, und seche menschliche: Die Krone hat

Taufendgahl, und Die Jungfrau bunbert.

-22. Chriftus spricht: Suchet zum ersten bas Reich Gottes, so wird euch bas andre alles zufallen; es lieget alles im Willen, benn ber Wille macht Begehren, und bas Begehren nimmt, ba nichts ist: und wiewohl es boch ist, aber uns Menschen verborgen.

23. Es fei benn; daß ein Mensch habe ben Stein auf bem Kreuze erlanget, ber sindet, wo die Vernunft spricht: es ist nicht ba; benn was nicht von Ewigkeit gewesen ist, das ist auch noch nicht, und davon wissen wir auch nichts; wir wissen nur von dem, das da ist, und je gewesen ist, obwohl nicht offenbar vor uns Menschen, aber boch aus Gott in seiner Weisheit von Ewigkeit.

24. Darum, ob wir reben von zwei Reichen, als von Gottes und biefer Welt Reich, mit solcher Sestalt, als saben wir bie mit leiblichen Augen, laffet euch bas nicht wundern: so sich Gott im Wenschen offenbaret, so ist er in zweien Reichen, und siehet mit

doppelten Augen; und biefer Weg ift boch auch nicht alfo fchwer,

als ibn die Bernunft im Meußern fuchet.

25. Es lieget alles am Willen; ber außerliche Wille muß in inneren gehen, er muß sich selber verleugnen, gleich als ware er im außern tobt, und hatte kein Leben im außern, und ba er boch lesbet: gleichwie Gott im Aeußern lebet und ift, und bas Aeußere ift an ihm tobt, daß es ihn nicht kann fassen; also auch du, Mensch; bu bist mit beiner Seele im Inneren, aber beiner Seele Willen hat sich mit Abam umgewandelt ins Aeußere.

26. Darum willst du Gott und die Ewigkeit schauen, so wende bich mit beinem Willen um ins Innere, so bist du wie Gott seleber: benn also bist du auch im Anfange geschaffen worden, und also lebest du nach dem inneren Willen Gotte und in Gozt; und nach dem Aeusern in dieser Welt, und hast beide Reiche zum Spenthum, und bist wohl recht ein Bild und Gleichnist Gottes, du erforscheft alle Dinge; was im Verborgenen ist, sindest du; benn du sindest das in der Ewigkeit, und siehest es zurud in der Ausgeburt

in ber Kigur fleben.

27. Der Grund ber Schöpfung biefer Welt ift bem innern Menschen in Sottes Willen viel seichter zu erkennen, als bem dussern das sichtbare Wesen: ber dußere erkennet das weniger, das er mit Augen siehet und mit Handen greifet, mit Ohren horet, mit der Nase reucht, und mit dem Munde schmecket, als der innere den Grund und das herkommen des Aeußern. Der innere siehet wohl das Geschöpf in seinem Grunde, aber er ist am Aeußern wie tobt, und da er doch lebet: und was er dem Aeußern lebet, das lebet er Sotte um seiner Wunderthat willen, daß er das eröffnet und ins Wesen bringet, was in der Figur im Verborgenen stehet.

28. Also sagen wir noch: Das Ewige stehet im Willen, und ber Wille macht Begehren, und im Begehren stehet des Willens Figur, also ists gewesen vor der Zeit der Welt; als sich aber Gott in seinem Willen dewegete, so schuf er das Begehren, daß es im Wesen stund, und anders erkennen wir nichts als nur dasselbige.

29. So ist nun das Begehren ein andres als das Wollen; benn der Wille ist ohne Wesen, und das Begehren macht Wesen. Also ist aus dem ewigen Nichts worden das da ist, und vorhin nichts war als nur ein Wille; der war eine Jungfrau ohne Vildenis, und war doch eine Figur eines Vildes im Willen. Und dieselbe Figur hat der Geist erdlicket und in eine Wesenheit geschassen, als wir denn erkennen an der Form dieser Welt. Die Figur hat den Geist geursachet, das er hat ausgesprochen die Wunder in der Figur, und das ist die Matrix der Gedärerin, und das ist der Geist dieser Welt, denn anders konnte der Geist nichts aussprechen als ein Gleichnis nach ihm, denn es war sonst nichts.

30. So zeigen wir euch nun alfo an die Schopfung; benn

Schöpfen heißet: in ben Willen fassen basjenige, was in ber Figur in bem Willen stehet. Denn wenn ein Zimmermann will ein Haus bauen, so muß er ihm vorhin ein Mobell in seinem Willen pflanzen, wie er bas bauen will, alsbann bauet er nach bem Mobell seines Willens.

31. Alfo hat ihm ber Beift Gottes auch ein Mobell nach feines gleichen in feinen Willen gepflanget, und bas Mobell alfo geichaffen; benn bas febet ibr an biefer Belt; als ber Geift burchs Bort Riat ben erften Tag, die Ausgeburt im Grimme fouf, als Baffer und Erbe, fo faffete er in Billen bie Figur, und bas war ber himmel, ben fcuf er ben anbern Tag, und verfuchete ben britten Tag bas Wert, und ließ aus ber Erbe aufgeben Kormen und Bitbniffe aus ben Effentien, als Baume, Rraut und Gras. Das waren Bilbniffe ber Effentien bes Begehrens, aber bes Seiftes Bilbnif fund noch verborgen, und war boch im Befen, bis am vierten Tag; ba verftebe einen Tag ohne Sonne, ift eine Ummenbung bes Rabes Ratura im Begehren bes Billens. Und ber innere Bille hat feche Bahlen nach ben feche Beiftern: und ber duffere im Begehren ber Figur hat auch feche Bablen, nach ber Gleichniß bes Geiftes; und Die zwei Reiche machen mit ihren feche Bablen vierundzwanzig, die theilen fich in vier Theile: als feche vor bem Mittage, und feche nach bem Mittage, und feche vor Mitternacht, und feche nach Mitternacht, bis jum Aufgange ober Anfange.

32. Nach biefem hat der Geist ins Begehren gesetzt ein Beischen und eine Rechnung, davon Beiten und Jahre kommen, die zusvor nicht waren. Denn jede Zwolfzahl, welche ist himmlisch, gotts lich und irdisch, menschlich oder thierisch, hat ein Beichen am Firmament, das schuf der Geist ins sichtbare Wesen mitsammt des

Centri Reone, melde ift ber Umfang bes Geftirns.

33. Und fugen bir bieg, ju ertennen, bag bas Schaffen bes Beiftes ift ein Ausgang aus fich felber ins Meußere: benn im Loco Solis ift ber Puntt, ba ber Beift bie Bleichniß hat gefchaffen; benn bas Wort im Riat ftund allba; und eröffnete fich, und ging ans von ber inneren gebenten Babl, und fchuf fort burd und burch, bis auf Eins, bas behielt bie zehente Bahl als ein Corpus, bas ift Lung, benn in foldem Begriff war bie Geftalt und form ber Tiefe ergriffen, und ber Beift ging aus, und trieb bie Effentien bes Centri bis gur Krone: ba faffet er bie mit ben Beichen und allen Geftalten ber Bilbnif, welche in ber Jungfrau in ber Figur im Billen ftunden, und bas find bie Sterne, und fouf fie gleich als eis nen Umfang bes Beiftes, und find alle ein Leib bes Beiftes, welder Gol heifiet; benn allba hat ber ewige Beift bie Gleichnif bes Beistes gefasset, und die gehet also aus dem natürlichen Leibe diefer Welt aus als ein Geift, gleichwie ber ewige Beift aus bem ewigen Centro Ratura, aus ber zehenten Bahl. Und wie fie fich haben

mit ihrem Umgange in ben breien Tagen geordnet, verftebe vor ber Conne: alfo find fie auch im Riat blieben fteben in ber Drbnuna. und find nichts Materialifches ober Begreifliches, obs wohl gegen ber Emigfeit ein materialisch Befen ift, aber gegen uns nicht; fonbern fie find Rrafte, eine Musgeburt aus bem ewigen verborgenen Centro, und eine Gleichnf bes Emigen, und haben Rraft und Bewalt, nach aller und jeder Sterne Eigenschaften Leiber und Bildniffen zu figuriren.

34. Alfo verftebet uns: Aus bem Loco Solis gehet aus bie Eröffnung aller Sterne und Elemente; und find alle Sterne ber Sonne Rinder, bis auf Saturnum, ber ift bas Saus bes fechefachie gen Beiftes; benn bie Planeten find ber Geift, und bie Rrone ber Dbern ber Leib, und ift eine Geftalt, wie wir vorn pom Centro Ratura und vom Thron ber Engel gemeibet haben. Gar große Dinge find hierinnen, welche wir billig verschweigen, wegen bet Belt Botheit, welche, fo fie biefes mußte, Die Rrafte ber Ratur wurde gu ihrem Seize und Falfcheit migbrauchen.

35. Darum fagen wir euch, bem bie gebente Babl eröffnet wird, bem mirb auch in feinem Billen gegeben nichts mehr gu teben, als mas ber Welt noth ift, und foldes ju allen Beiten, wie es bie Roth erforbert und in Gott erfannt wird. Alfo verftanbis gen wir euch bes Grundes, wie Gott am vierten Tage habe bie Sonne, und mit demfelben fuhrenden Geifte bie Sterne geschaffen, und mas fie find, anders nichts als jusammen ein Leben nach ber Gleichnig Gottes, ba fich die Ewigkeit hat in einem Wefen offen-

baret.

36. Den funften Tag hat Gott bief Befen und Leben beweget und barein bas Siat gefetet, und allerlei Bleichniffe nach jeber Geffalt im Geifte aus ber Matrice gefchaffen. In biefe Schop. fung bat fich nun bas britte Reich, als bas Reich bes Borns bart mit eingebranget. Da gingen bervor allerlei Thiere, Bogel, Fifche, Burme, und mas fich reget und lebet, bas ging alles aus ber aus Bern Matrice, und ftund auf ber Erbe. Und in ber Tiefe gingen bervor allerlei Geifter bes Feuers, als ba find bie Afcendenten und Phonix; und in ber Luft auch allerlei Geifter, nach ber Luft Befenbeit; und im Baffer und Erbe allerlei Geifter, ein jebet nach feiner Mutter Eigenschaft. Und ift bie gange Tiefe gwischen bem Geftirne, alfo weit fich bas Bort gur Schopfung bat eingegeben, nichts als ein Leben und Regen von Geiftern.

37. Run fraget bie Bernunft: Beil ber Teufel in biefer Belt wohnet, und bat fein fürstlich Regiment, wo mobnet benn ber? Siebe, Menfc, betrachte bieg mobil Es find in ber gamen Tiefe nicht mehr als fieben Umgange, bie malgen und dreben fich. herum als ein Rab, ober wie fich bas Leben um bie Seele windet, und bas herz fiebet in Mitten, als bas Centrum, fill, bas ift bie

Sonne; und die Umgange um die Sonne sind die sechs Planeten, als Geister am Centro: und der siedente Umgang ist die Erde, die brehet sich in vierundzwanzig Stunden einmal um, und läuft mit den Planeten ein Jahr einmal ihren Lauf außer dem Monde, mit um die Sonne, welches die andern auch thun, aber in kurzer und auch viel längerer Zeit; als Saturnus erst in neunundzwanzig Jahren wegen seines weiten Ganges, ausgenommen der Monde, welcher zurückläuft, thuts alle Mondeu, ein Jahr zwölsmal, und schreitet noch darüber.

38. Run bas machet zusammen bas Rab der Geburt, barinnen bas Berbum Fiat stehet, bas hat den Teusel aus diesem Eirseul ausgetrieben, und wohnet außer diesem Eirul, und ist eine große Finsterniß gegen der Krone der Sterne am Firmament, daß auch viel Sterne an dem Firmament nicht gesehen werden wegen der Kinsterniß. Und hat auch sonst große Deutung wegen der Mensschen, welches wir wollten melben, wenn die Welt nicht also toll ware und sich ließe den Teusel treiben, welcher aller Offenbarung spottet, damit er die Menschen blendet. Es soll zur Lillenzeit stehen den Kindern, die mit beiden Augen sehen.

39. Alfo wohnet uns ber Teufel nabe, und hat boch ein furftlich Regiment noch viel tiefer, naber gegen bem Seftiene in ber Mitten, wo es am finstersten ist: benn bie Rabe bes Glanges von Sternen mag er auch nicht; und ist also als ein Gefangener, und barf bie sieben Regimente bes Berbi Fiat nicht berühren, und hat teine Macht barinnen, und ist also bie armste Kratue in ber Krone.

40. Dieses laffet sich wohl mit keinem Zirkel entwerfen, benn die Sonne stehet im innersten Zirkel hinein, und die andern immer weiter auswärts dis auf die Krone: die schleusit den außern himmel und kann nicht verstanden werden, allein der Geist verstehet has in sich: wie er ist, so ist auch dieser Zirkel. Man kann es auch nicht schreiben, denn das Leben windet sich hinein zu der Sonne: also auch die Seister des Lebens im Menschen hinein in die Seele, als ihr von den dreien Principien möget nachstnnen, da das Aeußerste auch das Allerinnerste ist, welches der außere Geist unserer Vernunft nicht kann fassen, denn er ist nur Sines Geist unserer sternunft nicht kann fassen, benn er ist nur Sines, und nicht Dreizahl. Aber der Geele Seist, so der umgewendet wird, daß er ins Innere siehet mit seinen eigenen Augen, und mit dieser Welt Augen ins Aeußere, der verstehets; denn das ist das Gesicht im Ezechiel, K.

1, 18. vom Seiste mit den inwendigen und auswendigen Augen, da der Geist schlechts vor sich gehet, und wo er auch hingehet.

41. Obwohl bie weisen Magi und Mathematict haben eine Spharam gemacht, und bas Rad entworfen, so ifts boch nicht genug. Es ist wohl ben Unbegreifenben ein Weg, zu betrachten Mossterium Magnum, aber bas Rad hat viel einen subtilern Berstand, und mag mit keinem Zirkel auf solche Weise gemacht werben; benn

es gehet in sich gegen dem Herzen Solis, und aus sich gegen der Figur der Wesenheit: es treibet über sich und unter sich; denn der Tinctur Geist, als das rechte Feuerleben, treibet über sich hinein nach der Freiheit Gottes, und begehret aber den Geist der Wesenheit, welcher unter sich treibet, denn ohne den bestehet das Feuer-

leben nicht.

42. Also wendet sich der Feuergeist um, gleichwie auf die Seite, und greifet nach dem Seiste der Wesenheit, und der Seist der Wesenheit fleucht vor dem Feuer. Weil er aber aus dem Feuersleben erboren wird, und mag nicht davon getrennet werden, so wird er mit dem Feuergeist gedrehet; denn wenn des Feuergeist sich zur Rechten in die Quere wendet und greiset nach dem Seiste der Wessenheit, so wendet sich der Seist der Wesenheit auch in die Quere, von unten auf der andern Seite hinauswarts, und das machet ein Orehen, und eilet je eines dem andern nach: denn die Wesenheit sleucht vor dem Feuer, und kommt doch aus dem Feuer, als ihr sehet, wie Lust aus dem Feuer gehet, und aus der Lust wird Wasser, welches die Wesenheit ist.

43. Alfo begehret bas Feuer, welches eine Angst ist, Sanftsmuth, und die Freiheit außer der Quaal, und greifet nach dem Wasserquell. Und die Sanstmuth, als der Wasserquell, begehret Leib, daß sie möchte vor dem Feuer frei und verdeckt sein, und eilet je das Feuer nach dem Wasser, und das Wasser sleucht vor dem Feuer; denn wenn das Feuer oben aussühre und das Wasser unten aus, so wurde eine weite Zertrennung, und in jedem der Tod und ein Richts. Weil sich aber das Feuer nach dem Wasser, und sich darinnen erquicket, so behält es sein Leben, und kann wieder

alfo ben Beift Luft von fich geben, bag bas Leben bestehet.

44. Alfo zeigen wir dir Mysterium Magnum an, daß du sollst lernen versteben, wie weit du gehen sollst, wo beine 3ahl und Ende ift. Denn das Feuer ist die achte 3ahl, nach den sieben Geistern Natura, und ist eine Ursache der sieben Geister. Nun bestehet aber keine Kreatur im Feuer, denn das Feuer verzehret die Wesenheit, darinnen das natürliche Leben stehet: nun aber machet das Feuer Tinctur, und dazu doppelt, eine in sich greisend nach der ewigen Freiheit, nach der stillen Sanstmuth ohne Wesen, und die andere aus sich greisend nach der außerlichen Wesenheit, als nach dem Dleo, welches aus dem Wasser ist, welches von Benere ist, darinnen sein außerlicher Stanz und Schein entspringet: und in der innerlichen Tinctur im Begehren der ewigen Freiheit entspringet Majestät der Freiheit.

45. Also verstehet und recht: bas Feuer hat die achte Bahl, und bie innerliche Tinctur hat die neunte Bahl. Alsoweit sollen wir geshen, benn die zehente Bahl ift bas ewige Feuer Gottes, und halt in ber Mitte seiner Geburt bas Kreuz, bas theilet bas Centrum ber

ewigen Natur in zwei Reiche, davon wir vorn haben gemeldet. Und welche Kreatur hindurch will fahren, die kommt durchs Reich Gottes hindurch wieder in das Aeußerste, aus Gott und außer dieser Welt ins Feuerscentrum hinein, als in eine ewige Finsterniß, da

bas Feuer fcwarz und ein immermabrenber Sunger ift.

46. Die Anzundung des Feuerlichts stehet allein unter dem Kreuze in der Sanftmuth, in der neunten Zahl, das ist Eine Zahl: Behenzahl ist zwei Gezahl, die gebühret den Engeln und Menschen, aber nicht welter ins Kreuzes Centrum zu greisen, sondern sie mussen alle vor dem Kreuz der Dreizahl stehen, und ihr Gemuth unster sich schlagen in die Tinctur der Demuth, zurück in die neunte Zahl, und vor sich in die zehente sehen, aber mit furchtsamen Gemüthe, nicht Willen schöpfen oder haben, in die zehente Zahl, als ins Centrum des Feuers Gottes hinein zu gehen, sondern sich hoch vor der zehenten Zahl ewig freuen, und mit seinem Lobgesang vor der zehenten Zahl sins gen: Heilig, heilig ist unser Gott, der Herr Zebaoth; und berselbe Gesang ist eine Speise des göttlichen Feuers, davon auszehen in den göttlichen Essenbeit, und stehet vor der Dreizahl als eine Jungsfrau der ewigen Wise Gottes, und das ist Gottes Weisheit.

47. Denn in der Weisheit erscheinet aller gottlichen Essenkeit, dazu wir allhier keine Zunge noch Feder zu schreiben mehr haben. Allein wir zeigen euch an, wie weit ihr in solcher Offenbarung forschen sollet; denn in der neunten Jahl sehet ihr alle Dinge, denn es ist des himmlischen Lebens Tinctur. Ihr sehet die hundertste Jahl der Jungfrau der Weisheit, und auch die tausendste Jahl der Krone der Majestät: allein ihr sollet nicht weiter forschen in die zehente Jahl, darinnen den Abgrund zu erforschen; ihr ges het soaft außer Gott, wie Lucifer, welcher in der zehenten Jahl wollte Schöpfer sein, und suchte das Feuer des ewigen Urtundes, und allba innen muß er als im Tode in der Finsternis ewig bleiben.

48. Darum sei ber Leser gewarnet, in diesen gar tiefen Schriften nicht weiter zu gründen, und seinen Willen tiefer zu schwingen, als er begreifet. Er soll sich allezeit am Begriff lassen genügen; benn im Begriff stehet er noch in der Wesenheit, da irret er nicht, und wie tief der Geist ihn auch immer führete: benn Einem wird viels mehr gegeben als dem Andern; allein das ist das Ziel, daß ein jeder in der Demuth gegen Gott bleibe stehen, und sich Gott ergebe, daß er das Wollen und Thun mit ihm mache, wie er will. Wenn du das thust, so dist du in dir selber als todt, denn du begehrest nichts als Gottes Willen, und der Wille Gottes ist dein Leben, der gehet in sich hinein die in die tausendste Zahl, und forschet die Tiefe der Gottheit mit allen Wundern; er führet deinen ihm ergebenen Willen in die Jungfrau seiner Weisheit, daß du magst alle Wunder schauen: aber du sollst nicht von ihm in die Wunder imaginiren;

sobald bu bas thuft, so gehest du aus Gottes Willen aus, welcher bie ewige Freiheit ist, und bist in beiner Imagination gefangen, bas merte! Denn eine jede Imagination macht Wesenheit; allbainnen stehest du, und mußt wieder herausgehen, ober schauest Gott nicht.

49. Darum lehret uns Chriftus Demuth, Liebe, Reinigkeit bes herzens, barmherzig fein, Matth. 6, 1—5. und heißet uns Gottes Willen suchen und uns barein ergeben. Denn in Gottes Willen vermögen wir alles; nicht unfere eigene Ratur seit es thun, sonbern Gott eröffnet selber in uns, und er ift unser Thun, so wir etwas Wunder wirken: benn keine Menschenseele soll sagen ober benken: ich will Wunder thun, nein, das kann auch nicht fein.

50. Denn bie Bunber über bie außere Ratur geben allein aus bem Centro ber emigen Ratur, aus ber gebenten Babl, bie vermag bie Rreatur nicht. Aber fo fie in Gottes Willen ergeben ift, fo thut Gott in ber Kreatur Bunber; benn es ift feine Luft, fic in den Schwachen ju offenbaren; benn ber Starte ftarret in feinem Willen, und will ben nicht Gott ergeben; er trauet ihm in feiner eigenen Bige. Alfo ift fein Bille außer Gott, und vermag nichts: und fo er denn alfo aus fich felber von Gottes Wefen und Billen rebet, fo ift er ein unwissenber Lugner, benn er rebet nicht aus Sottes Beift und Willen, fonbern aus fich felber, aus feinem Babn, in welchem eitel Bweifel ift; und baber urftanben bie Streite bes Glaubens um die gottliche Wiffenschaft, bag man Gott in feinem eigenen Willen und Wiffen suchet. Die Menschen wollen Gott in ihrem eigenen Billen finden, und er ift nicht barinnen, benn er wohnet blog in bem Willen, ber fich ihm gang mit aller Bernunft und Biffen ergiebet, bem giebt er Ertenntnig und Rraft, fein Befen ju ertennen.

51. Darum bebet eure Saupter auf, und mertts, es ift in teinem Bante und Streit Gottes Wille, fonbern ber Denfc und bes Teufels Bille; es ift bes Borns Bille. Laffet euch nicht verfuhren die Gleigner, bie ba einherprangen in der Siftorie, und fagen: wir baben Gottes Willen bei uns, wir find feine Diener. febet auf uns, wir find Gottes Umtleute; und ob wir gleich bofe find, noch tragen wir bas Umt und Billen recht. fluchte Rains und Judasart, bu bift nicht in Gott geboren ober erkannt, wie rubmeft bu bich benn Gottes Willen? wie magft bu fagen, bu trageft Mofterium Magnum Gottes, fo bu boch außer Gott bift in einem fremden Willen, und in bir felber? Du trageft nicht Mofterium Magnum, fonbern ber arme Sunder, ber ba umtehret, welcher vom Teufel ift gefangen worben, und ift im Streite wiber ben Teufel, ber ju Gott achget, feufzet und fchreiet, ber lauft in Reue und Abftineng zu bem Umt bes Dofterii Magni, welches Chriftus feinen Jungern und Rindern gegeben bat; bie ba im Billen Gottes find, bie baben ben rechten Soluffel zum himmel und Solle. Run trageft bu, Sophift, nicht bas Umt, weil bu außer Gottes Willen bift, sondern ber arme buffertige Menich bringet mit ju bir bas Dofterium Dagnum, ergiebt fich in die apostolische Gewalt, die bu nicht haft, sonbern bie Gemeine Chrifti, die in Gottes Willen find: alfo empfabet ein Glaube ben andern, und die Gemeine Chrifti absolviret ben buffertigen Sunber, und nicht bu, Sophift, ber bu weber Rraft, Macht, noch Biffen haft vom Reiche Gottes, fondern bift felber ein Gefangener bes Teufels, und figeft in Gottes Born. Du bift nur bie ftolge hure ju Babel, und fowebeft auf bem Amte Defterit Dagni, und bift beg unfabig; bu feieft benn in Gottes Bile len, fo bift bu Chrifti Apostel und trageft bas Rleib Maronis, und Gott schleuft burch beinen Mund auf und ju, und auch nicht bein naturlicher Bille, ber muß allerwegen tobt fein, ober bu bift bes Amte nicht fabig. Du figeft auch nicht im Amte Chrifti auf Detri Stuhl in beinem eigenen Billen, fonbern auf bem Stuhl ber Deftileng, und bift ber Untidrift, als wir bich in der zweiundflebengigften Bahl ertannt haben, bie trageft bu; benn bu bift im Bante um Chrifti Reld, und bu baft ben nicht in beiner Gewalt, fondern bie Bemeine Chrifti, in Gottes Billen ergeben, bat ben. Denn bie beilige Labe bes Bunbes ift bei ihnen ju Gilo, und nicht in beinem fectirifchen Jerusalem, bas bu haft voll Greuel ber Lafterung gemachet.

52. Was soll aber ber Geist mehr von dir richten, weil du sin ehebrüchig Weib bist, und hast den Glauben und Sid verloren. Er hat dir Zeit gegeben zur Busse, und thust keine Busse, sondern hurest Tag und Nacht; darum will er dich in die Kelter seines grimmen Zornes ausspeien, und Babel soll sich selber verbrennen. So spricht Christus: D Jerusalem, Jerusalem, wie oft habe ich deine Kinder wollen versammeln, als eine Kluckenne ihre Küchlein unter ihre Klügel, und du hast nicht gewollt; siehe, euer Haus soll euch wüsse bleiben! Matth. 23, 37. Das saget er ist auch zu dir, du verwüssetes Jerusalem in Babel. Es kommt die Zeit, das die Kinder Christi von dir ausgehen, und ist schon, und du must in deiner Hurerei verschmachten. Siehe, deine Kausseute werden von serne stehen und sagen: Sehet doch, Babel, in der wir reich worden

find und fett, ftebet mufte. Apot. 18, 15.

## Das 11. Kapitel.

## Bon rechter Ertenntnif bes Menfchen.

Wir haben euch gezeiget, was bas Wesen aller Wesen sei, und was sein Geist und Leben sei, und was die Matrix der Gebarerin sei, als nämlich, daß sie stehet in dem ewigen Willen; und in demselben ewigen Willen ist das Centrum Natura, und darinnen die Dreizahl, welche das Herz ist, welche offenbaret die Ewigkeit in Areaturen, Figuren, Gleichnissen, und sonderlich mit dreien Reichen, als mit dem himmlischen, englischen, und bann mit dem hollischen, feurigen, teuflischen, und zum Dritten mit dem wesentlichen Reiche der Ausgeburt, als mit dieser Welt.

2. Nun wisset ihr gar wohl, was ber theure Mann Moses saget in seinem ersten Buche, als daß Gott am fünsten Tage habe alle lebendige Kreaturen auf einmal geschaffen. Das verstehet, mit einer Umwendung der Erde hat Gott aus dem Mysterio Magno irdisch, aus der Matrice des Geistes der irdischen Eigenschaft, als eine Ausgedurt aus der ewigen Eigenschaft, alle lebendige Kreaturen geschaffen, daß sie sollen Bildnisse und Gleichnisse des ewigen Westens sein.

3. Nun find ste aus bem irbischen Mysterio Magno geschaffen worden, und ba ber Geist doch nicht ganz irbisch ist, benn er ist noch Luna, als wir benn sehen die Erbe zunächst dem Monde steshen, und außer dem Monde. Und wie ein jeder Circul ist, also auch sein Geist in seiner eigenen Selbstinclinirung, und des Rades

Eigenschaft in bemfelbigen Umgange.

4. Also ist der Circulus zwischen dem Monde und Erde itdisch, und auch lunarisch, denn der Mond hat aller Sterne Eigenschaft, und ist als ein Sac ober Halter der Eigenschaften der Sterne, die schaftet er in seinen Elrcul immer aus: denn die Erde sehnet sich trefflich nach dem Monde, und darum zeucht sie den Mondenschein und Glanz an sich, sowohl den Sonnenschein, denn es sehnet sich alles nach dem Herzen, und begehret der Freiheit, von der Eitelkeit los zu sein.

5. Also hat die Erde in ihrer Sucht den Geist des siebenfächisgen Rades an sich gezogen, und halt den in sich als eine eigene Matrix Natura, und wollte immer gern in ihr selbst das Rad des Lebens erweden. Darum drehet sie sich um, denn sie hat beide Feuer, als das hisige und auch das kalte, und will immer das Unterste hinauf gegen der Sonne; denn von der Sonne empfishet sie Araft und Geist: darum wird sie also gedrehet, denn das Keuer

brebet fie; es wollte gern entzündet sein, daß es ein eigen Leben hatte. So es aber im Tobe bleiben muß, so hat es doch gleiche wohl die Sucht nach dem obern Leben, und es zeucht das Oberles ben an sich, und sperret sein Centrum noch immerdar auf nach der Sonne Linctut und Feuer.

6. Also gehet aus der Sucht gegen der Sonne das Auskleimen und Wachsen aus der irdischen Matrice; denn die Essentien der Erde steigen mit dem gesangenen Leben aus dem odern Gentro immer über sich aus der Erde heraus, und dehnen sich die zu einem gewien Baum und Halm; und sehet ihr gar recht, wie auf dem Baume und Halm eine vermengete Frucht wächset, hald irdisch und halb nach dem odern Centro. Und gehet die Frucht auch nicht eher in die Fäule, sie habe denn des Odern satt und genug, da ist sie reif, denn sie hat Benus Leib erlanget. Aber wie Beneris Leid under ständig ist, und verginge bald, so ihn nicht die Sonne mit Saturni Kraft anhielte: also auch da ist es unbeständig, und wird bald ein Etel in sich selber, denn es mag nicht erhalten werden, denn das Paradeis ist daraus.

7. Also fügen wir euch zu erkennen, daß alle Kreaturen sind aus bem untern und obern Leben geschaffen worden; der Erde Wastrip gab den Leib und bas Gestirn den Geist, und ihr Leben reichet nicht bis in die Sonne, denn die Erde hat der Sonne Kraft in ihre Matricem gezogen; also haben alle Kreaturen der Sonne und

ber Sterne Rraft befommen, bie auf Erben wohnen.

8. Aber ber Bögel Leib ift aus ber Tiefe über ber Erbe, bars um fliegen sie auch in ihrer eigenen Matrice am liebsten. Und sebet ihr, wie alle Thiere ihr Angesicht und ben Kopf vor sich und unter sich wenden; und sehen nach ihrer Matrice, und begehren auch nur berselben Speise; benn ein jedes Leben begehret seiner Mutrer. Und werdet auch balb an den Bögeln merken können, welche der Erde Matrici nahe sind verwandt, die fressen Fleisch und sind räusberisch, denn sie sind aus zweien Müttern in der Schöpfung wors den, als aus der Obern, und aus der Sucht der Erde.

9. Die Erbe ist ein eigen Centrum, barum ist sie auch sons berlich geschaffen, am ersten Tage, und ist aus ber ewigen Wesens heit eine Ausgeburt, eine verderbte Matrix. In der Ewigkeit ist die Jungfrau der Weisheit Gottes darinnen erkannt worden, dars innen alle Wunder Gottes ersehen worden; und in der Schöpfung und auch hernach die auf Abams Fall grünete das Paradeis durch die Erbe, und zog also das obere Gentrum Natura, als der Gonne Herz, paradeisssische Frucht aus der Erde, welche wohl von keiner Areatur auf englische Art genossen worden, als nur vom Renschen, wiesewohl er nicht davon gegessen hat: denn die Sucht des zweisachen Ledens sing ihn baid; da stund er die zu seinem Schlaf in der Proda, obs sein könnte, daß sein Wilke in Gott bliebe, und er

auf englische Beise affe? Aber ber Ausgang weiset bas, wie er besstanden ift, baran wir wohl zu tauen haben, und barum Erbe freisen, und endlich ber Erbe Speise werben muffen.

10. Alfo fehet ihr, fo ihr euch entfinnet, die Schöpfung Gottes, und wie Gott die Kreaturen vor dem Menschen habe erschaffen, und fehet, wie aller Kreaturen Leben nur in der Matrice Rebet,

baraus fie find erschaffen worden.

11. Run wisset ihr, was Moses saget: Gott habe in sich bestrachtet, ein Gleichnis nach seinem Wesen zu schaffen, ein Bild nach ihm, das da berrsche über alle Kreaturen dieser Welt, über Thiere, Fische und Bögel, und alles, was lebet und webet; und saget: Gott habe gesprochen: Lasset und Menschen machen, ein Bild nach und; und Gott schuf den Menschen ihm zum Bilbe, ja zum Bilbe Gottes schuf er ihn. Ei woraus? spricht die Vernunst. So saget Woses: von dem Erdenkloß machete er dem Menschen seinen Leib. Gen. 1, 26. 27.

- 12. Siehe, bu liebe Bernunft, thue beibe Mugen auf, unb fiebe nicht einaugig, wie bis baber lange Beit gefcheben ift in ber Berborgenheit ber Menschheit. Horest bu, mas Moses saget? Er faste ben Menfchen in ben Garten in Eben, ben er gemacht hatte, bag er ben bauete und bemabrete; und bas Darabeis mar barinnen. Berfteheft bu nun bes Menfchen Beimlichkeit? Gen. 2, 8-16. Er ift im Parabeis gemefen in ber Schopfung, und ift in bem Das rabeis geschaffen worben, benn es grunete burch bie Erbe: und bon berfelben Parabeiserbe, barinnen bie himmlische Quall mar, marb Abams Leib geschaffen , benn alfo follte bas fein, er follte ein Berr ber Erbe fein, und über alles, mas irbifch mar, und follte ber Erbe Bunber eroffnen; fonft hatte ibm Gott wohl balb einen englischen Beib gegeben, aber bas begreifliche Befen mare mit feinen Bundern nicht eröffnet worben : alfo gab er ihm einen begreiflichen Leib, aber nicht so finster und berbthierisch, wie wir jest find, sondern parabeififc.
- 13. Du mußts also verstehen: bie ewige Jungfrau ber Weisheit ftund also im Paradeis als eine Zigur, in welcher alle Wunsber Gottes erkannt wurden; und die war in ihrer Figur eine Bildsniß in sich selber, aber ohne Wesen, gleich dem Menschen: und aus derselben Jungfrau schuf Sott der Erde Matricem, daß es ein sichtlich begreislich Bild im Wesen ware, darinnen Himmel, Erde, Sterne und Elemente im Wesen flünden; und alles, was lebet und webet, das war in diesem einigen Bilde.
- 14. Die Matrix der Erbe konnte ihn nicht bandigen, viel wesniger die außern Elemente, denn er war eine Brad hoher als sie alle; er hatte die unverwesliche Wesenheit mit der Jungfrau emspfangen: nicht war die Jungfrau in das Bild gebracht, sondern die Matrix der Erde war in das jungfrauliche Bild gebracht.

- 15. Denn bie Jungfrau ift ewig, ungeschaffen und ungeboren: sie ist Gottes Weisheit und ein Sbenbild ber Gottheit im Ternario Sancto nach ber Dreizahl, und aller ewigen Wunder bes ewigen Gentri Natura, und wird in der Majestat in den Wundern Gottes erkannt; denn sie ist, die da darstellet ind Licht das Berborgene der Tiese der Gottheit. Also sehet ihr, lieben Menschen, was ihr seid.
- 16. Nun saget Moses: Und Gott blies ihm ein ben lebendigen Obem in seine Nase, ba ward der Mensch eine lebendige Seele. Gen. 2, 7. Das ist der Grund, da tanzet um, liebe hohe Schulen; könnet ihr was, hie seid Doctor, Magister und Baccalaureus! Seid ihr das, wie ihr euch denn selber also krauet, warum seid ihr denn allhier blind? Warum lasset ihr euch Doctor nennen, und da ihr doch im Grunde noch nie seid Schüler worden? Was versstehet ihr mit dem Einblasen? Saget euch das nicht Moses: Sott habe dem Menschen den lebendigen Odem eingeblasen? Was versstehet ihr allhier? Verstehet ihr allein die Luft? Das ist nicht allein Gottes Odem: denn die Luft hat er ihm zur Nase eingeblasen, wie Moses saget; aber Gottes Odem lässet sich nicht von außen hinein blasen, denn Gott ist selber die Fülle aller Dinge, und ist schon da, wenn das Aeußerste kommt.
- 17. Run, damit ihr aber recht und gründlich, barzu wahrhaftig verständiget werdet, so sehet, was wir vorn haben gemeldet,
  wie sich Gott habe nach dem sichtbaren Wesen seines gleichen Bildnisses gesehnet, und die Bildnis der Jungfrau, darinnen seine Wunder stunden, hat ihn also geursachet, daß also eine Imagination die
  andere empfangen: wiewohl Gott ohne Wesen und Lust ist, denn
  seine Lust ist nur Majestät und Freiheit; aber das Centrum Naturd auf dem Kreuz der Wunder hat gelüstert nach der Bildnis, so
  in der Jungfrau ersehen worden, da der Geist Gottes ausgehet in
  die Weisheit, da die Weisheit Wesenheit ursachet.
- 18. Sehet, also war Gottes Einblasen. Der Geist Sottes schwebete auf dem Wasser, und fuhr auf den Fittigen des Windes, wie die Schrift saget, Ps. 104, 3. der hatte den Geist, das Resgiment dieser Welt, mit dem Berdo Fiat gefasset, und blies den in Abams Nase. Nun blies der Geist die Luft von außen hinein und sich selber von innen heraus ins Centrum des Herzens; denn er wohnet nicht im Aeußern, sondern im Centro Natura, und geshet von innen aus der Gottheit aus in das Aeußere, und eröffnet ein Bild nach ihm, verstehe nach dem Centro Natura.
- 19. Wir haben euch vorn gesaget, wie sich bas Rab ber aus fern Natur hineintwindet bis auf die Sonne, und fort burche Feuer in die Freiheit Gottes, darinnen es benn auch seinen Bestand ers halt: und die innere Luft des ewigen Centri bringet mit dem Geiste Gottes heraus ins Herz Solis, welches das große Leben und Feuer

if, bas Steine und Erbe zerschmelzet, barinnen bie ewige Tinctur hinrin in der neunten Bahl erkannt wird.

20. Also verstehet auch bas Einblasen. Das außere Regisment des Seistes dieser Welt, welcher reichet dis in die Sonne, ward ihm von außen eingeblasen, als ein außeres Leben; und das innere Regiment aus dem innern Feuer in der achten Jahl ward ihm von innen heraus ins herz geblasen. Denn dasselbe war aus dem ewigen Feuer, welches greiset gegen dem Areuz in die neunte Jahl nach seiner eigenen Ainctur, welche gegen der Dreizahl gehet, als in die ewige Freiheit: da ward der Mensch eine lebendige Seele, mit Seist und Seele; denn die Seele urständet einen Grad tiefer als die Sonne, aus dem ewigen Feuer, das im ewigen Willen drennet, welcher Wille ift, das herz Gottes zu gedaren, und den Slanz der Majestät zu erhöhen in die Wunder.

21. Also verstehet uns recht! Der heilige Seist Gottes hat die lebendige Seele vom Centro der ewigen Ratur auf dem Kreuze exwedet als ein eigen Centrum, nicht aus der Dreizahl, sondern aus der ewigen Ratur, aus dem Feuer des Centri Natura in der fünften Sestalt des Centri; da sich die zwei Reiche scheiden, als Gotz tes Liede und Jorn, da hat der Geist Gottes die Seele erwecket und von innen heraus in des außeren Seistes Linctur, ins Herzensgeblüt, durch sich seiber eingeführet, das ist die Seele.

22. Mein Herr Doctor, verstehets recht, und gehet nicht also hoffartig mit spazieren, benn sie ist Gottes Kind. Ihr Wille soll stets in Gottes Willen in die zehente Zahl gesetzt sein, so ist sie ein Engel, und lebet in Gott, und isset von Gottes Wort, von Gottes Kraft und Leben. Sie soll nicht zurud in Geist dieser Welt wenden, inc Feuer der Ausgeburt, sondern ins Feuer der Dreizahl,

in Ternaria Sanctum.

23. Nun also versteheft bu, was du bist, und was du vor bem Falle gewesen bist, benn du konntest über Sonne und Sterne regieten. Es war alles in deiner Sewalt, das Feuer, Luft und Wasser mitsammt der Erde konnten dich nicht zähmen; kein äußer Feuer brannte dich, kein Wasser ertränkte dich, keine Luft erstickte dich; alles, was lebete, suchtete dich; du hattest deine eigene Speise am paradeisischer Frucht dem äußern Leben zu geden, und dem innern Seelenleben das Vordum Domini. Du hättest ewig ohne Webe oder Fühlung einigerlei Krankheit gelebet in eitel Freude und Lust, darzu ohne Mühe und Kummer; dein Semüth wäre als eines Kindbes, das da mit den Wundern seines Baters spielet; keine Erkennts niß des bösen Willens wäre in die gewesen, kein Geiz, kein Hoffart, kein Neid, kein Jorn, sondern alles ein Liebesspiel.

24. Run siehe, bag bu bas boch fassest! Gott nahm ihm ein sonderlich Tagewert vor mit bem Menschen; hatte er gewollt, bag er solle itbisch, thierisch und sterblich sein, er hatte ihn wohl

am fünften Tage geschaffen mit anbern Thieren. Und bag bu bas boch wohl einnehmeft: er fchuf nur einen Menfchen mit bem gangen Rreug in der hirnschale, bedeutet die Dreigabl; er war ein Mann und auch ein Weib, aber nicht ein Weib ju verfteben, fonbern eine Jungfrau, gang rein in Bucht: er batte ben Tincturgeift bes Feuers, und auch ben Lincturgeift bes Baffers als ber Beneris, in fich felber; er liebete fich felber, und burch fich Gott; er konnte jungfraulich gebaren aus feinem Billen, aus feinen Effentien, obne Bebe, ohne Berretfung, einen folden Menfchen wie er war; benn er hatte alle brei Centra in fich. Gleichwie bas Centrum ber emigen Ratur nicht gerriffen warb, ale ber Geift Gottes feine Seele auf bem Rreuge faffete und in bie Beitheit führete, und auch ber Geift biefer Belt nicht gerriffen marb, als ber Geift Gottes ihm ben Geift diefer Belt einblies als ein außer Leben; alfo mare er anch nicht gerriffen worben, benn er hatte einen Leib, ber tonnte burch Baume und Steine geben: fo mare er alfobalb im Billen Gottes blieben, benu er hatte ihn mit fich in die großen Bunder geführet.

25. Der eble Lapis Philosophorum ware ihm so leichtlich als ein Mauerstein zu finden gewesen, da hatte er das außere Leben mogen mit Golde, Silber und Perlen schmuden, alles zu seiner Freude und zu Gottes Wunderthat. Er hatte der thierischen Rieider nicht bedurft, denn er ging nackend mit der himmelstinctur bekleidet; er hatte keine solche Glieder, derer er sich schmet. wie es sein Kall

ausweifet.

26. Sein Fall war biefer: seine Seele imaginirte nach bem dußern Feuer ber Ausgeburt, nach bem Geiste biefer Welt, und wandte sich von Gott ab und wollte in seiner eigenen Quall leben und ein herr sein; sein Wille wandte sich aus Gottes Willen und ward Gott ungehorsam, und begehrte ber irbischen Frank, aus irbischen Effentien, und ursachete Gott, daß er ließ den Bersuchbaum wachsen, daß er boch sähe, was sein Bild thun wurde, und verbot

ibm ben Baum,

27. Aber seine Lust war sort nach ben irdischen Effentien Bose und Sut, darzu half der Teusel, als er noch thut, gar wohl, die Adam überwunden ward, und von Sottes Willen ausging, und ließ sich den Geist dieser Wett ganz sangen, da war es geschehen. Das himmeliche Bitd ward irdisch, die Seele ward im Feuer Gose tes Jornes gesangen, sie hatte nicht mehr die himmelische Tinctur, und konnte nicht mehr essen vom Vordo Domini; sie hatte sich mms gewandt in Geist dieser Welt, und war aus Sottes Willen ausges gangen in die Lust dieser Welt.

28. Also machete auch jur Stunde bes Falls der Geist dieser Welt den Leib ganz irdisch. Das Paradels mit aller himmulicher Wite entwich in sich, und blieb die theure Jungfrau der Weisheit in Trauern stehen, die das Verbum Domini wieder kam, und bliebese

fie wieber an mit der Berheifung vom Weibessamen; da trat sie ins Lebenslicht, und warnet nun den Menschen des ungöttlichen Weges, wie wir in unsern vorigen Schriften nach der Länge haben gemeldet, und auch von seinem Weibe. Lassens hie weiter bleiben, und zeigen euch nur ferner an unsere Fortpflanzung mit Leib und Seele.

29. Wir haben davorn gemelbet, wie die Lust zwischen ben beiben Geschlechten Mannes und Weibes, sich zu vermischen, urstänsbe, als nämlich aus zwei Regimenten eines Wesens; denn als Adam nicht konnte bestehen, so ließ Gott einen Schlaf auf ihn fallen und nahm das eine Regiment, als des Geistes Ainctur, von ihm, und ließ ihm der Seele Ainctur, und dauete ein Weid aus ihm. Damit sie aber auch eine Seele hatte, nahm er eine Ribbe von seinem Leibe, mit seinem Fleisch und Blut, und darinnen die Seele eins gesasset, aber ohne Macht weiterer Fortpslanzung; denn ihre Seele blied in Benere des Mannes Seele begehrend, gleichwie das untere Regiment der drei untern Planeten unter der Sonne (welche Seist und Fleisch machen) der drei Obern begehren zu ihrem Leben, wie vorn bemeldet.

30. Also ist auch bas Regiment im Mann und Weibe. Der Mann hat die Feuerstinctur, darinne die Seele stehet, in seinem Samen, und das Weib hat des Seistes dieser Welt (als der Beneris, also naturlich genennet) Tinctur in sich, in ihrem Samen und Matrice. Wenn es der Spotter nicht thate, wollte ich euch das sein weisen an den Gliedern ihrer Vermischung: ihr solltet euch, wie billig, rerwundern, warum ein jedes also ist; soll auf ein eigen Papier entworsen werden, denn nichts ist ohne Ursache.

31. Die Natur hat ein eigen Maul; so fie was begehret, mas chet sie ihr ein Maul barzu, und giebt bem Dinge Form, das sie begehret, das sich ins Maul schiet, wie es der Natur am liebsten ist: das merket. Wenn nun der Same gesäet wird, so sakt nicht allein der Samann, sondern auch der Acker, der giebet seine Essens tien auch darzu. Der Mann sate Seele, das Weib sakt Seist, und alle beide geben den Leib, keines ohne das andere; die Feuerstinsetur hat auch Leib, aber er ware in dieser Berderbung fast grims mig: also muß ihm die Wasserdaur in Venere einen sansten Geist darein geben, denn der Mann und das Weid sind ein Leib.

32. Und Paulus saget: So bu, Mann, ein unglaubig Weib haft, ober bu, Weib, einen unglaubigen Mann, so scheibe sich eines nicht vom andern; benn bu, Mann, weißt nicht, ob bu bas Weib wirst seig machen, oder bu, Weib, den Mann, 1. Kor. 7, 12—16. gleichwie Abam seine Evam, welche den ersten Bis that, selig machte; benn sie war ein Theil des Lebens aus seinem Fleische und Biute: und berselbe Seist und dieselbe Seele, so Abam hatte, und seine Goa von Abam kriegte, ist noch in uns beiden Seschechten also.

33. Darum auf bieses habet ben Bericht: wenn ein Mann seinen Samen sat, so sate er Fleisch, Blut und die eble Tinctur ber Seele, und das Weib nimmt das an in ihre Matricem, und die Matrix giebt zur Stunde des Mannes Samen darzu ihre Beneristinctur, darinnen stehet der elementische Geist, das nimmt Sasturnus an, und führets am Rade herum bis auf Sol, da wird das natürliche Leben mit der Seele Leben ausgeschlossen. Denn Sasturnus giebts dem Monde, der brütet es aus, und machet in einem Unigange aller Sterne Essentien darein. Alsdann entstehen die Essentien, und winden sich selbst berum die zum Marte, der schläget das Feuer aus. Da rechnet die himmelszeichen, und wie viel Stunden ein jedes hat, und dupliciret das mit zwei Reichen, so habt ihr den Grund der Menschwerdung, was alle Stunden mit dem Sulsphure geschiebt.

34. Denn ber Menfch hat sich bem Geiste bieser Welt erges ben, und ist ihm heimgefallen. Also machet berselbe nun ein irbisch elementisch Rind, nach ben Sternen und ihrem Regiment.

35. Wenn Gott nicht ware Mensch worben, so waren wir nach bem Leibe ein Bieh blieben, und nach ber Seele ein Teufel; und so wir nicht aus unserm Sunbenhause ausgeben, so find wir

folche.

36. Darum hat Gott seinen Bund in Christo mit uns gemacht, daß wir sollen in Christo wieder neugeboren werden; benn
er hat sein Leben für uns in Tod gegeben, und unsere Seele wieber duchs ewige Feuer durchgeführet und umgewendet, daß wir konnen wieder in die zehente Jahl sehen. Paulus spricht 1 Kor. 3,
13.: Es soll alles durchs Feuer bewähret werden; sehet zu, daß
nicht Jemandes Werke verbrennen, er wird sonst des Schaden
haben.

37. Wiffet bieses: am Ende, wenn biese Welt wird wieder ins Aether gehen, so wird Gott bas Feuer im Centro erwecken, welches ist das Ewige, und wird biese Tenne segen; berstehe, es ist der Seele Feuer. So nun die Seele in Gottes Willen wird gewandt sein, so wird der heilige Geist mit der göttlichen Tinctur aus der Seele brennen, und wird der Seele Tinctur in der Majestat Gottes ergriffen sein, die jeucht die Seele wieder in sich, und das wird ihre Kuhlung und Labsal sein, und wird also können im Feuer bestehen; welche aber zurück in diese Welt wird gewendet sein, und so dieser Welt Wesen wird im Feuer stehen, so wird die Seele ohne Gott sein. Denn im Abgrunde dieser Relt ist das höllische Feuer, darein muß sie gehen und allda essen, was sie allhie gekoschet hat; denn einem Jeden solgen seine Werke nach.

38. Dann werden sie sagen zu ben klugen Jungfrauen: Ach, gebet uns Del von eurem Dele! Aber die Klugen sagen: O nein, daß wir nicht mit euch, barben und mangeln; gehet hin zu ben

Kramern biefer Welt, zu ben Sophisten und kaufet euch Del. Aber ehe sie sich werden können besinnen, wie das Del zu kaufen sei, und wo es zu holen ist, wird die Thur des Dimmels und Solle geschloffen fein; benn barauf folget die Ewigkeit und vergehet dieses Wesen. Dieses merket: denn es ist dem Seiste dieser Offenbarung kein Schimpf, es gilt Leib und Seele. Wer sehen will, der sehe; wer aber nicht will, der ist gewarnet.

Die Pforte des großen Sammers und Elendes.

Wie bie Bilbnif im Mutterleibe, weil fie noch ein Sulphur ift, verberbet wird, baf aus mancher Bildnif nach dem Geifte ein Thier, auch Kröte und Schlange mirb, welches fich an feinem Wefen, Wandel und Willen hernach genug erweiset, und so ihm nicht wieder von Gott in Christo geholfen wurde, daß er wieder neugeboren wird, wohl in Ewigkeit in seiner Fiegur also bleibet.

39. Lieben Kinder in Christo, wir haben und dieses nicht fürgenommen zu offenbaren, das menschliche Geschlecht darmit zu schmäschen, es ist die ganze Wahrheit, wir habens hoch erkannt: darzussoger solches auch der Mund der Wahrheit Christus, der Herodem einen Fuchs, Luk. 13, 32. und die Pharisaer Nattern und Schlanzgenzere hieß; Matth. 23, 33. auch die Schrift sonsten hin und wieder die Aprannen Löwen, Baren, Wölse und greuliche Ahiere heißet; auch die Offenbarung Iohannis, sowohl Daniel und die andern Propheten die gewaltigen Reiche dieser Welt nur mit dien grimmigen Thieren abmahlen: wahrlich sie haben nicht die Bildniss Gottes damit gemeinet, denn das wäre ja unrecht, wenn Gott seine Bildnis, welche englisch ist, einem solchen greulichen Thiere vergleischete, da er doch die Wahrheit selber ist, und aus seinem Munde kein Trug noch Falsches gehet, auch keine Unwahrheit.

40. So er nun die Reiche biefer Welt hat also geheißen, so gills ja benfelben, die sie regieren; die stiften Krieg, Mord und alses Unglud in den Reichen an, und sind dieselbe reißende Wolfe, towen, Baren, Fuchse, Nattern und Schlangen, denn vor Gott erscheinen sie also. Ob sie außerlich menschliche Bildnis haben, so ift doch der Seelengeist ein solcher, und hierauf folget auch die Wahl Gottes, wiewohl Gott will, daß allen Menschen geholsen werde, so erkennet er doch wohl, wer ihm will helsen lassen. Nicht spereren wir allhier die Gnade Gottes zu vor denen, die umwenden und

neugeboren werben aus biefer thierischen Art; benn Christus ist barum Mensch worben, baß er uns helsen will, baß wir wieder zur Bildniß Gottes kommen sollen. Er hat unsere menschlichen Seelen barum in bas Feuer bes Jorns Gottes eingesuhret, als in Abgrund bes Centri in die Polle und in Tob (ba unsere Seelen verschiossen), und aus dem Tode und Polle wieder in die zehente Jahl in die ewige Tinctur Gottes auf das Kreuz, baher die Seele von Ewige keit entstanden war, welche vor den Zeiten der Welt in seiner Weisheit erschien.

41. Und sollet ihr wissen, daß eine jede Seele, weil sie noch im Samen ift, keine Rreatur ist, sondern sie ist im Feuer, oder ein Feuer der Tinctur, und ist ein Wille zur Rreatur, und stebet noch in der Eltern Macht, die Rreatur zu erwecken, oder zu versberben, welches doch wider die Ordnung der Schöpfung läuft, und vor Gott ein Greuel ist: und wird euch hiermit auch angedeutet, daß wie der Baum ist, auch eine solche Frucht wächset; doch nicht berogestalt, daß der Zwang ganz vollkommen sei, denn die zwei Reische, als Liebe und Zorn, stehen bald im Samen gegen einander im Ringen, denn Gott hat seine Liebe wieder in Christo in die Menscheit eingesuchet, darum stehet sie gegen dem Zorn im Streit.

42. Aber das wisset, daß auch ein falscher gottlofer Same wohl kann verlassen werden, und so das geschieht, so figuriret die Natur des Feuers oft eine greuliche Gestalt des Seelengeistes, welche in der außern Bildniß nicht erkannt wird, als nur am Wandel und falschen Willen, wie man nun siehet, daß ein jeder wandelt aus seinem Ubgrunde; also ist sein Seelengeist in der Figur, denn das Innere gehet heraus. Was der Wille im Abgrunde ist, das thut der Leib; darf er nicht diffentlich wegen spottischer Strafe, so thut ers doch heimlich, und hat seinen Willen darzu, achtet ihm auch das für kein Laster, denn er kennet sich selber nicht, er thut, das er selber richtet.

43. Und bann jum Andern geben wir euch dieses zu erkennen, daß das außere Regiment, als der Geist dieser Welt, auch mit im Samen ist, weil er noch ein Sulphur ist, und in demselben hat das Gestirn sein Regiment, und zeucht auch hinein die Constellation des Gestirns, wie es einander anschauet und vergiftet, und auch lieblich machet, alles nach seiner Imagination zu allen Zeiten: denn ein jeder Stern ist eine Sucht, ein Begehren, als Wunder nach seiner Eigenschaft, ein jeder begehret ein Leben, und der elementische Sulphur, welcher auch begehrend ist, vergasset sich an dem Begehren der Sterne, zeucht oder lässet das in sich, und wird des schwanger.

44. Nun find boch in ben Sternen alle Eigenschaften biefer Belt: mas alle Rreaturen find, bas find bie Sterne, ein jeder hilft jum Leben und jur Offenbarung ber Bunber Gottes; benn barum

find fie ins Befen gebracht, baf Gott wollte alle Geftalt ber Ra-

tur eroffnen.

45. So machet mancher eine Hundeseigenschaft im außeren Geiste dieser Welt, mancher eines Wolfes, eines Baren, Lowen, Fuchses, Stieres, Pfaues, Hahnes, auch Kröten, Schlangen, und so fort nach allen Kreaturen: und so benn ein folcher Stern fir ist, daß er der Sonne Kraft durch Einführung des Geistes hat empfangen, so-ift er machtig, und dringet seine Imagination mit in Samen, davon eine Kreatur im elementischen Leben und Geiste eine solche Eigenschaft kriegt im Menschen sowohl als in Thieren.

46. Eine folche bofe Eigenschaft verbedet benn oft die Seele, und reifet sie von Gottes Willen , daß fie von Gottes Willen ausgehet; benn es geschieht oft , daß in der Seele die Bildnif Gottes ift , welche Gottes begehret , und ift mit einem solchen außerlichen

Seifte gefangen, ber fie plaget und martert.

47. Das sehet und erkennet ihr an benjenigen, welche oftere in grobe Untugend und Laster fallen, benn ber außere Seist flurzet ste barein, und alsbann alsobatd in solche Reue und Leid darüber gerathen, baß sie achzen und umwenden, und zur Abstinenz laufen: bas ift ein gewaltiger Kampf ber Seele gegen ben Seist dieser Welt; benn es thut oft einer ein Ding, bas er zuvor ins Semuth nicht gefasset hatte, viel weniger in Willen zu thun, und wird boch alsobalb übereilet.

48. Denn wenn ber Mensch sicher ift, und nicht immer in Furcht und Bittern vor Gottes Born stebet, so schlüpfet der Teufel in Seist, und siehet eben, wenn eine bose Constellation seiner Eisgenschaft und Sestirne in ihm ist, und stürzet also den Menschen in einen unversehenen Fall, in Born, Mord, Hurerei, Diebstahi, in Gift und Tod, das ist seine Kunst, der er sich am meisten besselsset: denn das außere Leben ist dem Gestirne ganz heim gefallen.

49. Willst du dem widerstehen, so mußt du in Gottes Wilsten eingehen; alsbann ift es sein Spiegelsechten an dir, und kann das nicht verdringen, was es in Macht hat: es begehret das auch nicht, sondern nut der Teusel, denn die ganze Natur beuget sich vor Gottes Willen; denn die Bildniß Gottes im Menschen ist so machtig und krästig, daß, wenn sie sich ganz in Gottes Willen wirst, sie die Natur bandiget, daß ihr das Gestirn gehorsam ist, und sich hoch in der Bildniß erfreuet: denn sein Wille ist auch von der Eistetzt los zu sein, und wird also in der Vildniß in Sanstmuth entzündet, dessen sich der himmel freuet, und wird Gottes Zorn in dem Regiment dieser Welt also gelöschet; denn wenn der brennend wird, so ists der Menschen Bosheit Schuld, daß sie in dem sich in dem Geiste welt entzünden.

50. Denn ein falicher bofer Menich entjundet bie Elementa, benn er wirft feine bofe Rraft und Falichheit barein, welches ber

Born bes Abgrundes in fich Schlinget, und bavon rege und wirkend wird, welchen fonft Gottes Liebe im fanften Leben aufhalt; fo aber

ber machtig wirb, fo übermindet er biefe Belt.

51. Go fpricht benn ber Prophet aus Gottes Geift: 3ch will meinen Grimm tommen laffen, ber foll euch auffresten und verberben, benn Gott ift nichts als gutig, und will nicht bas Bofe; et warnet die Menfchen zwor, daß fie follen mit Umwendung und Ausgebung aus dem Borne ben Born ftillen. Wenn es aber nicht geschieht, fo laffet er kommen, mas bie Denfchen erwedet baben. als Rrieg, Sunger, Bestileng: nun thut boch biefes nicht Gott, fonbern ber Denich felber, ber machet Rrieg, und ber Simmel ents zeucht Teine Kruchtbarkeit, und ber Beift biefer Belt entzundet fic in ber hollischen Gift, im Grimme, baf alfo Rrantheiten und Deftileng tommen , baran Gott feine Schuld bat, fonbern bie Denfchen haben folches ermedet, bas friffet fie auch; benn ber Born wird alfo gescharfet, und krieget eine Luft zu freffen, benn bie Den= fchen in ihrer Bosbeit ermeden ihn und gunben ihn an, ba er fonft mobl rubte.

52. Also verstehet und in bem Wege, solches bat uns Mam auf . und angeerbet. Bare er in Gottet Billen blieben, fo batte ibn ber Born in Ewigfeit nicht gereget, fo mare ber Teufel im Born verschloffen gemefen; barum hat er mit bem Menschenbilbe gerungen, und ihn in Sunde gefturget, bag er ben Born im Beifte biefer Welt ermedete, in welchem ber Teufel Großfürft ift, und fein Reich mit Menschenseelen mehrete: und also ift ber Teufel ein Kurft Diefer Belt, fonft tonnte er nicht eine Dude rubren, ober ein Laublein bewegen, wenn nicht der Menich den Bornquall entzundete, wie er benn in Beit, wenn die Denfchen fromm find, gar ohnmachtig ift; und barum treibet er machtig zur Unzucht, er weiß wohl, was er allba erlanget, mas bas in ber Menfcmerbung vermag, was für ein iconer Beift aus falfchem Billen gezeuget wird, zu welchem er

einen großen Butritt und Bewalt hat.

53. Und benn gum Dritten geben wir euch zu erkennen aus rechtem Grunde Die großefte Beimlichkeit Des Bornes und Teufele, benn wir zeigens euch alfo: Dieweil zwei Regimente im Denfchen find, auch weil er noch im Samen in Mutterleibe perfchloffen lies get, als in zwei Tincturen, eine aus ber ewigen Matrice, als ber Seele Tinctur, und bann eine aus bem Centro biefer Belt, vom Beifte und Leben biefer Belt, bag ofters eine gang falfche Seele nach bes Teufels Willen figuriret wird, welche ber Born fanund bann fo figuriret ber Beift biefer Belt, fo es in einer guten Conftellation ift, jur Beit bes Beiftes Etwedung oft einen gar freundlichen, lieblichen, außerlichen Geift, ber ba tann aute Borte ohne Gelb geten, und feine Seele ift ein Teufel, er giebt. -idende Borte mit dem Munde, und feines Bergens Geift

ift Gift, und benket nur Uebels zu thun, und bas mit Glanz der Gebarung eines Scheins zu verbecken: ber wohnet in zweien Reischen, als in dieser Welt und beim Teusel; er glaubet nicht an elenen Gott, benn er halt sich für Gott: und ob er als ein Gleisner in der Historie lebet, als ware er Gottes Kind, das thut er zum Schein, und kigelt ihm der Teusel also sein Herz, daß er meinet, Sottes Reich kehe also in det historischen Wissenschaft, daß, wenn er wisse, daß ein Gott sin dreien Personen sei, und daß Gott sei Mensch worden, und habe seine Gnade uns zugewandt, so sei er zu Gottes Kind, und ein Christ.

54. Etliche schreiben ben Sophisten zu Macht, Sunde zu vergeben, und welcher ein Sophist ist und ihm diese Macht außer Gottes Willen zumisset, ohne Eingehung seines Willens in Gott, der ist des Teufels und Antichrists Priester, sowohl als der Heuchter, der an der Historie hänget und halt die Wissenschaft für Glauben. Rein, Friz, aus Glauben muß Gerechtigkeit und Wahrheit
erfolgen, ein eiseriges Herz zur Gerechtigkeit und Wohlwollen; und
od der Teufel in dem außern Geiste, weil er bose ist, wegen seiner
Constellation dem Menschen zusehet, daß er sich oft vergreifet, noch
wunschet das Herz alsobald wieder Gerechtigkeit und Wahrheit, und
schläget sich mit dem Teufel um der begangenen Sunde willen.

55. Aber eine falfche Seele fraget nichts nach Gerechtigkeit; wenn fie die Sunde nur kann verdeden, so ist sie genesen; sie suchet eitel Trug unter bem außern Glanze, ben sie traget in dem gleißenden Beite Dieser Belt. Ihre heiligkeit ist Schein, und erkennet nimmer Gottes Willen, sondern denket, das Reich Gottes stehe in Ceremonien; aber die Ceremonien find in dieser Welt, und sind nur ein Zeichen, daß der alberne Laie dem soll nachdenken, was Gott mit Menschen zu thun habe. Die Bunde der hochwurdigen Testankinte, welcher sich der Gleisner zum Schein brauchet, find ihm kein nute, er erzurnet nur Gott darmit, daß er Gott will zu einem Gleisner seiner Kalscheit Dedel machen.

56. D bu antichristische Welt, was haft bu mit beinen Geres monien angerichtet, daß du die an Gottes Statt gesethet hast! Datstest du dem Sunder Gottes Jorn und Strafe und die fallche Lust bes Teufels angekundiget, wie er aus seinen Sunden musse ausges hen in Gottes Willen, und mit wahrer Reue und Buse in rechter Zwersicht in Gott geboren werden, und wie Gott allein des herzens Abgrund, als die Seele, suche und haben wolle, daß aller falscher Wille, Luft und Beziehren musse und haben wolle, daß aller falscher Wille, Luft und Beziehret! Aber die Conclisa sind nur dahin genrichtet, daß du über Silber und Gold, und über der Menschen Seelen und Sewissen ein herr seift! Also bist du auch der Antichtist in beiner Gleißnerei, du hast Ceremonien gestistet und gleißest in Aaronis Gestatt. Warum lebest du nicht in Aaronis Gehorsam gegen Gott? Jedermann siehet auf das Wert der Gleißnerei, und

bas Berg richtet fich gegen die Gleignerei, und meinet, wenn es bie Ceremonien balt, bas fei bie Berfohnung Gottes Borns; ift eine Abgotterei, welche bas Berg fanget, und in der Gleifinerei gefangen führet. Es mare beffer, feine Ceremonien, fondern nur blos ber Gebrauch bes ernften Befehls Gottes, mas er uns in feis nem Bunbe und Teffament bat gelaffen; bie Bemeine Chrifti tann gleichwohl von Chrifti Bunberthat fingen und flingen, aber am beften in ber Muttersprache, baf es ein jeder verftebet, und tann fein Berg und Seele barein erheben, ba denn die gange Gemeine Chrifti, ale ein Leib, fich in Gott erhebet, und von ben Bunbern Gottes finget, welches boch Unbacht erwecket, welches in frember Sprache nur Gleifinerei und Pracht ift, barmit bie Soffart will gefeben fein, benn fie ericbeinet allezeit gern im gottlichen Schein, Denn ein folder Abgott ift ber Teufel, benn er in Gleiffnerei. spottet Gottes feines Schopfers barmit, und mahlet alfo ben Antidrift vor Gottes Angeficht, baß Gott folle feben, wie er alfo ein gewaltiger herr und gurft fei, ber auch tonne gleißen; bieweil Gottes Majeftat gleißet, fo machet er Gott gu Spotte auch alfo eine Bleifinerei, und fuhret ber Menichen Seelen in Die Gleifinerei.

57. D hoffartiger und geiziger Untidrift, mas haft bu gethan, baß bu bich und viel taufenb Geelen haft von Gott in beinen eiges nen Glanz geführet? Wie willft bu bestehen, fo das helle Ange= ficht Gottes ericeinet? Wo wird beine geme Geele hingewandt fteben in beiner Gleifinerei, wenn ber Tag bes Gerichts wird tommen ? So alles muß burchs Reuer geben, wo wird beine eigene Scheinheiligkeit bleiben ? Wird fie nicht im Fener bleiben? Denn teine Geele mag Gott erreichen, fie fei benn in Gottes Willen gewandt, und fei in Gott wiebergeboren; anders ift fein Bestehen im Feuer. Denn die Seele muß burche Feuer bemabret werden, und muß fonft nirgenbhin gewandt fein, als in große Demuth in Gottes Liebe und Barmherzigkeit, in die Menschheit Jesu Chrifti; fie muß Chrifti Leib bringen und in Gottes Befenheit fleben, ber muß ihr Leib fein, fonft wird fie nicht fur Gottes Rind erkannt, benn fie muß alfo rein fein, ale fie mar, ba fie auf dem Rreuz gefchaffen marb. Sie muß auf Chrifti Rreuz wiedergeboren werben, und mit Chrifto in Chrifti Fleifch und Blut, burch Chrifti Tob, burch ben Born Gottes in bie neunte Babl, als in die Tinctur bes ewigen gottlichen Feuers eingeben; ba ftebet fie als eine Rreatur vor ber zehenten Babl, ale vor ber heiligen Dreigahl und bemuthiget fich vor ber Dreigabl, und die Majeftat ber Dreigabl fanget fie ale ein liebes Rind; benn bie Demuth ift ber Majestat Speise und Starte, baraus ber Glang ausgehet von Emigfeit zu Emigfeit. Wo willft bu, Seuchler, mit beinem Glanze bleiben, der aus Geig und Soffart geboren ift? D gehet aus von biefer Sure, ihr Rinder Gottes, fie ftehet ans Pranger, und wird vom Teufel, Gott ju Spotte, Schaugetragen.

## Die große offene Pforte bes Antichrifts.

58. Hore und siehe, bu arme Seele, wir wollen bir ben recheten Antichrist weisen, ber über die gange Welt herrschet, ben Gott uns zu erkennen gegeben, daß du doch ihn sehest: benn du haft ihn bishero für einen Gott gehalten, aber nun muß seine Schande an Tag kommen, benn er ist so beimlich, daß ihn Riemand kenenet, er sei denn wieder aus Gott geboren, daß er Gottes Wesen und Willen ergreiset, sonst bleibet er in allen Menschen verborgen; denn es ist kein Mensch, er hat den, und träget den in seinem Herzgen: und wenn er gleich ein Aind Gottes ist, und aber nicht die tiefe Erkenntnis von Gott hat, noch hanget er ihm an, denn der Teusel hat sich in Engelsgestalt in ihn verwickelt.

59. Darum mertet, mas bernach folget, benn es ift bes fier

benten Siegels Bahl, und verfundiget ben ewigen Tag.

60. Merket, ihr Kinder Gottes; benn ich habe ihn vor der Zeit meiner hohen Erkenntnis auch also geehret, und vermeinete, Gottes Bille ware also, benn ich auch nicht anders gelehret war. Und die ganze Welt ift in dem Wahn, wiewohl er den Unwissenden nicht schadet, und kann wohl in seiner Einfalt also seitg werden; aber dennoch will ihn Gott in der letten Zeit offenbaren: denn allhier wird der Teufel seinen Stachel in den Kindern Gottes verlieren, denen diese Erkenntnis wird recht ins Derz steigen, denn es ist das rechte Feuereisen, damit Gottes Liebeseuer aufgeschlagen wird, und die Seele Christi Leid empfähet, und in Gott geboren wird; denn die Seele darf keiner andern Geburt, sondern nur eine Umwendung und Eingehung in Gott.

61. Siebe, bu arme vermundete Seele, bu ftebeft und beteft: D Gott, vergieb mir meine Sunde, lag beinen Born finten, nimm auch mich ju Gnaben an! Das ift gar recht alfo; bu verftebeft aber nicht, wie Gott ben armen Sunder annimmt. meineft, et fei alfo, als wenn bu vor beinen Canbesfürften tommft, und haft bein Leben verwirket, und bitteft ibn, und er vergiebt bir beine Diffethat aus Gnaben, fo bift bu ja quitt; aber beine Gunben fchelten bich unter Mugen, und bein Berg verklaget bich felber, bağ du ber Strafe noch foulbig bift. Siehe, alfo tommft bu auch vor Gott und barmit werben alfo viel Beuchler geboren. Du bens teft, Gott in feinem Befen und Beifte nehme beine Gunbe von Beißt bu nicht, mas die Schrift faget, bag alle unfere Berte follen uns nachfolgen? Wenn es alfo juginge, fo mußte fich Gott um eines jeden Unrufenden willen bewegen und feine Gunbe von ihm megmerfen; und ba fich boch Gott von Emigfeit nicht mehr als zweimal beweget hat, eines mit ber Schopfung ber Belt unb aller Rreaturen, und bann jum andern in der Menfcwerdung Chrifti, ba hat fich bas Berg Gottes beweget.

62. Siebe, wenn Gott beine Sanbe vergiebt, menn bu ihn anrufeft, fo nimmt er nichts von bir; er fahret auch nicht vom Simmel herab in bich, benn' er ift von Emigfeit in beiner Seele gemefen, aber in feinem Drincipio; beine Seele ift nur von ibm aus feinem Principio gusgegangen, verftebe aus bem beiligen Billen ber Majeftat, in ben Born; nun mareft bu in bem Born im ewigen Tobe, und ber Menfc Chriftus, welcher ift Gott und Menfc, bat eine Babn burch ben Tob und Born gur Majeftat Gottes gemachet. Du mußt nur umwenden, und burd biefelbe Bahn, burch ben Tob Chrifti, burch ben Born in bie Dajeftat geben, fo wirft bu empfangen als ber liebfte Engel, ber nie feine Gunbe gehabt hat; es wird auch teine Sunbe an bir erkannt, fonbern nur Gottes Bunberthat, welche im Born mußte eröffnet werben, bent bie Liebe vermochte bas im Keuer nicht, fie menget fich auch nicht ins Keuer, sondern fleucht bavor.

63. Wenn bu nun alfo beteft: D Gott, vergieb mir! fo zweis felft bu auch noch immer wegen beiner Gunde, ob bich Gott wolle erhoren und in bein Derg tommen. Siehe, thue bas nicht, benn mit beinem Zweifel verachteft bu bie Majeftat, es ift auch Gunbe; fondern raffe alle beine Gunbe obne Babl ju Saufe, und tomme mit beiner begehrenden Seele nur getroft in Demuth gu Gott, und gehe in Gott ein, wende nur beine Seele um aus Diefer Belt Bile len in Gottes Billen, wirf bich mit aller Bernunft und Sinnen in Gottes Billen! Und ob bein Berg und ber Teufel fprechen lauter Rein, fo mache beine außere- Bernunft tobt, und gebe mit Bewalt ein, und bleib fteben, fiehe nicht zurud wie Lote Beib, welche wieber zu einem Sulphur und Salglaule mart; fonbern ftebe, lag ben Teufel, fowohl den Geift Diefer Belt, auch bein Berg mit Fleifch . und Blut gappelu; gieb ber Bernunft feinen Raum! Benn fie fpricht, bu bift anger Gott, fo fprich: nein, ich bin in Gott, bin im himmel in ihm, und will ewig nicht von ihm weichen; ber Teufel mag meine Gunde behalten, und die Welt den Leib, ich lebe in Gottes Billen, fein Leben foll mein Leben fein, fein Bille foll mein Bille fein, ich will tobt fein in meiner Bernunft, bag er in mir lebe; alle mein Thun foll feln Thun fein. Ergieb bich ibm in alle beinem Aurhaben; mas bu anfangeft, bas befiehl ibm in fein Regiment, bag alles in feinem Billen gefchebe.

64. Siebe, fo bu bas thuft, fo weichen alle bofe Lufte von bir, benn bu flebeft ftete vor Gottes Angeficht, und Die Jungfrau feiner Beisheit leitet bich, und ereffnet bir ben Beg jum emigen Leben; fie mehret bir bes falfchen Beges, fie treibet immer gur Ub-

ftineng und gur Ginergebung. ..

65. Daß bu aber alfo auf biefem Wege folde große UnftoBe vom Breifel haft, bas ift ber Streit ber Geelen mit bem Teufel, ber leget fich in Beg, als eine besubelte Sau; bem wirf beine Bunbe auf feinen Hals, und zweiste nicht. Und ob du bas richt kannst lassen, so greif nur mit der Seele in Gott, denn Gott ift in dir; Shristus hat die Pforte zu seinem Bater aufgeschlossen, gehe nur himein, laß dich nichts halten. Und wenn himmet und Erde, und alle Kreaturen sprechen, du kannst nicht; glaube es nicht, gehe vor dich, so wirst du des bald inne werden. Sodald du hinein kommst, so kriegst du einen neuen Leib an die Seele, das ist Christi Letb, der da Gott und Mensch ist. Du wirst wohl hernach Lösung und Linderung in deinem Herzen haben; du wiest wohl einen kriegen, der dich zeucht, und dir das Falsche der Welt unter Augen stellet, und dich davor warnet.

66. Alfo merket bieß! Es benket mancher: Ich will beten, bag Gott meine Gunbe von mir nimmt, bag ich ber alten Gunbe los werbe. Und wenn es bann tommt, bag er Gottes Liebe erreidet, denket er, bas Alte ift alles bin, es ift vergeben, ich mag nun auf ein Reues fundigen; ich will hernach wieder einmal Bufe thun und die Greuel von mir werfen. Ja ber Beg mare wohl gut, ber Furfat ift ba: aber bore, wenn bu aus Gottes Liebe ausgeheft, fo buft bu alle Gunben, bie bu bein Lebenlang gethan baft, wieder am Salfe, benn bu geheft wieber ins Gunbenhaus ein, und verlaffest Gott; bu gehest aus Gott ins Reich bes Teufels, beine Werte folgen bir nad, und wo bu immer hingeheft, es hilft bir fein gurfat, bu mußt nur in Furfat eingehen! Dber fagen wir bas allein? Spricht doch Chriftus: Wenn der unfaubere Beift vom Menschen ausfahret, fo durchmanbelt er burre Statte, fuchet Rube und finbet ber nicht; alsbann tehret er wieber in fein Saus, und wenn er zc, 2ut. 11, 24-27. Berfteheft bu bieß? Du haft ben Satan ausgetrieben, und haft bein Berg gefeget, und bein Gunbenhaus geteh: ret und wohl geschmudet: fo bu nun ficher bift, fo tommt ber Teufel mit allen fieben Beftalten ber Ratur, und ichlupfet barein, und fceubet die alte Beltluft in bein Berg, baraus alle Lafter geboren werben, benn er wohnet in benfelben fieben Beiftern, und figelt bit bein herz bamit, und betreugt bich flebenfaltig, bag bu ihm nachgebeff, und fauft aus einer Sunde in Die antere; ba bindet er bann bie aeme Seele an Die Sunde fest an, und laffet fie nicht zur Abftmeng laufen, fondern fuhret fie in fleischlicher Luft; und wenn bie Seele jappelt, fo fpricht er: Morgen, morgen; alfo lange, bis er ben Braten friegt.

67. Darum heißets: Stehe stille, benn ber Teufel gehet herum als ein brullender Lowe, Ind suchet, wen er verschlingen mag; 1 Petr. 5, 8. Er kommt alle Stunden vor deines Derzens Thur und siehet, ob er wieder hinein kann, benn es ist seine liebe Derzberge. In der Holle hat er keine Ruhe, aber in des Menschen Seele hat er Freude und Lust, er kann allda seine doshaftigen Bunder barinten eroffnen, damit er nach dieser Zeit auch ein Spiel habe,

barinnen er fich erluftige; benn bie Solle und Gottes Born begeb. ret bas.

68. Bum Andern fieheft bu, wie fich bie große hure ju Babel hat in bief Spiel ber Bergebung gefetet; fie ruhmet, fie habe ben Schluffel jum Ablaß, fie tonne Sunde vergeben, und ruhmet fich bes apostolischen Schluffels, und verlauft die Sande ums Seld, und nimmt bas aus Christi Worten: Belchen ihr bie Sunbe er-

laffet 2c. Joh. 20, 23.

69. Nun wollte ich gern wiffen, wie bem buffertigen Gunber, ber fich in Gottes Willen wirft, ber aus Diefer Bernunft ausgehet in Gottes Barmbergigfeit, feine Sunben gu behalten maren. Roch viel lieber wollte ich gern miffen, wie ein fundiger Denfc ben andern aus der Solle fuhren tonne ins himmelreich, und ba er boch felber nicht binein tann, und fibet nur dem Teufel zu bofiren, megen feines Beiges, indem er bie Bergebung ber Gunben ums Gelb vertaufet; fintemal alle Gunden in dem neuen Letbe Chrifti, in Christi Fleisch und Blut erfaufet werden; und Esalas in Christi Perfon faget: 3ch allein trete bie Relter und tilge alle eure Gunbe, und Niemand ift mit mir. Jefai. 63, 3. So das mahr ware, wie der Antichrift ruhmet, so mußte ein Teufel den andern verjagen. Und obs geschähe, wo bliebe benn die Wiedergeburt aus Christi Fleifc und Blut, ba unsere Seelen in Gott eingeführet werben ? Wenns möglich wäre gewesen, das Gott hatte Abam auf eine folche Beise feine Gunde megnehmen wollen, fo mare Gott nicht Denfch worben, und batte une in Gott wieder eingeführet: er batte mobl Abam feine Gunbe vergeben, als ein gurft einem Morber bas Leben fcen-Rein, Frit, bu mußt felber aus ber Gunbe ausgeben, und in Gottes Willen eingehen, denn Gott flehet nicht ba als ein Ronig, und vergiebt Gunbe mit Borten; es muß Rraft fein, bu mußt aus bem Feuer ins Licht geben, benn Gott ift nicht ein Bilb, vor ben wir treten und gute Borte geben, fondern er ift ein Beift, und burchbringet Berg und Rieren, bas ift, Seele und Beift; er ift bas Liebefeuer, und fein Centrtum Natura ift fein Bornfeuer; bu bift bei Gott, und wenn du gleich bei allen Teufeln in ber Solle bift: benn ber Born ift auch fein, es ift fein Abgrund; wenn bu aber heraus geheft, fo geheft bu in Gottes Liebe, in die Freiheit von der Quaal.

70. Es ist kein ander Sundenvergeben verstanden, als daß du aus diefer Belt und beines Fleisches, sowohl aus bes Teufels Billen ausgeheft in Gottes Willen, fo em abet bich Sottes Bille, und bift aller Gunden los, benn fie bleiben im Feuer, und bein Bille in ber Tinctur Gottes, welche bie Majeftat erleuchtet. Es ift bir alles nabe; beine Sunden find bir nabe, aber fie rubren bich nicht, benn wir haben bir vorn gemelbet, wie bag die ftille Ewigfeit eine Freiheit fei. Go bente nur nicht, bag fie beine Gunbe, beine Greuel werbe von dir in fich nehmen, fondern fie geboren in Gottes Born, ba muffen sie baben, und werden dem Teufel geschene tet; aber sie ftehen unter dir im Centro, du bist als ein schon Geswächs, welches durch den Born ausgewachsen stehet zu Gottes Freude und Wunderthat. Ist doch der Born auch in Gott, aber im Abgrunde; und da sich der Teufel erhub über Gott, suhr et in Abs

grund, und marb Gottes Suffchemel.

71. Der Tert Matth. 16, 19. hat einen anbern Berftanb: ber Tempel Christi, als die Kinder Christi, sind Christi Braut, der hat er seinen schönen Schmuck angehänget, daß gleichwie er und geliebet hat und durch sich in Gott seinen Bater eingesühret, also sollen wir und unter einander lieben. Und wenn ein reuiger, bußsfertiger Sünder kommt, der sich will in die Gemeine Christi eingeben, der Christum begehret, den soll die Gemeine aufnehmen, denn Christus hat ihn aufgenommen, so sind wir in Christo alle Ein Leib. Und wie nun ein Glied das andere halt und liebet, also sollen wir und aufnehmen, den armen bekehrten Sünder in unsere Gemeine nehmen, und ihm an Gottes Statt Bergebung der Sünden ankundigen, unsere Hande auf ihn legen, und ihn unsere Leibet und Besmeinschaft theilhaftig machen, so will auch unser Geist und Kraft auf ihm ruhen, wie bei Christi Aposteln zu sehen ist.

72. Wenn wir ihn in Christi Gemeine nehmen, so ift er unser Bruber. Wenn wir fagen, beine Gunben find bir vergeben, fo find fie auch in Chrifti Tob und Blut erfaufet, und er ift unfer Glieb; wir nehmen fie nicht von ibm, fondern Chriftus in uns erfaufet fie durch unfern und feinen Glauben, in feinem Blut. Wenn wir bie Sande auf ibn legen und beten uber ibn, fo bringen wir mit unferm Billen, welcher in Gott ift, in feinen Billen, und fubren ibn in unferm Billen, als in einem Leibe in Chrifto, jum Bater; fein Bille wird unfer Bille, benn er ergiebt fich burch Chriftum in die Braut, als in unfern Willen, welcher auch Gottes Wille ift, und wir nehmen ibn billig in unfere Liebe in unfern Willen und fenten und in ibm burch Chriftum in Gott, also vergeben wir ibm feine Gunbe: benn wir find bie Gemeine und Braut Chrifti, welche er liebet. Und mas mir thun, bas thut Chriftus in uns, . und Gott in Chrifto. Es ift alles eins, Chriftus ift unfer, und Gott ift Chrifti, und ber betehrte Gunder ift auch unfer, und auch Chrifti, und auch Gottes. Wir leben in einem Leibe, und haben Ginen Beift, und find Gin Fleifch; wenn wir in Gottes Willen eingehen, fo nehmen wir auch mit ben Bruder; die Sunde werfen wir hinter und ins Bornfeuer, wir aber leben und bluben in Gott.

73. Wir haben ben Schluffel jum himmel und holle: wenn wir bem Gottlofen seine Sunbe ankundigen, und er will sich nicht bekehren, so binden wir ihn in Abyrund, benn wir gehen hindurch und schließen zu, so muß er baden in seinen Sunden, ba kraget ihn ber Teufel; wenn wir ihn nicht mehr ziehen mit unsern Worten

welches Kraft hat, so zeucht ihn ber Teufel: so er fich aber enblich bekehret, so haben wir Macht, bag wir ihn bem Teufel wiedernistmen, und mit uns in unferem Geifte in Cheffio einsubren in God.

74. Siehe, eine folde Sewalt hat die Braut Christi, und teine andere. Und wenn es ware, daß ein Mensch in einer Wissniß ware, da er nimmermehr keinen Menschen fahe, und er bekehrte
sich aus der Sunde in Christum, und wunschete unsete Brüderschaft,
weil er nicht bet uns sein kontte; und od wir den nicht kenneten,
noch dernoch, dieweil er sich in unsere Beüberschaft besiehlet. To nehmen wir ihn mit durch Christum zum Bater, und stoßen seine Sunde
von ihm hinter ihn, und blutzen mit ihm alfs aus einem Acer:
benn Christi Leib ift unserer Geelen Acer, darumen sie wächset
und schoole Frucht träget in Ternarium Sanctum.

# Die hochtheure Pforte.

75. Nun spricht die Bernunft: Wie kann Christi Leib unser Leib sein, ist er doch eine Areatur, wie konnen wir in Christi Leide wohnen? Siehe, Mensch, Adam war unser Bater, auch unsere Mutter: nun haben wir alle Adams Fleische, Seele und Geist benn wir sind alle aus einem Fleische, Seele und Geist gezgeuget, und sind alle seine Glieder, gleichwie die Aeste des Baumes Glieder sind, und er führete uns in Tod; er hatte die schone Jungsfrau der Weisheit Gottes an'sich, welche über alle und die Fluse aller Dinge ist, wie Gott selber, die versor er; 'er sollte sie und anerden, und er ging von ihr aus.

76. Aber der andre Abam, Christus, kam aus Gott, und war Gottes Herz, und hatte die schoe Jungfrau an' sich: der nahm unsere Seele und Fleisch in seine Jungfrau, und ward Fleisch, Seele und Geist, ein Fleisch aus unserm Fleisch, eine Seele aus unserer Seele, und bileb boch Gott; unser Fleisch stund in Christo, in Ternatio Sancto: er nahm aus uns in die Jungfrau Gottes das ewige Fleisch, und auch das irdische, wiewohl nur die irdische Quaal, benin

in Gott' gebet nichts Berbrechliches.

77. Als das Wort ins Fleisch tam, so ward es himmlisch, gleichwie es in Abam war irdisch worden. Denn das Fleisch Christi ward in den ewigen Willen ins Wort eingeführet; das das Fleisch und Wort eine ungertrennliche Person ward: nun war es doch um den ewigen Willen zu thun, daraus Abam wät' ausgegangen, und Gott führete und in Christi Seele wieder in densschieden Willen. Also ist ist die Seele Christi unsere Seele; dehn sie ist Adams Seele, und Christi Fleisch unser Fleisch, denn er nahms aus unserer Menschlich an sich; und die schone Jungfrau Sotten in Christo ist unsere Jungfrau, denn Christus hat die unserer Geele angegogen: so wir und nun ganz in Christian ergeben, so tebet Christis in uns,

und wir in ihm. Do une gleich ber außere sterbliche Leib anhausget, so lebet boch Christus in une, und wird une am Ende der Welt gang rein ohne Matel in seinem Fleische darstellen: wir sind in ihm alle Ein Leib, denn er ift unser Leib in Gott, und Adam ift unser Leib in hiefer Welt.

78. In Gott ift kein solch tolpischer Leib, sondern ein Leib in Kraft und himmischem Fleisch und Blut; mo unser Wille ist, da ift auch unser Heit. Gott ift in une; wenn wir in seinen Willen eingeben, so ziehen wir an seine Weisbeit, und in der Weisbeit ist Christus ein Mensch; also geben wir in seine Menscheit ein, und werden ein neuer Mensch im Leben Christi, in der Seele Christi, im Fleische Christi, in der Majestät Christi: und Christi, in ber Majestät Christi: und Christus ist in seinem Bater, und sein Bater ist die Ewiskeit, und der Natur Ende. Wo willst du nun weiter hin, du armer Mensch? Las dich den Teusel und Anzichrist nicht narren!

79. Rein Denich bat eine Gewalt in Gott, et fei benn in Sottes Billen, in Gottes Liebe in Chrifto, er habe benn Chrifti Seele und Rleifd; bat er aber baffelbe, fo ift er nicht ein Geighale, ein Gleigner, und verkaufet bas himmelreich ums Gelb. Als Gis men Magus S. Detro Gelb anbot, er follte ibm Macht geben, bag, fo er Jemand bie: Dand auflegete, er auch ben beiligen Geift, empfinge; fo faget Detrus: Daß bu verfluchet merbeft mit beinem Gelbe! Meineft bu, Die Gaben Gottes merben ums Gelb perfaufet? Act. 8. 18-24. Bober habt ihr, Sophisten, benn folche Gewalt, daß ihr bas himmelreich verkaufet und in eure Gewalt ziehet? Ihr feid nicht Chrifti Junger, fondern des Antidrifts, ber Sure ju Babet! Rein Priefter ift bes Amts fabig, er fei benn in Gottes Willen; fein Abfolviren ift tein Abfolviren, fondern die Gemeine Chrifti abfolviret ibn, deren er fich ergiebt, er ift der Rirche eben so viel nute, als bem Bagen bas funfte Rad. Du Sophift, wie willft bu Dofterium Magnum mittheilen, bas bu nicht haft ? Die Gemeine bat bas, und ber buffertige Gunder, ber ju bir tommt, ber bat bas, und bu bift ein Sophist; mareft beffer im Rubstall, als in ber Rics. che; wie mag ber Teufel einen reuigen Menschen absolviren? Und du bieneft nur beinem Abgottbauch.

80. D bu blinde Welt, wie bift du geblendet! Du vermeinest, du burfest Mysterium Magnum nicht anrühren, du seist des nicht sähig, der Pfaffe sei des allein sähig. So du in Christo bist, so hast du alles frei, du hast seinen Bund mit Taufe und Sacrament, und den Leib und Blut Christi darinnen; gehöret doch der Bund den Gläusbigen und nicht den Sophisten: haben doch Christi Jünger, und wiesder ihre Jünger und Nachkommende getauft, und die gläubige Gesmeine hat das Brot Christi gebrochen in Haufern, und wo sie geskennt haben, und den Leib und das Blut Christi genossen; es war überall der Tempel Gottes, wo Christen beisammen waren,

81. Solches melben wir nicht, bie Rirchen einzureißen, welchen man Chrifti Amt treibet, fonbern wir zeigen euch bie Deuchwelche euch an fich binben, bag ihr von ihnen ausgebet jur Gemeine Chrifti. Gebet in Die Gemeine Chrifti, und gebet in Tempel . Chrifti, und laffet euch nicht blog an ber Dauerfirche genugen, benn fie ift nur ein Steinhaufe und ift todt, aber Chrifti Tempel ift lebenbia. Ihr vertraget euch alle mit ber Rirche und gebet barein, aber in Tempel Chrifti will Niemand gehen. Gebet in Tempel Chrifti, fo werdet ihr lebendig aus bem Tode: es ift fein anderer Rath, weber im himmel noch in biefer Belt, es muß fein, ober ibr bleibet

in Sinfterniß.

82. Nicht richten wir also ftreng: benn Gottes Wille ftebet allen Menichen offen, er fei men Damens er wolle. Es tann ein Beibe felig werben, wenn er fich ju bem lebenbigen Gott menbet und in rechter Buverficht fich in Gottes Willen ergiebet, ber tommt ja unerkannter Wiffenschaft vom Reiche Chrifti in Gottes Billen; und in Gottes Willen ift bas Berg Gottes, und Chriftus hat bas Berg Gottes in fich, benn ber Beibe glaubet ja. Wird doch der Stumme und Taube felig, ber von Gott nie nichts geboret bat, fo er feine Imagination in Gehorfam und Willen Gottes und feine Gerechtigfeit fetet. Ber will ben richten, bu Sophift, ber bu aus Meinungen Glauben macheft? Bas barfft bu ber Meinungen? Meinungen find nicht ber Beift Chrifti, ber ba lebendig machet, fonbern Chrifti Beift giebt Zeugnif unferm Geifte, bag wir Gottes Rinber find. Rom. 8, 16. Er ift in une, mas fuchen wir benn lange Meinungen?

83. Wir fagen, bag in allen Meinungen Regereien find und ber Untichrift. Saft bu boch Chriftum mit feinem Worte, einfaltig bran, nicht am Buchftaben allein, fondern am lebenbigen Bort, bas Gott und Mensch ift; bas ift die Schrift, die bu follft lefen und predigen aus Chrifti Geift, und nicht aus Bahnen. Bift du aber beffelben unfahig, mas lehreft du benn viel und erdenkeft Meinungen ? Meineft du, Gott fei ein Lugner wie du, er halte beine erbichteten Deinungen fur fein Bort, ba bu boch tobt bift an Gott? Ber ba mabnet, ob ein Ding alfo fei, ber zweifelt: nun ift 3meis fel tein Blaube, fondern ein Beg, ber fahrlich ju geben ift.

84. Run fpricht bie betrubte Seele, welche alfo in Babel ums aetrieben wird von einem Bahte und Meinung gur anbern, wenn fie fiebet, bag ein jeder fchreiet: Die ift Chriftus! laufet mir nach, jener ift ein Reger; und redet aus einem falfchen Beifte: zu welchem Part foll ich mich boch wenden, wo foll ich boch hingehen, baf ich bas rechte Evangelium bore predigen? Bo foll ich Chris ftum finden, fluchen sie doch alle, und richten einander, und ich hore boch, wie ein jeder aus ber Bibel redet und bas Seine grunbet, und lehret ben Weg Gottes: mas foll ich boch thun? und febe auch, das sie also giftig auf einander sind, und in der Fürsten Herzen reiten, und Krieg und Berfolgung um des Glaubens willem anrichten, und einander dem Teufel geben, und sagen je, der Teusfel redet aus jenem, er ist ein Keher, sliehet von ihm:

### Die Pforte Immanuelis.

85. Siehe, du liebe Seele, wie und Christus so treulich vor bles fer Zelt warnet, in welcher wir ist blind sind gewesen. Wenn die falschen, selbstgewachsenen Pfassen werden schreien und sagen: Christus ist in der Wüste; item ein Anderer: er ist nicht in der Müste, er ist in der Kammer, er ist auf dem Felde; und der Andre: nein, er ist da oder da; item er ist im Abendmahl und in der Tause; und der Andre wird sagen: er ist nicht darinnen, es sind nur Zeichen! so spricht Christus: Gläubet ihnen nicht, gehet nicht hinaus; sondern wie der Blis scheinet vom Ausgange die zum Niesbergange, also wird auch sein die Zukunft des Menschensohns: denn wo ein Aas ist, da sammlen sich die Adler. Matth. 24, 24—28.

86. Chriftus fpricht: 3ch bin ber Weg, bie Mabrheit und bas Leben; Riemand tommt jum Bater, als burch mich; Joh. 14, 6. 3d bin bie Thur zu ben Schaafen, und bin ein auter Sirte; die Andern aber, fo vor mir tommen find, aus fich felber, in ihrem Namen, find alle Diebe und Morder, und suchen nur, wie fie rauben und ftehlen mogen: benn-fie suchen ihre eigene Chre; ich aber fuche nicht meine Chre, fondern mein Bater ehret mich, und fie unehren mich. R. 10, 6-12. 3ch bin bas Licht ber Belt; wer mir nachfolget, ber wird bas Licht bes ewigen Lebens baben. R. 8, 12. Mein Bater will ben beiligen Geift geben benen, die ihn barum bitten; wenn ber fommen wirb, ber wirb euch in alle Bahrheit leiten : benn von bem Meinen wird ere nehmen, und euch verfundigen. R. 16, 13-15. Sorget nicht fur euer Les ben, benn mein Bater forget fur euch: benn wo euer Berg ift, ba ift auch euer Schat. Matth. 6, 21-25. Das heißet, laufet nicht ben felbfigewachsenen Lebrern nach, welche aus Difforien ohne Bottes Beift lehren. Wenn sie ein wenig frembe Sprachen konnen, so wollen fie Lehrer fein, und lehren aus Runft und Soffart, und Uebung ber Bohlrebenheit, ba hilft ein Gleifiner bem anbern ju, sonderlich wo viel Gelb und Ehre im Amte find.

87. Chriftus (prach: Ich suche nicht meine Ehre; mein Reich ift nicht von biefer Welt. Joh. 8, 50. Sie aber lehren, Chrifti Reich sei in ber hiftorie. Chriftus sprach zu seinen Jungern: ber heilige Seift wird es von bem Meinen nehmen und euch verkundigen, und euch erinnern alles beg, mas ich gerebet habe, Joh. 16,

15. Kap. 14, 26. Alfo, tieben Kinder Chrifti, Riemand laufe bem Bante nach, sie sagen einander die Wahrheit, denn sie sind alle aus einem Baume gewachsen, und sind meins über der Beute, über dem Raube des Antichrists, welches Ende da ift.

88. Menbet euer Berg und Gemuth von allem Bante ab, und gebet gang einfaltig und bemuthig gur Thur Chrifti, in Chrifti Schaafftall ! Suchet ben in euren Bergen, ihr burfet nicht viel Disputiren; bittet Bott ben Bater im Ramen Besu Chrifti auf feine Berbeißung, baß er euch burch feinen beiligen Beift eure Bergen auffchliefe! Benbet euch mit gangem Bleif in ibn; laffet, alles fabren, was in dem Steinbaufen glanget, und gebet in Tempel Chrifti, ba entgegnet euch ber beilige Geift, bem ergebet euch in Demuth, ber wird euch eure Bergen aufschließen, und euch erinnern aller Boblthat Chrifti. Er wird euch, das Berftandnig, aufthun, und euch erinnern alles beff. mas Christus geredet hat; denn aus Christo wird ers nehmen und euch verfündigen. Sorget auch nicht, wo die Statte am besten sei, ba er euch wolle aufschließen; benn gleichwie bie Sonne aufgebet und icheinet bis jum Riebergange, alfo icheinet Chriftus in alle Derter und Bintel, von feiner Denfcwerbung bis in Emigfeit. Sude feine Statte vor der andern, er ift überall: benn wo ein Las ift, ba fammlen fich die Abler; Chriftus ift überall, feine Rinder tonnen überall zu ihm kommen: und wenn wir in Christum eingeben, fo find wir bei unferm Nas, und fattigen uns von feinem Bleifche und trinten von feinem Blut. Denn er fprach: Dein Rleifch ift Die rechte Speife, und mein Blut ift ber rechte Trant; ber mein Kleisch iffet und mein Blut trinfet, ber bleibet in mir, und ich in ihm: Job. 6, 53. 54. Item, Bater, ich will, daß die, so du mit gegeben haft, feien, wo ich bin; fie waren dein, und du haft fie mix gegeben, und ich gebe ihnen bas emige Leben, und ich werbe fie am jungften Tage aufmeden. Go ihr in mir bleibet, fo bleiben meine Worte in euch. Joh. 17, 24:

89. So ihr nun fehet, daß die Belt um Chrifti Relch gantet, fo wiffet, daß fie ben Schluffel Mufterium Magnum verloren hat, und find nicht in Chrifto, denn in Chrifto ift kein Bank, sondern Liebe, Demuth, feines Rachken begebren zur Gerechtigkeit.

90. Wo mir find, da find wir in Christo; wenn wir zusammene kommen, so sollen wir alle einen Willen in die Gemeine bringen, als namlich das Begehren Christi; und so wir ihn begehren, so empfahen wir ihn, und sind in ihm Ein Leib. Er speiset uns mit seinem Leib und Blut. Wenn wir den Gebrauch seines Testaments mit dem letten Abendmahl halten, da speiset er uns mit seinem Fleische und tränket uns mit seinem Blute; er taufet uns mit ber Taufe zu einem Leibe in ihm. Was suden oder forschen wir lange? Gleichwie der Sonne Glanz die ganze Welt erfüllet: also auch Christi Leib und Blut. Sein Wessen ist die Ewigkeit, da kein Ort noch Stelle ist; er ist in nichts

eingeschloffen, denn er ist im Bater, und der Bater ist in ihm, und der heilige Seist gehet vom Bater und Sohn aus. Nun sind alle Wesen aus dem Bater geschaffen, und der Bater ist in allen, und halt alles. Er gibt allem keben und Wesen, und der Sohn ist im Bater, und giebt allem Acast und Licht; er ist unser Licht, sohne ihn kennen wir Gott nicht, wie wollen wir denn von ihm recht reden wollen, so mullen wir aus seinem Seiste reden, denn der zeuget von Gatt; so wir aber aus der Aunst und Historie reden, so reden wir aus und sicht Christit Hirten. Ein Dieb kommt nur, das er stehlen und rauben will; also kommen die Zäuker in ihrem Namen, nur daß sie wollen ein groß Ansehen haben, und wollen reiche Pstünden oder Prähenden haben, die scheien: Hie ist Christus, Christus wird allein von und durch sein Wort der Gemeine vorgetragen; dort sind Reher!

91. Lieben Kinder Christi, ftopfet eure Ohren zu vor den Lafterwolfen, benn sie schänden nicht allein fich unter einander, sons dern die Gemeine Shristi, welche überall in allen Landen ift, wo buffertige Menschen sind. Welche ihre Sunden beremen, und aus denselden ausgeben, und sich in die Barmherzigkeit Gottes wenden, die sind in Christo, und ob sie Lurten sind; es ist tein Ansehen der Person oder Namens und Meinungen vor Gott, er suchet des

Derzens Abarund.

92. Der Antichrift ift Ursache baran, baß die Turken sind in eine eigene Meinung gerathen, benn bes Bankes war kein Ende; baran degerten fich die Affianer, Speer, Aegppter, Mohren, Grieden und die Afrikaner. Die Indianer führen ein beffer, gottliecher Leben in schlechter Einfalt als der Antichrift; obwohl nicht allez noch find viel Sitten unter benselben, welche andachtiger find als

Die Boffart ber Bure.

93. Die Hure halt Christi Reich auf, daß sich alle Abster an ihr ärgers und sagen: Wie können die Gottes Wolf sein, die nur Tyrannen, hossatige, getzige, storige, blutzterige Leute sind, welche nur nach anderer Wölker Gut trachten, und nur nach Mach und Chren? Sind daß bei Deiben nicht so arg; wir wollen und ihrer nicht thetthastig machen, wohnet dach Gott siderall, er ist sowohl det und als dei ihnen; wir wollen ein ehrbar, züchtig, andächtig Leben sühren, und den Einigen wahren Gott anzusen, der alle Dinge geschassen hat, und von ihrem Janke ausgehen. Wir wollen in einer Meinung bleiben, so bleiben auch unsere Länder mit Frieden; wenn wir alle an Einen Gott glauben, so ist kein Streit, sondern wir haben alle Einen Willen, so können wir auch in Liebe unter einander leben.

94. Siebe, mein lieber Chrift, bas hat bie Turten erhobet und in die größeste Macht gebracht, baß ihre Macht ift gestiegen

bis in taufend Bahl; fie herrichen in einer Meinung und Liebe über bie gange Belt, benn fie find ein Baum ber Ratur, melder auch por Gott flebet; aber er machfet nicht bober als in taufenb Babl, benn fo frieget fein wilbes Berg ein Angeficht mit Angen. Antichrift wirft ibn nicht freffen mit beinem Drachenmaul, wie in ber Offenbarung ju feben, er befiget fein Reich bis ans Ende; aber wenn bu bift in Pfuhl gefahren, bag Chriftus feine Schaffein felber welbet, bann gehet er unter ben Schaffein, wenn bein Mordfcwert gerbricht. Richt mit Spief ober Stangen gerbrichft bu, bu Seuchler, fonbern beine Lugen erftiden bich. Wer ben Antidrift will erschlagen, ber ift bes Antichrifts Thier, barauf er reitet, er wird nur machtiger im Bante; benn bie Bergen werben von ber Bahrheit abgemandt, und geben aus Gott in Bank, ba vergaffet fich Jebermann an ben Bunbern bes Bantes, und laufen ben prach. tigen Reben nach, und fommen alfo aus Chrifto in die Meinuns gen, und fuchen Wege in ben Finfterniffen, ba tein Licht ift: alfo berrichet ber Teufel im Untichrift, und fuhret die Rinder auf Menfchenbahn in Menfchentand, und feben nicht mehr in Chrifti Licht. 95. Alfo ginge ben machtigen ganbern auch, über welche ber Al-

foran berrichet : ba fie von Chrifto ausgingen in Meinungen, ba wuchs ihnen ein Baum aus ber Ratur in ihren Bergen, geriethen in eine Meinung . lebeten alfo in bem wilden Baume. Aber bas antidriftifche Reich lebet in vielen Baumen, fie laufen von einem gum andern, und miffen nicht, welcher ber beste ift, denn fie find aus bem Parabeis Chrifti ausgegangen. Gie rubmen fich Chrifti und mit ber Kraft verleugnen fie bie, und bezeugen alfo, baf Chriftus nicht in ihnen ift; fie wollen ihn auch nicht in ihnen baben, fie ftogen ihn mit feinem Leibe und Blut, mit feiner Denfcheit aus ber Gemeine, fie wollen nur ein Beichen von ihm haben, bamit fie also tonnen in ihrer hoffart Christi Stelle besigen, und also feine reiche fette Bauche fein. Denn Chriftus war auf Erden in diesem außern Leben arm, und hatte nicht, ba er fein Saupt binlegte; fie aber bollen an Chrifti Statt fein reich und fett fein. Sie fagen, er ift im himmel. mir wollen ihm ju Ehren ein glingent und prachtig Reich anrichten. bamit wir in feinem Umte gute Beit und Chre erlangen; wir find Die Sochsten ber Belt, benn wir find Gottes Statthalter; wir treiben Chrifti Umt, und haben bas Myfterium Magnum; Tros ber wiber uns rebe, wir wollen ihn mohl fchweigen!

96. Ihr lieben Kinder Christi, thut eure Augen auf, und fes bet doch, laufet doch nicht also dem Teufel nach! Sehet ihr nichts? Werdet boch sehend! Sehet ihr nicht, wie alles um Geldes willen geschiehet? Wer' ihnen viel Geld giebt, den loben sie als einen frommen Christen, der sich gegen die Kirche dankbar halte. Ift einer gestorben, ift er gleich sein lebenlang ein ungerechter, falscher Wuscherer, Hurer, Morder und Dieb gewesen, da sie das gleich wiffen,

giebt er nur viel ober bie Seinigen; o wie preifet man ibn berrlich und felig! Belche große Dentzettel machet man boch, bag es ein anderer Ungerechter boret, und auch bem nachtommt, und bentet: Sarre, ftedet bas Reich Gottes im Gelbe, in bes Pfaffen Munbe, es foll bich auch nicht bauern; ba giebt benn bie Relter viel Blut, wie in ber Offenbarung Johannis flebet, R. 14, 20. und wird verführet ber Unichulbige: benn wer nicht viel giebt ober ju geben bat, ber ift bei ihnen kein ehrbarer Mann; er ift auch nicht bankbar gegen bem Minifterio. Weiß man einen Sehler an feinem guten Leben, o wie muget man bas auf, wie ftoget man ihn hinunter und wunschet boch ja endlich einen großen andachtigen Bunfc bin-

nach, bag es ibm boch Gott wolle veraeben.

97. Thut eure Augen auf, ihr Rinder Chrifti! Diefes ift ber Antidrift, buret ibm nicht nach! Es ift mander ein Gunber ges wefen, und hat fich aber umgewandt von feinen Gunden und ift in Chriftum eingegangen, und feine Seele ift in Chrifto ein Engel Sottes. Bas barfit bu, hoffartiger Biberdrift, Die Engel Gottes fchergen aus beinen Begierben? Du blinder Menfch, fieheft bu bod nicht! Bift bu Chrifti Sirte und Diener, und Gottes Statthalter; baft bu Dofterium Dagnum bei bir, ift bein Amt Chrifti Amt, wie bu ruhmeft, warum bift bu benn ein Lugner? Du rubmeft ben Gottlofen um Gelbes willen ; hat bas Chriftus und feine Apo-

ftel auch gethan?

98. Sore, bu Biberdrift! Siebe ber Apoftel Beschichte an, ba einer feine Guter vertaufte, und legte bas Gelb ju ber Apostel Fußen einen Theil, und ibn Petrus fragete: Sabt ihr ben Acer alfo theuer vertaufet? Und ba er Ja fprach, und hatte ein falfc zweifelhaftig Gemuth, fprach Petrus: Du haft bem beiligen Geift gelogen; flebe, die Sufe berer find vor ber Thur, die bich wegtrae gen aus ber Gemeine ber Babrbeit. Act. 5, 1 ff. Bas meineft bu mun von bir? Ift daß dem Laien und Buborer Petri geschehen, was wurde wohl an & Petro gefcheben fein, wenn er alfo mit Lus gen hatte nach Geibe getrachtet, und ben beiligen Geift gelaftert? Du aber thuft alfo: bu ruhmeft einen Ungerechten, baf bu nur Geld friegeft, und frageft nichts nach feiner Seele; du frageft auch nichts barnach, bag bu beine Lugen in bie Gemeine Chrifti fcutteft. Bie gar mancher ftebet oft und feufget über feine galfcheit und Trug, in bem er ben Glenben unbillig bat beleibiget, und auch uber beine Gleignerei und Lugen!

99. Sore, wird nicht ber Rame Chrifti hiermit gelaftert, und Die Gemeine Chrifti geargert, welche fagen: D! faget boch ber Pfaffe auf ber Rangel um Gelbes willen Lugen, mare es Gunbe, er thate es boch nicht. Wenn bu gleich auch leugft und betreugft bie Leute um Gelb, Gut und Ehre, fiebe nur, daß bu bas fannft mit einem Schein gubeden! Bare es fo große Sunbe, fo thate es ber Pfaffe nicht; bu willft wohl einmal barvor Bufe thun, hat

both ber Pfaffe Gnate genug.

100. Siehe, du falscher Antichrift, also leugst bu bem heitisligen Seiste im Amte Christi, ber bein herz prüfet, und leugst auch der Gemeine Christi, und argerst sie noch damit. Und ware vielmal besser, sie hatte beiner Lüge nicht zugehöret, so ware ihr herz mit Lügen nicht erfüllet worden. Wie kannst du sagen, du treibest Christi Amt, so du boch ein Ligner und Spötter Christi bist? Du bist nicht aus Christo geboren, sondern aus der Lüge: und wenn du die Lügen sagest, so sagest du von deinem Thier, darauf du reitest in der Offenbarung; du sagest von deinem Eigensthum, von dem Geiste, der in dir ist, und willst auch Christi Schaase weiden. Du solltest sie auf grüner Aue im fetten Essen Jesu Christi weiden, und ihnen die Wahrheit sagen; so weidest du sie auf des Leufels Felsen, auf den Bergen bes Abgrundes in seinem fetten Grase.

101. Bift bu Christi Diener, so biene ihm im Seiste und in ber Wahrheit! Strafe Sunde ohne Jemandes Ansehen der Person; schone nicht, erhebe deine Stimme als eine Posaune! Strafe insgemein alle Laster des Obern und Untern; sehre den Weg Christi recht! Lobe Niemand um Geldes und Ehre willen. Denn Christus lobete nicht die Gewaltigen um Nugens willen; er strafete sie auch nicht aus Misgunst, um ihrer Gewalt und Ehre willen, denn et will Dednung haben, und sprach: Gebet dem Kaiser, was des Kaissers ist, und Gott, was Gottes ist. Matc. 12, 13. Er strafet aber die Heuchter, die Pharisaer, daß sie lange Gebete vorwendeten, und auf den Gassen stunden glinzen, und wollten vom Bolk gesehen sein, und sucheten nur ihren Ruhm. Ein solcher ist der Antichtist auch.

102. Darum spricht ber Gelft: Gehet aus von ihr, mein Bolt, daß ihr nicht theilhaftig werbet ihrer Sunden. Apot. 18, 4. Denn wer sich zur Sunde bekennet, der ist ein Geist mit der Sunde; wer einem Lugner seine Lugen aus Gunft bestättiget, der ist berselben Lugen und aller Laster schuldig. Gott der Vater hat und in Christo aus der Wahrheit wiedergeboren, wir sollen nicht der Luge Knechte werden: denn wenn wir in die Lugen eingehen, so gehen wir aus Christo, und sind beim Teusel, der ist ein Vater der Lugen; ein solcher ist auch der Antichrift, und alle die ihm anshangen und dienen. Besser weit davon, und Christum ins herzeingebildet, als im antichristschen Amt Lugen hören.

103. Ich weiß, bu bofes Thier wirft mich ausschreien als einen Miggonner, als ob ich dir nicht gonnete, was dir gute Leute geben; nein, das ist nicht mein Grund, benn Christus spricht: Der am Evangelio dienet, ber soll sich vom Evangelio nahren; bu folist bem Ochsen, der ba brischet; nicht das Maut verbinden, er muß

effen. 1. Sor. 9, 9. Sie hangen auch nicht alle am Antichrift, wir haben nur ben fallchen Antichrift, ber in ber Menschen Herzen reitet, dargestellet. Wir schmachen Riemand in seinem guten Geswissen; allein ber Antichrist soll bloß keben, zu einem Zeugniß aller Boller. Er reitet über den Erdereis in allen Landen; man meinet ist, man habe ihn ausgerottet, und man ist im Streite um ihn, ein seder will ihn todt schlagen. D du blinde Einsatt, du erschlagest ihn nicht; gebe nur von ihm aus, gehe in Ampel Christi ein, und laß den Antichrist draußen stehen, so wird er seiber fallen und sich auf die Leste seiner Greuel und Hurerei schämen. Bete ihn nur nicht an; beuge nicht deine Anie vor ihm; dete Gott an, thue nur die Augen auf. Ist doch die gange Welt voll Gottes, es ist nur um das außere Leben zu thun: im inneren wohnet Gott in sich selber, das außere Leben ist auch Gottes, aber der Abgrund ist darinnen, als das Centrum Natura, in welchem das ernste, strenge Leben ist, davor ist diese Warnung.

104. Es find brei Principia, brei Reiche; zwei ewige, und ein anfängliches und vergängliches: ein jebes begehret bes Menschen, benn ber Mensch ist ein Bild aus allen breien; und bas Wesen aller Befen ist eine Sucht, Sehnen und Begehren, bas urständet

aus bem ewigen Billen, und der Bille ift die Ewigteit.

105. In Gott ift fein Regiment, sondern in den dreien Prinschpien, in ihren Rreaturen. Es ist nicht mehr in Gott als ein ein niger Seift, der kommt alle seinem Wesen zu Huse, im Masser und im Feuer, woraus ein jedes ist. Er ist kein Berderber, sons dern ein Erhalter seines Wesens: od was verdirbet, das ist des Resgiments der Natur Schuld; was aber aus dem Ewigen ist, kann nicht verderben, sondern es verändert sich nur in eine andere Quall, davor wir euch warnen. Und ist dieser Welt Lehren und Suchen andere nichts, als daß wir euch alle vor der ernsten Feuersquall warnen. Es ist auch ein Leben darinnen, und bestehet keine Reastur, sie habe benn dasselbe Leben; aber wir Menschen sind nicht zu demselben Leben geschaffen worden; darum will Gott eine jede Kreatur in der Quall haben, darein er sie-geschaffen hat, auf daß sein ewiger Wille bestehe und nicht zerbrochen werde.

106. Ein jedes Ding hat seinen freien Willen, und in dem seine Reiglichkeit nach seiner Eigenschaft; und ist das ganze Befel dieser Welt, sowohl auch der englischen Welt, und auch der höllte schen Welt, nur ein Wunder vor Gott. Er hat einem Jeden Licht und Kinsterniß fürgestellt, er mag greifen, worzu er will, du wirst Gott damit in seinem Wesen nicht bewegen; sein Geist gehet von ihm aus, und entgegnet allen denen, die ihn suchen; er ist Gottes Sucht, in der Gott der Menscheit begehret, denn sie ist sein Wild, das er nach alle seinem Wesen geschaffen, in dem er sich selber seden und erkennen will, und er wohnet auch im Menschen. Was

suchen wir benn lange? Lasset und nur und selber suchen und kennen; wenn wir und sinden, so sinden wir alles, wir durfen nirgend hinlausen, Gott zu suchen, auch so können wir ihm keinen Dienst thun. Wenn wir und nur selber suchen und lieben, so lieben wir Gott: was wir und selber unter einander thun, das thun wir Gott; wer seinen Bruder und Schwester suchet und sindet, der hat Gott gesuchet und funten. Wir sind in ihm alle Ein Leib in vielen Gliebern, da ein jedes sein Geschäft hat, sein Regiment und Thun, und das ist Gottes Wunder. Wir waren vor den Zeizen der Welt in seiner Weisheit erkannt, und er schuf und ins Wesen, auf daß ein Spiel in ihm sei.

107. Die Kinder sind unsere Lehrmeister, wir find in unserer Wiche Natren gegen ihnen: wenn die geboren sind, so ist das ihr erstes, daß sie Lernen mit sich selber spielen; und wenn sie größer sind, spielen sie mit einander. Also hat Gott von Ewigkeit in seiner Welsheit in unserer kindischen Verborgenheit mit uns gespielet. Da er uns aber in die Wiche schuf, da sollten wir mit einander und unter einander spielen; aber der Teusel misgonnete uns das, und machete uns in unserm Spiele uneins, darum zanken wir noch. Wir haben sonft nichts, daß wir konnten zanken als in unserm Spiel: wenn das aus ist, so legen wir uns in die Ruhe und geshen heim. Dann kommen andere zum Spiele, und zanken sich auch bis an Abend, die schlassen gehen in ihr Land, daraus sie ganzgen sind: denn wir waren im Lande des Friedens, aber der Teusel beredete uns zu gehen in sein unfriediges Land.

108. Lieben Kinder, was machen wir boch, daß wir dem Teufel gehorchen? Warum ganken wir um ein Hölzlein, das wir nicht gesmacht haben? Ift doch dieß Land nicht unser, und auch dieß Kleid nicht unser: es ist unserer Mutter, und der Teufel hat das besusbelt; wir wollen das ausziehen, und zur Mutter geben, daß sie uns ein schoners anziehe, so dursen wir nicht um das Röcklein, das bessudelt ist, zanken. Wir zanken allhier um einen Rock, daß ein Bruder ein schoner Röcklein hat als der andre. Zeucht doch die Mutter einem Jeden sein Röcklein an; warum zanken wir mit der Mutter, die uns gedoren hat? Sind wir doch alle ihre Kinder; lassset uns nur fromm sein, so wird sie uns allen einem Jeden einen neuen kaufen, so wollen wir uns freuen, wir wollen des besudelten alles vergessen.

109. Wir gehen im Rosengarten, ba sind Lillen und Blumen genug; wir wollen unserer Schwester einen Kranz machen, so wird sie sich vor und freuen. Wir haben einen Reihentanz, daranwollen wir alle hangen. Lasset und doch frohlich sein, ist doch keine Nacht mehr da, unsere Mutter sorget für uns. Wir gehen unter bem Volgenbaum: wie ist feiner Frucht so viel, wie schon sind die

Kannen im Libanon! Laffet uns freuen und frohlich fein, baf un-

fere Mutter eine Kreube an uns bat.

110. Wir wollen singen ein Lieb vom Treiber, ber uns unseins machete: Wie ift er gefangen, wo ist seine Macht? Ist er boch nirgend ba; bazu hat er bas besudelte Rodlein nicht gekriegt, da wir uns um zankten, die Mutter hats inne behalten: wie ist er so arm! Er herrschete über uns, und nun ist er gebunden: wie bist du, große Macht, also zu Spott worden! Schwebtest du doch über die Cedern, und liegest nun zu den Füßen, und bist so unmächtig! Freuet euch, ihr Himmel und ihr Kinder Gottes; der unser Treiber war, der uns plagete Tag und Nacht, der ist gefangen! Freuet euch, ihr Engel Gottes, die Menschen sind erlöset, die Bosheit ist gefangen!

## Das 12. Kapitel.

Bom driftlichen Leben und Wandel; was dem Menschen zu thun sei in diesem Jammerthal, daß er Gottes Werk wirke, und also dadurch erlange das ewige höchste Gut.

Dem Menschen ift in biesem Jammerthal auf Erben nichts nothiger und nühlicher, als daß er sich lerne selber erkennen, was er sei, von wannen er sei, und wohin er wolle? was er werbe, und wo er hinsahre, wenn er stirbet? Einem Jeben ist das am nühlichsten zu wissen. Denn ber außere Wandel bleibet in dieser Welt; aber was das Herz fasset, nimmt der Mensch mit.

2. Des Seelengeistes Bille ift ewig: was in bes Seelens geistes Willen eingefasset wird, bas nimmt die Seele mit, wenn sich Leib und Seele scheibet. Darum ist uns noth, das wir nach etwas Gutes trachten, barinn die Seele konne ihr ewig Spiel versbringen, und darinnen sie ihre Freude habe, denn unserer Seele Werke falgen uns nach, und der Hand und des außern Seisstes Werka bleiben in dieser Welt: denn die Seele ist in der Ewigkeit; was sie ihr allhier machet und einbildet, das stehet immer vor ihr, es sei denn, daß sie das wieder zerbreche, so ist es als ein zerbrochen Werk, daran sie kein Suchen mehr verdringet; dann sie ist davon ausgegangen. Denn das Ewige schnihet ein ewig Modell, und das Zerbrechliche und Anfängliche schnihet ein

geworechtich Mobell; benn es werben alle Dinge biefer Beit ein jebes in seinem Mobell stehen; benn was ber ewige Wille fasset, bas Erleget eine ungerbrechtiche Gestalt, so er bas nicht setber gerbricht.

3. Darum ifts bem Menschen gut, baß er ihm in diesem Les ben bas Beste erwähle, in welchem er mag ewige Frende haben: bem wenn du dir gleich wolltest Schönheit und Ehre erwählen, oder Reichthum, so bist du boch deinem Bruder und Schwester, so im Etende dieser Welt ist, damit unwerth. Denn Schönheit dieser Welt verachtet das Alberne, und Reichthum dringet dem Elenden seinen Schweiß ab, und große Macht dringet und drücket den Niebrigen und Elenden: große Ehre verachtet das Alberne, und gleischet sich micht mit dem Dürstigen.

4. So benn in jenem Leben viel alberne, elende und in Dies fer Welt verachtete, arme und mubselige Seelen erscheinen werden, so wird in ihren Sestalten nicht viel Hochheit, Schönheit, Begehsten der Macht und Ehren eingefasset sein: denn ihre Seelen haben sich in diesem Jammerthal nur in die sanste Liebe Gottes eingesschoffen, und sich in das Alberne und Niedrige eingegeben, und mit der Macht, Pracht und großen Ehren keine Semeinschaft durfen

baben, benn bief bat fich ihnen nie gegleichet.

5. Und so es benn nun ift, baß die Seelen in jenem Leben sollen Freude mit einander haben, und sich je eines des andern Gasben und Augenden erfreuen; und aber der Seelen ihre bie eingefaste Wesen in ihrem ewigen Willen als eine Figur werden ersicheinen: so ist und ja dieses ganz herzlich und inniglich zu betrachten, baß wir doch in dieser West nicht Pracht und Hochmuth, darzu Geiz und Bedrängung des Elenden in unsere Herzen fassen; denn wir können mit diesem allem nicht in die Gemeine Christi eingehen, sie nehmen und nicht in ihre Geschschaft, denn es ist ein widerwärtig Ding.

6. Im himmelreich ift nichts als Liebe und Eintrachtigkeit. ein jedes aneignet dem andern seine Liebe und Gunft, und freuet fich ein jedes des andern Gaben, Rraft und Schönheit, so es aus der Majestat Gottes erlanget hat; und banken alle Gott dem Bater in Chtisto Jesu, daß er sie zu Kindern erwählet und angenommen hat, denn die mächtige Kraft des Starken freuet sich ves Schwachen, daß Gottes Geist auch in ihm ist, daß er auch in den

Bunbern im emigen Willen ift.

7. Darum, lieben Kinder und Brüder in Christo, laffet uns both unsere Herzen, Sinne und Willen in Demuth, in eine Liebe schließen in dieser Welt, daß wir doch eines seien in Christo! Bist du hach erhaben zu Macht, Gewalt und Shren: so sei demuthig, verachte nicht das Alberne und Elende! Denke, daß sie in jenem Leben neben dir in einer Hochheit sind; quetsche nicht den Bedrängzten, betrübe nicht den Bedrängzten. Bist du schon von Leibe,

fei nicht folg, und verachte ben nicht, ber nicht beines gleichen ift, bak beines albernen Brubers und Schwester Seele einen Efel an bir babe, und bich aus feinem Gemuthe werfe; fei bemuthig, bag fich bein Bruder und Schwester in bir freuen, und beine Schonbeit me Gottes Lobe bringen, ber alfo eine fcone, guchtige, und bemathige Rregtur geschaffen hat; fei guchtig und freundlich mit Borten und Berten! Du Reicher, lag beine Bachlein in bes Clenben Saus fliegen, auf bag feine Setle bich fegne! Du Gewaltiger, beuge nicht bas Gericht, bem Dachtigen ju gefallen, auf bag bich ber Bebrangte in beiner Gerechtigteit fegne, fo biff bu auch in Bift bu bod, lag beinem Bergen nicht Raum, Chrifti Gemeine. au fliegen: bemuthige bich in Die Gemeine Chrifti, fo wird bich bie

Bemeine legnen und wird bich in ihre Liebe faffen.

8. D wie mohl geschieht bem Reichen und Gewaltigen, wenn ihn die geringe und alberne Bemeine Chrifti liebet, und Gottes Beil wunfchet! D wie mohl geschiehet einem Lehrer und Prediger, Der ein rechter Diener Chrifti ift, der feine Schaffein, die ibm vertrauet find, Chrifti Speis und Trant giebet, und fie bamit etquidet, baß fich ihre Seelen in feinen Behorfam geben, und ibn pon Bergen lieben, ihm alle Boblfahrt munichen! D wie felig und leuchtend ift ber in Chrifto, wie gar ein schoner Birte ift ber, benn leine Schaffein folgen ibm, und' er führet fie zum Erzhirten! D wie ubel bestehet ber, bem fie aus Berbienft in ber Bahrbeit fluden, von dem wird bas icone Rleib meggenommen, und er zeucht eine Lafterlarve an! Aber ber um Berechtigfeit willen verfluchet wird, ber bringet aus, ale bas Golb aus bem Steine, und fetet Chrifti Marterfrone auf, in ber fich alle beilige Seelen an jenem Nage werden boch erfreuen, daß er ein ftandhaftiger Junger Chrifts ift geblieben, ber nicht angefeben bat Ehre und Bemalt, ober Geft und Gut, fondern bat Chrifti Schaafe recht gemeibet.

9. Ihr lieben Bruder und Schwestern in ber Bemeine Christi, vertraget und doch, laffet und boch ein wenig mit euch ergogen; lieben wir euch boch und reden aus unferer Mutter Geift, wir wollen freundlid mit euch reben von unfrer Mutter und von unferm Baterlande. Bir wollen reben von großen Bunbern, wie es uns allen unter einanber gebet: wir wollen und alfo troften, benn wir find in einem fremben Lanbe; wir wollen uns bereben und alle einig merben, unb wollen beim in unfer gand, ju unferer Mutter geben. D, wie wird fie fich freuen, fo fie ihre Rinder fiebet! Wir wollen ihr fagen von ben großen Trubfalen, fo wir in Jericho gehabt; von ber großen Sahelichkeit wollen wir reben, ba wir unter viel bofen Thieren waren; wir wollen reben oon bem Treiber, ber uns alfo lange gefangen bielt, und wollen reden, wie wir von ihm find ledig wore ben: laffet boch und einig fein, daß unfere Mutter nicht betrübet werbe, und einen Efel an und babe.

10. Freuet euch, ihr himmel, mit und, und bu Erbe jauchze, benn des herrn Lob gehet über alle Berge und hagel! Er thut
uns auf die Thur zur Mutter, daß wir eingehen; laffet und freuen
und frohlich sein, benn wir waren blind geboren, und find nun ses bend worden! Thut auf die Thore des herrn, ihr Knechte Gottes, daß die Jungfrauen mit ihrem Spiel einhergehen: denn es ist ein Reihen, da wir uns sollen mit den Jungfrauen freuen und frohlich

fein, faget ber Beift bes Beren, Beren.

11. D lieben Menschenkinder, alle die ihr von Abam herkoms men und geboren seid in allen Insuln und Kanden; wo ihr da wohnet, west Namens ihr seid, merkets: der Gott himmels und der Erde, der und alle geschaffen hat und gezeuget aus einem Lelbe, der und Leben und Odem giebt, der und erhalt unsern Leid und Seele, der tufet und alle in Sine Liebe! Ihr seid weisand irre gezangen, denn ihr habet Menschentand gesolget, und der Teusel hat euch betrogen, daß wir und unter einander hassen, ermorden und anfeinden; thut eure Augen auf und sehet, haben wir doch alle elsnen Odem, und sind aus einer Seele geboren: wir haben alle einem Gott, den wir ehren und anbeten, derselbe einige Gott hat und alle geschafsen; darzu haben wir einen Himmel, und der ist Gottes, und Gott wohnet darinnen, wir werden an jenem Tage alle zusammenzkommen, die wir in Gott getrauet haben: was zanken wir lange um Gott und seinen Willen?

12. So wir unser Herz in ihn erheben und uns ihm in Gehorsam ergeben, so sind wir alle in seinem Willen, es kann uns Niemand daraus stofen. Wir stehen allhier in diesem Leben in elnem Ader und wachsen, und die Sterne und Elemente sind ber Ader, darinnen wir wachsen: Gott hat uns hineingestet, Adam ist das erste Korn, das Gott selber sate, und aus demselben Korn wachsen wir alle: wir sind alle eines Samens, wir sind allesamt leibliche Brüder und Schwestern. Aber der Teufel hat Unkraut unter uns gesaet: nicht hat er Menschen gesaet, denn das kann er in Ewigkeit nicht; sondern er hat uns geblendet, und hat Hossat, Neid; Jorn, Geiz und bosen Willen in unser Gemuth gesaet, damit er uns verderbe. Denn er gönnete uns die Shre nicht, das wir Gottes Kinder sind an seiner Statt, da er war: er ist durch Jorn, Hossart und Reid von Gott gesallen, und hat sich abgewandt von Gott; darum

will er une verführen, bag nur fein Reich groß werbe.

13. D lieben Kinder Gottes, trauet bem Satan nicht, benn wo Gott feinen guten Samen hinfaet, ba gehet ber Teufel hernach und sate Unfraut barein. Das sehet ihr an Mosis und ber Propheten Lehre, sowohl an Christi Lehre, die predigten alle ben Weg Gottes in einer Liebe, und weiseten und zu bem lebendigen Gott, daß wir sollen von unsern bosen Fleischeslusten, von Lugen und Falscheit, von Unrespigseit, von Geiz und Mord und Diebstahl ausgehen, in

ein rein, züchtiges, bemuthiges und gottfürchtiges Leben, und uns ihm als seine Rinder ganzlich vertrauen, und ihn für unsern Bazter erkennen; so will er uns geben Regen und Segen an Leib und Seele, und will uns nach diesem Leben zu sich nehmen in sein Reich, da wir alle unsers Trubsals sollen ewig erloset sein.

14. Alfo und nicht anbers ift Mofis, aller Propheten, and Chrifti Lehre, bag wir uns follen unter einander lieben, ein Leben, und Gott in uns. Aber febet, mas hat ber antichriftis fche Teufel barein gefaet? Er bat Soffart, eigene Chre, mit Macht und Pracht barein gefaet: er bat fich auf Dofis und ber Propheten Stuhl, sowohl in Chrifti Gewalt eingefebet, und hat uns iere gemachet, baf wir une haben getrennet. Er hat eine Babl aufgeworfen, und hat aus bem Geifte Gottes, ber fich boch im Menfchen oft mit Bunbern und großen Thaten erzeiget hat, eine neis bige Bobheit gemachet, als wenn er ein Bolt liebete, und bas anbere haffete; als wenn er ein Gefchlecht wollte, und bas andre nicht, bamit er (ber Teufeldrift und Satan genannt) nur ift in Chren und Bolluften gefeffen. Er hat unter ben Boltern Rrieg angerichtet, bag bie Boller find uneins worden, und find in Deinungen gerathen, und haben Gott ergurnet, benn fie find mit ben Meinungen von Gott ausgegangen: also hat ber Born über sie geberrichet, und fie oft vertilget, benn wo nichte Gutes ift, bas will Sott in feinem Lande nimmer bulben, fonbern er giebte bem Born; wiewohl fie felber barein laufen, und meten bas Schwert, bag alfo ein Bolt bas andere bat gefreffen.

15. Bon der Welt her ist aller Bank und Krieg, sowohl Reid und Sas vom Antichrist entstanden, welcher will als ein Gott in Engelsgestalt geehret sein, und in ihm stedet der Teufel: denselzben Antichrist sehrt ihr schon dei Kain und Abel, wie Kain seinen Bruder erschlug um des Glaubens willen; denn Abel hatte sein Derz in Gott gesehrt, und hatte sich ihm ergeben, und den liedete Gott und nahm sein Opfer an. Kain aber hatte sein Derz in diese Welt gesehrt, er wollte ein Herr auf Erden sein: und sein Mund gab Gott gute Worte, aber sein Herr stedete in irdischer Meinung; er liedete den Geist des Mammons dieser Welt, und der Teufel schlof\*) in denselben: also ward auch sein Opfer Gott nicht angenehm, sonz dern der Rauch suhr zur Erde, und der Teufel nahm sein Opfer an; also erschlug er seinen Bruder in des Teufels Eingebung und in falscher Meinung; er begehrte dieser Welt Glanz und Ehren mit der Sewalt, und Abel begehrte Gottes Liebe und Gnade.

16. Alfo fehet, ihr lieben Bolter auf Erden, ihr feib alle eisnes Fleisches; bag ihr ench aber habt zertrennet, bas hat ber Teusfell im Antidrift angerichtet. Eure Gottesfurcht ift zu manchen Zeisten groß gewosen, und ihr habet ben Menschen allzu große Ehre ans

<sup>&</sup>quot;) b. i. folupf, folupfte.

gethan, zwar guter Meinung aus eurer Liebe, als dankbare Leute gegen des heiligen Geistes Regiment; aber dieweil ihr habt Memsichen solche Stre angethan, die Gott gehöret (wiewohl Gott zufrieden ware, wenn sie auch in Gottes Liebe in Demuth blieben): so sind sie aus sich gegangen in Gelüste zeitlicher Ehre, und haben sich lassen gelüsten mit Lift und Teug über einer Gut und Seelen zu herrschen, und die sind euch zum Fallstrick worden. Denn der antichristlische Teufel ist in sie geschoffen, und der Geist Gottes ist von ihnen gewichen, und haben nicht mehr aus Gottes Geist gerebet, sondern aus Pracht und Kunst: es habens mussen fremde Sprachen abun, die haben sollen das Mosterium Magnum hervordringen.

17. Sehet boch nun, ihr lieben Brüber, wie gar biebifch haben fie mit euch gehandelt! Sie haben fich über die Erde gesehet, und haben alle Gewalt, Macht und Ehre an sich gezogen; sie haben Himmel und Hölle an sich gezogen, und ihnen alle Gewalt zuges messen, und haben euch mit Gleisnerei verblendet, haben euch van Gott auf Meinungen geführet, da gehet ihr num irre. Sie haben euch zu Zank und Krieg verhehet, daß ihr einander habet ermordet, und euer Baterland verwusset; sie haben euch um Leib und Seele, darzu um Gut und Muth gebracht, und vorgegeben, ihr thut Gott einen Dienst daran, wenn ihr die anseindet, welche nicht in eurer

Meinung find; und ba ibr boch alle alfo geblendet feib.

18. Sebet, bas find eure Beelenforget, eure Geiftichen! Gebet an bas Papfthum: woraus ift bas gemachien? Mus bem Tenfel ju Rom, ber hat Uffam, Ufricam, Syriam, Perfam und Briedjenland verurfachet, daß fie von feinem Erna find gewichen: benn ber antidriftische Pfaffenteufel batte bie gange Welt geblembet, und in eitel Trabitiones und Meinungen gebracht, und fie von der einhelligen Liebe abgewande. Er hat einen Orden und Meis nung heitiger gemacht als bie ander, und bie Orden ber hoben Stande ums Gelb verfaufet. Beicher Orben viel trug, ber mußte bem obeeften Teufel viel geben, bag er boch fett und ein berr auf Erben marb. Der einfaltige Laie ward berebet, es ware Beiligfeit, und betete alfo wor bem Drachen in der Offenbarung, und fuchete allba Ablag. D, wie mar ber gemeine Dann an fie gebunden; wer bamiber rebete, ber mar ein Reber geachtet, mit Gener verbrannte man ben. Alfo that bas einfeltige Boit, und meineten, fie thaten Gott einen Dienft baran. D du einfaltige Beiligfeit, bu bift nicht Schuld daran; es wird bir auch an jenem Tage nicht gus gerechnet merben, wiewohl bu barmit bift blind gegangen, und bie an jenem Tage tie heiligen Martprer werben unser Augen geftellet werben ; aber bu haft blind um Bott geeifert. Die theuren Dartorer, fo bas Licht Gottes geleben beben, merben bich barum nicht aus ihrer Bemeine verwerfen, fintemal bu foldes nicht erfaret baft, fondern alfo blind geführet worden bift.

19. Sebet boch und merfets, was ber eiferige Bille vermag, fo ber Menich mit allen Begierben in Gottes Wiffen gehet; und ob er ben ichon nicht tennet, und eifert in frember Meinung, und fein Derz ist aber in Gott gerichtet, und glaubet unwissend gang veffiglich, es gefalle Gott alfo. In biefer Deinung find unter bes Untechrifts Reiche große Bunber und Thaten gefcheben, benn bem Ratten Glauben fit tein Ding unmbalich. In biefe Bunber bat fich ber Antichrift eingewickelt, und faft fo viel Meinungen gemacht als Tage im Jahr find, da benn in den Gliubigen, welche alfo in Blindheit in ihrer Meinung geglaubet, auch Bunber find gefches Diefes bat ber Antidrift ber Meinung augefdrieben, und ba ble Meinung boch nicht eine Muche hat beweget, fonbern ber vefte und ftatte Glaube, ber aus ber Deinung in Gott ift gegangen, ber bat Bunber ermecket: benn ber Beift Gottes ift im Glauben unb nicht in ber Meinung, und ber Glaube ift aus Gott; benn die Seele richtet fich in ber Deinung in Gott, und ergreifet Gottes Beift. Die Deis nung ift bas Reuer, aber bie Seele bleibt nicht im Feuer, fonbern bringet beraus in Gott; fie blubet aus bem Leuer ats eine fcone Blume.

20. Die Meinungen waren zu bulden gewesen in Gott, und Sott verwarf sie nicht. Also lange die Seele durch die Meinung Sott suchete, also lange stund auch die Rirche Christi in einem Regiment; da aber der Teufel darein schlof, und machete ihm ein glinzend Reich baraus, daß die Pfassen nur Ehre, Geist und Wolslust darinnen sucheten, und die Menschen von Gott nur bloß in ihre Werte führeren, so wurden die Meinungen ganz blind, denn sie gingen selber von Gott aus in ihrer Dande Werte, in erdichtete Wege: darum ließ sie auch Sott geben, dieweil sie sich seinen Seist

nicht wollten gieben laffen.

21. Und ift Affia und Africa, sowohl Griechenland seilg darum ju schaben, daß sie aus Menschenwerken wieder sind in den Einigen Sott eingangen. Db sie am Reiche Ehristi nun wohl blind sind gewesen, so ist ihr Semuth doch in dem Einigen Sott blieben, und sie in Einträchtigkeit; da man einander doch nicht also heftig um des theuren Namens Christi wissen hat geschmähet und gelästert, als eben die gethan, welche in der Finsternis ihrer Werte, sind blind geführet worden. Die haben nicht allein die geschmähet, so von ihnen sind abgewichen; sondern sie selbst in ihren Weinungen haben siech gediffen und gesästert als ein Hund um ein Bein, und haben versühret den Laien, der im Finstern tappen gehet, und nicht weiß, welche Weinung am besten ist. Also hanget ihr an der Weinung, und seid Sott meineldig.

22. Wenn der einfaltige Mensch sterben foll, so welß er nicht, wo er feine Seele soll hingeben; er hanget an feinen Werken und an der Meinung, und verläffet den Willen Sottes und bleibet also außer Gott. Wo meinest du nun, daß die arme Seele bleibe,

wenn fie außer Gottes Billen ift? Siehe, wir wollen birs fagen, benn wir erkennen bas gewiß, benn ber Geift unferer Mutter eroff-

net une bas, bag wir. alfo mit beiben Mugen feben.

23. Siehe, Christus spricht: Wo euer Schat ist, ba ist auch euer Derz. Matth. 6, 21. Siehe, die Seele ist in die Meinung gewidelt, und läuft also barmit zu dem Patron, der sie also gelehetet hat, und suchet den; und so sie den nicht findet, so stellet sie sich leibig, und hat keine Rube, schwebet also zwischen himmel und

Holle, und wollte bem Teufel gern entlaufen.

24. Darum hat sichs zugetragen, daß ofters die armen Seelen sind wieder in der Gemeine, oder sonst in Haufern, in Feldern, in Airchen erschienen, und haben die Gemeine um Hulfe angerusen mit ihrem Gebete, und sich in die Orden begeben, und vermeinet also Linderung zu empfahen, davon das Fegseuer ist gemacht worden: denn die Seele hat recht das Fegseuer, so sie nicht Gottes Willen mag erreichen; und in solchem indrunstigen Eingeben in die Meinungen ist sie ersunken durch die Meinung, und doch in die stille Ewigkeit kommen. Wir verstehen aber diese Seelen, welche also in ihren Meinungen haben nach dem Reiche Gottes geimaginiret, und nicht des Triegers Seelen: die ihren Nut und Wollust darin gesuchet haben, dieselben sind alle bei dem Antichrist zu huzen, denn sie sind ihm mit Eide verdunden; und od sie im höllischen Feuer bei ihm siem zu huren, noch dennoch heucheln sie ihm, und lästern Gott, als thäte er ihnen Unrecht.

25. Denn was die Seele allhier in dieser Zeit machet, darinnen sie sich verwickelt, das sie in ihrem Willen nimmt, dasselbe nimmt sie in ihrem Willen mit, und kann dessen nach Aenderung des Leibes nicht los werden, denn sie hat hernach nichts mehr als dasselbige: und wenn sie gleich in dasselbige fähret, und entzündets, und suchet mit Fleiß, so ist es nur eine Auswickelung desselben Wessens, und muß sich die arme Seele also genügen lassen: allein in Zeit des Leibes kann sie ein Ding, das sie in ihren Willen hat gewickelt, wieder zerbrechen, das stehet hernach als ein zerbrochen Rad, das zerbrochen und nichts nüße ist, und darein gehet keine

Seele mehr, fie fuchet auch nichts mehr barinnen.

26. Also sagen wir euch, bas die antichristischen Seelen nach Berbrechung des Leibes nicht die Thur Christissuchen, benn sie wissen auch nichts davon, sie wissen nur von dem, was sie allhier eingefasset haben: in dieselbe Meinung ersinken die Seelen in tiefessten Grund, viel tiefer als sie ihn hie gefasset haben. Denn was in derselben Meinung in Biesen erkannt wird, was ihrer Biel oder Alle in derselben Meinung wissen, das weiß die Seele allein; denn bie ist sie ein Leib mit allen denen, die derselben Meinungen sind, und haben ein Herz in vielen Gliedern, da ein jedes sein Geschäft treibet. Das stehet also bis ins Gericht Gottes, der wirds hernach

fcheiben; ba benn alle Gefchlechte auf Erben vor ihm heuten und weinen werben, wenn fie werden erkennen benjenigen Richter, ben

fie allbier verachtet haben.

27. Hore, bu verstuchter Antichrist, was willst bu antworten, baß bu die Bolter vom Glauben an Gott, und von der Rechtsertigung des Leibens und Sterbens Jesu Christi hast abgeführet in deine betrügliche Gleißnerei, in Meinungen, nur um deiner Hoffart und Ehre willen, und um beines Geizes willen? Du hast sie beredet, daß sie sich, auch mancher in seiner Jagend und Unverstand, die haben verpflichtet. Was hast du gesthan? Siehe, das hast du gesthan, was Christus zu den Pharistern saget: Wehe euch Pharistern, die ihr Land und Wasser umziehet, die ihr einen Juden und Judengenossen machet; und wenn ihr den gemachet habt, so machet ihr ein Kind der Hölle aus ihm, zweisältig mehr als ihr seid. Matth. 23, 15. Das thut auch der Antichrist.

28. Man meinet, man sei ist vom Antidrist in Deutschland ausgegangen mit dem Streiten: aber es ist noch nicht. Denn die den Antidrist ist versluchen und ihm seine Schande unter Augen stellen, sind auch aus des Antidrists Baume gewachsen, und sind des Antidrists Baren und Wolfe, die ihn aussaugen und fressen, denn der Seist dieses Principii hat sie das geheißen: sie mussen das thun, denn sie sind eine Posaune unter den sieben Engeln in der Offens barung; aber sie blasen in Ein Horn, und schallen, daß sich die Erde beweget: aber wenn derseibe Donner wird hernachfolgen, so wird das Geheimnis des Reichs Gottes wieder offenbar, und thut sich unfre Enadenthur in Christo wieder auf, welche der Antidrist versiegelt hat, denn er wird in Abgrund gestürzet. Merke dieß!

29. Die Meinungen um ben Kelch und Person Chrift, bie ist in Deutschland gehen, sind auch aus dem antidristischen Baume gewachsen, und sind des Antidrists Kinder, die er fein subtil eins berführet. D wie ist der Teufel ein Kunftler! Werdet ihr nicht die

Angen aufthun, fo mabrets bis ans Ende.

30. Es wird dem Einfältigen gesaget, daß er die Augen aufsthue, und sehe doch nicht auf Meinungen. Es steden lauter Reherreien in Meinungen; und der da gleich in seiner Meinung eisert, und in der Meinung zu Gott eindringet, und also Gott und hims melreich erlanget, der hat doch einen Schwanz vom Antichrist an ihm hangen; denn er eisert über-andere, und lästert und verfolget die, die seiner Meinung nicht sind. Das merket, ihr Fürsten und Obern, lasset euch nicht verführen! Treibet die Lehrer in die Rirchen, und heißet sie den Willen Gottes aus seiner Liebe lehren, und machet sie nicht zu gewaltigen Herren! Gestattet ihnen nicht Ausssatz zu machen, denn sie hangen sonst dem Geize an, denn in jez dem Geiz steckt der Antichrist; mache wie du willst, du hast ihn am Halse.

- 81. Sehet zu, ihr Fursten, baf ihr Manner hoert, weiche aus Gott gesehret sind, und nicht allein aus Aunst; benn wo große Aunst ift und nicht ein bemuthig Herz zu Gott geneiget, das eigene Ehre suchet und ben Geiz, da ift der allergewisseste Antichrist; benn in der Aunst stedet Hoffart und eigene Ehre, die will die Welt regieren und viel haben: denen trauet nicht, sie sind nicht Cheisti hitten.
- 32. Werbet ihr nicht folgen bem, das euch geoffenbaret wird, so wird der lette Antichrift arger fein als der erste, und wird dars zu kommen, daß ihn die Welt wird muffen auf einen Hausen in Abgrund werfen, welches ihnen Daniel und die Offenbarung genung zeiget, und wie wir auch erkannt haben, daß es ihnen affo gehen wird: denn sie find ist ein Besem und Ruthen über den alten Austicheist ihren Großvater; aber ein anderer kommt, der sie auch ginsten wird, und ihnen die Wahrheit darstellen.
- 33. Mertet es, ihr Kinder Gottes, das ift ein Zeichen des letten Antichtifts: in seinem Reiche und Meinungen verleugnet man ben Leib und Blut Chrifti, in welchem wir in Gott geboren werden. Debet eure Haupter auf, und sehet boch, denn eure Erlbsung nahet fich! Laffet euch nicht also führen und wiegen; sehet nicht auf mit fremden Augen, thut eure eigenen auf, und fliedet vom Antichrift in Geift Christi: es ist nicht mehr als ein einiger Weg in Christi Reich einzugehen, der ift also gethan.

## Cine Pforte.

Der Beg burch biefe Belt in Gottes Reich, wie man ben manbeln foll.

34. 3hr muffet aus eurer Bernunft aus bem fleischlichen Goifte ausgehen, und eure Bergen, Sinne und Gemuth ganglich in Geborfam Gottes einführen, und euren Willen in Gottes Billen etgeben, feine eigenen Bege burch bie Bernunft bichten, ober fragen: wo ift Chriftus? Richtet euren Weg in Chrifte, und bentet gewiß, baf er in eurem Bergen ift. Ergebet euch bem in großer Demuth, werfet alle euer Thun und Furhaben in feinen Willen und Befallen, und benfet anders nicht, als bag ihr alle Beit und Stunden vor bem flaten Ungefichte Gottes ftebet, und Chriffus in euch auf bem Regenbogen ju Rechten Gottes fige; und benfet, daß ihr alle Augenblicke vor ber heiligen Dreizahl ftehet, daß Gott, die heilige Dreizobl, eures Dergens Abgrund immer prafet und fiebet. bentet, bag ihr in teinen tiefen Sinn noch Forfchen wollet eingeben, als nur bios in feine Liebe und Barmbergigkeit: auch fo bentet, bas ihr nimmermehr wollet bavon ausgehen, sondern ewig also barinnen bleiben.

35. Und bann jum Anbern bentet, baf ihr Gott ben bochlien Boblgefallen thut, wenn ihr eure Bruber und Schwestern in biefer Belt, wer bie find, weg Namens ober Deinung fie find, mit eurer Liebe fuchet und in eure Bergen einschließet, fur fie helfet beten, und ihnen mit bem Teufel ringen; fie auch, fo es fein tann, fein bemuthig unterrichtet. Go fie bas aber nicht wollen annehmen, fo giebet bas Rodlein Chrifti an, und gebet ihnen mit gutem Erems pel vor; feid ihnen bienstwillig, vergebet ihnen, fo fie euch beleibis gen: wenn fie euch fchelten, fo fegnet ihr fie; wenn fie Gewalt an euch thun, vermoget ibr das nicht in Gutem zu wenden und ihnen gu entfliehen, fo laffets fahren, und bentet, bag ihr allhier nur Safte feib. Entziehet eure Liebe Diemand, benn euer Gott, in dem ihr lebet, entzeucht sich Riemand, ber ihn nur suchet und begehret. Seib willfartig bem Wiberfacher, wenn er fich bermaleins betebret; in Sandel und Bandel babt Berechtigfeit lieb, bentet, baf ibr eure Berte Gott treibet. Wir muffen in biefer Belt in biefem mubfeligen Jammerthal mit Werben und Berten umaeben. wir follen nicht in Locher, Rlaufen und Wintel friechen, benn Chris flus fpricht: Laffet euer Licht leuchten por ben Denfchen, bag fie euren Bater preifen, in euren Berten. Matth. 5, 16. Thut alles von gangem Bergen in reinem Gemuthe, bentet, bag ihre Chrifto . thut, und bag es Chrifti Geift in euch thut. Seid alle Stunden bereit und gemartig bes Brautigams: gebet eurem Bergen feinen anbern Raum, irgend auf eine anbere Deinung ju finnen ober ju forfchen; viel Biffen ift euch tein nube, lerne ein jeber fein Bert, bamit er feinen Leib nabret, er fei ein Oberer ober ein Laie.

36. Der Obere leine Gerechtigkeit, und bas Falfche von bem Reinen schieben, benn er ist Gottes Amtmann: was er thut und richtet, bas richtet er Gott, und Gott burch ihn. Der Laie sei bemuthig und sittig vor Gottes Ordnung: geschiehet ihm Unrecht mit Gewalt, und baß es nicht mag anders sein, der benke, baß er Unrecht leibe um der Wahrheit willen, daß es ihm in Christo vor

37. Stellet euch in allem euran Wesen, Wandel, Handel und Thun allezeit das Gericht Gottes vor Augen, und denket ja, daß ihr allhier unschuldig lebet: benn diese Zeit ist kurz; ihr stehet allhier in einem Acker im Wachsen; sehet zu, daß ihr eine gute Frucht Gottes werdet, an der alle Engel und himmelsheere einen Wohlgesalsten tragen! Traget auf Niemand keinen haß, denn wer haß traget, der ladet den Teufel zur herberge ein. Seid nüchtern und mäßig! Lasset euch nicht dieser Welt Sucht übereilen; und obs geschähe, so verharret nicht darinnen, gehet alle Stunden aus dem Tode ins Leben; kreuziget euch selber in rechter Buse und Umkeherung von dem Bosen.

38. Wenn man euch fcmabet um eurer Gottesfurcht willen

Bott eine große Chre ift.

und euch übel nachrebet, und sie baran lügen, so freuet euch jum bochften, daß ihr wurdig seib worden, um Christi Lehre und Spre willen Schmach zu leiben! Wenns euch übel gehet, so zaget nicht; benket, daß ihr in Sottes Willen seid, er wird euch nicht mehr lassen auslegen, als ihr tragen möget. Wendet eure Augen vom Seize, von Hochmuth und Pracht, gaffet ihnen nicht gern nach, daß ihr nicht gefangen werdet: benn der Teufel stellet seinen Bogeln mit Pracht und Hochmuth, gehet nicht in sein Net; seid alles zeit vorsichtig und Leinmal sicher, denn derselbe Bogelsteller gehet stets um euch und siehet, wo er einen sangen mag.

39. Wo man ehrliche Leute fcherzet, ba gebet nicht gu, machet euch nicht theilhaftig ihrer Lafter; laffets nicht ju euten Doren ein, daß ber Teufel nicht eure Bergen mit Lachen ber Thotheit tigele und ihr alfo inficiret werbet! In Cumma, ergebet euch Gott in Chriflo, und betet Gott ben Bater im Namen und auf bie Berbeifung Chrifti an um feinen beiligen Beift. Begehret ben auf Chrifti Berbeißung, fo empfahet ibr ibn, benn er ift mahrhaftig, ber es berheißen hat, er leugt nicht, ihr bekommt ihn gewiß! Rur ergebet euch ihm ganglich, bas ift bas großefte und vornehmfte; fiellet Mie les in feinen Billen; wenn ihr ben habet, ber lebeet euch wohl, was ihr thun und laffen follt. Er lebret euch reben, er giebt euch Muth und Berftand, wie ihr euch balten follet! Corget nicht um bas Thun, wie ihr mit Leuten thun follet, fonbern befehlet ihm euer Thun, er wird wohl in euch thun, mas Gott gefällt. Und ob er eiferte und Feuer bom Dimmel vom herrn herrn brachte über bie Gottlofen, fo ifte ihm also gefällig, benn ber Gottlofe hat bas

40. Gehet nur einher in Gottes Kraft, so ist all euer Thun Gott wohlgefällig: benn baß sich einer auf die Noth seines Feindes wehret ohne andere Begierde, ist Gott nicht zuwider; den. wem sein Haus brennet, der idschet es. Hat er doch Israel erlaubet, sich zu wehren. Wer einen Krieg anfänget und ursachet, der ist des Teufels Amtmann: denn alle Kriege treibet Gottes Jorn, darinnen der Teufel wohnet. Gott hat keinen Krieg gestiftet, denn er schuf und in der Liebe, daß wir sollten im Paradeis in freundlicher Liebe beisammen sein, als die lieben Kinder; aber der Teufel missonnete und das, und suhrete und in Geist dieser Welt, welcher Kriege und alles Uebels im Jorne Gottes erwecket, daß wir und selber seinden und ermorden.

ermedet.

41. Diewell wir benn in biesem Jammerthal also mit Feinden umgeben sind, und unter eitel Dornen und Disteln wachsen, so mogen wir unser wohl wahrnehmen: benn wir sollen uns auch vor bem Feinde hüten, ben wir im Busen tragen, er ist der argeste, als unser Gemuth mit den Sinnen; der Teufel hat auch sein Raudstanen, und gehoret große Muhe barzu, denselben auszus

treiben. Er fchlupfet oft in unfer Gemuth, und führet uns auf einem gleifenben Wege, baf mir meinen, wir find in Gott, unfer Beg fei recht; ba follen wir ftets ben Probeftein bei uns haben,

das ift, Die holdfelige Liebe gegen Gott und Menfchen.

42. Wir follen nicht felber einen Boblgefallen an une tragen, sondern also mandeln, daß Gott und Menschen wegen unserer Tugend einen Boblgefallen an uns tragen. Und wenn wir alfo manbeln in Gottes Liebe und Gerechtigfeit, und im Gehorfam bes Glaubens, fo gieben wir Chriftum an, ber fetet uns auf Die fcone Derlenkrone, als namlich bie Rrone Defterium Dagnum. Er fronet uns mit feiner Beisheit, bag wir feine Bunder ertennen, bie wir zuvorhin blind barinnen maren, als es biefer Sand auch ergangen, welche vot ber Bett ber Behengahl, ba fie noch in Giner mar, fo vinfaltig in ben Dofferien mar, als ber allergeringfte. Aber wie bas Gold burchs Reuer muß bemabret fein, alfo ift es ihr auch ergangen: es bat an Dutrefaction nicht gefehlet; ein Seber wollte bas einfaltige Rind mit Rugen treten, ba ibm jum erftenmal ein Reange dein aufgesetet ward. D welche große Dube hatte ber Teufel, ob ers mochte befubeln, wie geschäftig war er! bag, fo ich mich befinne, nur groß vermunbere und billig Gott bante, ber mich erhalten bat. D wie trachtete er, bag er mochte bas Rranglein gerreißen! Wie bebete er bei bem Antidrift an, bag er biefe Sand verfolgete, bag ein jeder ein Greuel follte barob haben.

43. Aber es ging bem Teufel wie mit Christo, ba er an ben pharisalichen Antichrist sette, daß sie Christum ereuzigten: da dachte ber Teufel, er ist ja weg, ich werbe nun wohl Friede vor seiner Lehre haben, welche mir mein Reich zerstöret hat, also auch allhie. Aber er erweckte erst ben ernsten Sturm damit; Christus sturmete ibin die Hurmete ibin die Hurmete ibin die Hurmete, und nahm ihn gefangen in Zorn, also auch mit dieser Hand wird ihm erst sein Rauchloch aufgemachet, welches er nicht wird können wieder zumachen, die in sein Gericht. Schreiben wir dem Leser zu einem Erempel, daß er wisse, was er auf diesem Wege zu gewarten habe, anders nichts als Spott und Verachtung.

44. Doch seid nur getroft, ihr lieben Kinder Gottes, helfet nur getreulich und ritterlich ringen! Denn wir ringen alle in dies sem Leben um eine Engelektone, welche herr Lucifer auf seinem Kopfe hatte. Sollte der nicht zurnen, der Land und Königreich verstoren hat, so ein Anderer kommt und nimmt ihm seine Krone, und kößet ihn zu Boden und halt ihn gefangen? Ringet nur getroft, ihr lieben Brüder Christi, es ist um eine kleine Zeit zu thun, so haben wir erlanget Seepter und Krone. Besser ein herr, als ein gefangener Knecht; dieser Welt Leiden, so es je sein soll, ist nicht werth, daß es ein Leiden genannt wird, gegen der großen Herrlichtett, die an uns soll offendar werden. Wir stehen allhier zwischen Hummel und hölle in einem Acker: entweder es wächset ein Engel

oder Teufel aus uns; wem nun bas himmelreich beliebet, und gern ein Engel fein wollte, ber mag wohl Acht auf fich haben: es ift balb um einen Meufchen gefchehen. Du haft freien Willen: wo bu hingeheft, ba bift du; was du ausscheft, bas ernbteft bu ein! Das laß dir gesagt sein!

# Das 13. Kapitel.

Bon Christi hochwürdigen Testamenten, bas schöne Perlenkranzlein bes edlen hochtheuren Steins Mysterii Magni und Lapidis Philosophorum, da die antichristische Kirche um tanzet, und den immer suchet, aber nicht auf reche tem Grunde und Stelle.

In blesem Steine liegt verborgen, mas Gott und die Ewigkeit, darzu himmel, Sterne und Elemente haben und vermögen: es ist fein besserr noch tolliicher von Ewigkeit je gewesen, als eben dieser, und der wird dem Menschen von Gott angeboten und geschenket; es mag ihn ein Jeder haben, wer nur will, er ist in alberner Gestalt, und hat die Kraft der ganzen Gottheit in sich. Ehristus spricht: Ich habe Wasser des ewigen Lebens; wen da burstet, der tomme zu mir, und trinke es umsonst, es wird ihm in einen Brunn des ewisgen Lebens quellen; und der das trinket, den wird nimmermehr duresten. 306. 4, 14.

2. Christus beut uns an sein Fleisch zu einer Speise, und sein Blut zu einem Tranke; wir sollen sein Fleisch effen, und sein Blut trinken, so will er in uns bleiben, und wir soken in ihm bleiben; wo er ist, da sollen wir auch sein, wohl hie und dort, benn er will alle Tage bis an der Welt Ende bei uns sein. Er will uns als seine Kinder nicht Waisen lassen; wie ein Bater für seine Kinder siche nicht Waisen lassen; wie ein Bater für seine Kinder seine Kinder nicht wie er auch für uns. Und wenn gleich ein Bater sein Kind verließer, so will er uns doch nimmermehr verlassen, denn er hat uns in seine durchgrabene Sande gezeichnet, und in seine hohle Seite genommen, daraus Blut und Wasser rann: dem sollen wir glauben und vertrauen, wie uns sein theures Wort hat zugesaget, er ist der Mund der Wahrheit und kann nicht lügen.

3. Allbie, bu werthe Chriftenheit, thue bein Gemuth auf, und laf bich bie Bernunft, welche außer Gott ift, nicht irren. Bebente

bief mobi! Bir wollen euch ben rechten Grund und 3med zeigen, obne Tand und Meinungen; wir wollens euch gang rein ohne Alecen und Datel barftellen, und nur bas zeigen, mas Chriftus ift. Bir wollen feinen Zand, von Denfchen erdichtet, barein fuhren, Jemanbes Meinung zu gefallen: wir wollens auch nicht von ber Welt Ausstreichen nehmen, wie fie bas gloffiret; wir wollen reben, uns geoffenbaret ift aus bem Munbe Chrifti, und mas feine Teftas mente im Befen find. Denn biefes ift bas Rleinob, ber eble Stein, ba bie Rirche ju Babel um tanget, barum fie Rrieg und Berfolgung anrichtet. Wie gar viel Schmab : und Schandbucher find barum gefdrieben worben! Das ift ber rechten driftlichen Gemeine Rleinob. Mis biefes die romifche Rirche verlor, fo ward eine Babel aus ihr, und wich ber Beift Gottes von ihr, und manbten fich bie machtige ften Lander gegen Morgen, Mittag und Abend von ihr, benn bie Offenbarung fagte ihnen bas: wirft bu nicht in meiner Liebe bleiben, fo werbe ich bir tommen und beinen Leuchter wegstoßen. schah also.

4. Europa behielt ben Namen vom Rleinob, und Affa bie Farbe, die Tugend aber blieb beiben verfiegelt, benn fie maren beibe bavon ausgegangen, fie gingen nur im Finftern tappen. ben fett, ftolg und prachtig, und wollten bes Rleinobs Berren feins fie fuchten bamit Menfchentage, große Ehre und Berrlichteit. baueten ihnen ein glangend und irbifch Reich barauf, wie bas an ber romifchen Babel ju feber, ift; bas thaten fie ale Gleifiner, baß fie von bet Bemeine mollten geehret und in großen Burben fein. Bas ihnen Paulus und die Apostel hinterließen, daß die Gemeine follte in Undacht und in der Liebe bleiben, und die Melteften, welche wohl vorstehen, zweifacher Ehre werth halten (welches in ber Gemeine recht ftund benen zu thun, welche wohl vorftunden): bas nahmen fie fur fich felber in eigene Dacht in Zwang, man mußte es ihnen thun, und ob fie bas gleich nicht werth maren. Und ob fie fein ander Schwert füglich brauchen burften, fo macheten fie ihnen boch ein falfc Schwert, als ben Bann, bas follte ihrer Beiligfeit Unbacht fein, daß fie ja nicht Blutrichter maren, wie die Pharifaer auch, welde Chriftum Pilato überantworteten, alfo thun fie auch. Sie find ju anbachtig im Schein, aber ihr Berg ift ein Teufel; fie begen bie Dbrigfeit uber ihren Teufelebann, Die muffen ihre Nachrichter fein , und bas erequiren , was ihr Teufelsher; befchloffen bat.

5. D ihr theuren Fursten, thut eure Augen auf! Guer Amt, so ihr bas recht fuhret, ist boch in ber natur gegrundet, aber ihr Tand nicht: werdet nicht ihre Nachrichter! Sehet mit euren Augen, ihr sollet und muffet an jenem Tage Rechenschaft von eurem Amte geben; laffet euch nicht ohne Augen fuhren, ihr sollet felber sehen, ihr feib bas rechte Haupt der Gemeine, euch werden Christi Schaftein vertrauet. Die Priester sind nur Aelteste in der Gemeine:

so bie recht und wohl vorstehen und ber Gemeine mit guter Leben, Leben und Erempel vorgehen, so soll man sie ehren, als die Actotesten in der Gemeine Christi. Nicht sind sie über die Gemeine Heristi. Derren, sondern Diener der Gemeine; sie sollen den Geist Christi haben, und die Gemeine segnen. Und die Gemeine soll sich wie ihnen in eine Liebe, in einen Willen begeben, und also mit einander beten, singen und von Gottes Liebe und Wundern reden, daß also bem Schwachen mit des Starken Gebete und Glauben geholfen werde.

- 6. Die Bemeine foff ihre Dhren ju ber Rebe ber Melteften wenben, weche ftart im Beifte find, und follen mit Begierbe bas Bort bes Beiftes annehmen; bie Melteften follen fanftmuthig lebren, und mit der Gemeine umgehen, als mit ihren Kindern, fie fein juchtig in Lehren und Strafen mit Bermahnen unterweisen; fle follen nicht fpitfindige Bergen in bie Bemeine bringen, Lafterungen aubjufdutten wiber bie Rinber ber Schwachen, auf bag bas Blobe nicht furchtfam werbe. Der aber die Gemeine Chrifti verachtet, und vom driftlichen Bege abweichet, ben follen fle privatim marnen und vermahnen: will er nicht, fo haben fle bes Geiftes Bann, baß fie ihn in bie Bolle in Gottes Born binden, bag ber Satan fein Berg friesche "), bis er umtehre. Denn bie Gemeine bat eine große Gemalt in Chrifto: fie hat ben Schluffel auf = und juguschließen; abet wie vorn bemelbet, nicht bat die Bemalt ber Priefter allein, nein, er bat bie nicht allein, benn er ift nur ein Diener ber Gemeine. Der Allerkleineste, so er glaubig ift, bat fo viel Gewalt im Bann, als ber Allergroßefte, benn wir find alle Glieder am Leibe Chrifti: fo ihn ber Rleinefte aus ber Gemeine ausschleuft in Bann, fo er bef fculbig ift, fo ift er in ber Gemeine Bann; aber fo ihm Uns recht gefchiebet, fo ift ber im Bann, ber ihm Unrecht thut, ber ibn beleugt.
- 7. Darum sehet zu, ihr Aeltesten, mas ihr thut! Machet bie Gemeine Christi, welche Christus mit seinem Blut theuer erkauft hat, nicht lastern, ihr seid sonst auch selbst im Bann und außer ber Gemeine Christi. Forschet und sehet zuvor, ehe ihr richtet, wes Geistes Kind ber sei, ben ihr richtet! Prufet seinen Geist zuvor, benn mancher eifert mit Unverstand, ben unterrichtet, und nehmet ihn auf. Ihr wisset nicht, was der Geist Gottes einem Jeden giebt, denn er hat viel Gaben. Richtet alles auf den Weg der Liebe! Pochet nicht, seid nicht wild und störrig; unterrichtet den Albernen in Demuth, daß er auch seine Lust in die Gemeine sehe. Denn solche sind die Apostel Christi, eure Borschren, gewesen; also haben

<sup>\*)</sup> Rriefchen, provingiell, fur braten, fchmelgen, ausschmelgen.

fle gelehret, und bie Semeine unterwiesen mit guten Erempeln, Leb-

8. Wenn fie (bie erften Chriften) find jufammengetommen und haben bes herrn Bunder verfundiget, und alfo mit einem inbrunftigen Beifte bei einander geseffen; fo haben fie nach ber Bermahnung bes Berrn lettes Abendmabl, wie ers ihnen befohlen batte, ausgetheilet; haben bas Brot genommen und gebrochen, und bas gegeffen, und barburd und biermit ben Tob bes herrn verfunbiget; besgleichen haben fie ben Relch genommen, und baraus getrunten, und fein Blutvergießen verfunbiget, und je einer jum anbern gefagt: nimm bin und if ben Leib bes Beren, welcher am Stamme bes Rreuges ift fur uns gegeben morben; besgleichen thaten fie auch mit bem Reiche, nahmen ben in ihre Sand und trunfen baraus. Denn ber Dberfte ber Gemeine fing bas an, und fprach ju bem Unbern: Rimm bin ben Reld, und trint bas Blut Chrifti unfers herrn, welches er am Stamme bes Rreuges hat fur uns vergoffen gur Betgebung ber Gunben, und versundige feinen Tod und Blutvergießen, bis er wiebertommt jum Gerichte, und uns ju ihm einführet.

9. Dieses, ihr lieben Chriften, ist der rechte apostolische Brauch gewesen, und ift auch das lette Abendmahl Christi also gewesen; denn als Christus seine Junger hatte unterwiesen und gelehret, so sing er nach dem Abendessen, als sie das Ofterlamm hatten gegessen, tas rechte Ofterlammessen an, und gab ihnen das Ofterlamm zu essen, desenden das erste (bei Mose eingesetet) nur ein Bild und Schatzen war. Denn er gab ihnen seinen himmlischen Leib zu effen und sein himmlisches Blut zu trinken, welches er in Mariens Leibe in die ewige unanfängliche himmlische Jungfrau Gottes, in die reine züchtige, ohne Makel und Wesenheit hatte eingeführet, und aus seis

ner Mutter ber irdifchen Marie hatte angenommen.

10. Du mußt bieß boch verfteben: Er gab feinen Jungern nicht bas irbifche Befen, meldes an Chrifti Leib nur anbing, in bem er ben Tob erlitten, welcher verspottet, verspeiet, gegeißelt und getobtet warb, mit bem hatte er ihnen bas tobtliche Rleifch gegeben; sondern er gab ihnen feinen beiligen Leib, fein beiliges Fleifch, weldes mit am Stamme bes Rreuges bing in bem tobtlichen Befen; und fein heilig Blut, welches mit vergoffen marb unter bem tobtlichen, als ein unfterbliches Fleifch und Blut, bas bie Junger empfingen in ihren Leib, welches ber Seele angezogen marb, ale ein neuer Leib aus Chrifti Leibe: bamit wurden Die Junger Chrifti fabig, und maren Glieder an feinem Lribe. Richt fouft bu bieg verfteben, bag bie Junger Chrifti haben ein Stud vom außern Leibe Chrifti, als vom irbifchen Leibe, bekommen, und ins Maul genommen, und mit ben außern irbifthen Babnen gerkauen und gerbiffen, und in Bauch geschlungen; nein, bieg weifet bas aus, bag er fag bei ihnen am Tifche und gerriß fich nicht am außern Leibe.

11. Gleichwie bie Gottheit in feinem Willen bat gefaffet bas Bild, bas Gott fouf in feine Jungfrau feiner Bunber und Beiebeit, und fuhrete bas Fleisch und Blut mit ber ewigen Tinctur (in welcher bie Seele lebet, ale bas ewige Reuer, welches in bie Sottbeit nach ber Befenheit ber Dajeftat greifet, und fich bavon fanftis get, fullet und ftartet), aus Maria in Die Jungfrau, in Ternarium Sanctum ein, indem fich bas Bort barein ergab, als ein Leben in ber Tinctur ber Ewigfeit, und marb beffetben Fleisches (welches aus ber Tinctur beffelben Geelenfeuers quall) fein Beift, Leben und Rraft; benn ber Beift mar im Borte, und bas Bort mar bie Rraft, und aus ber Rraft ichien bas Licht ber Dajeftat, und bing ibm bas Reich mit ber Rraft biefer Belt an, ale auch fein Gigenthum, melches aus ber Jungfrau feiner Bunber und Beisheit aus bem emigen Centro Ratura mar ausgeboren worben, und auch Maria barinnen ftund mit ber außern Rraft und Leben, mit bem außern Rleifch und Blut: alfo auf eine folche Beife bat auch Chriftus, Gottes mahrer Sohn, unfer Bruder, feinen Jungern feinen Leib und Blut ju effen und trinten gegeben.

12. Gleichwie Gott in seiner himmlischen Jungfrau, taraus die himmlische Wesenhelt wird ersehen, und in des Feuers Tinctur Wesen bekommt, ein Wesen ist (welches Wesen Gott mit dem Worte und herzen mit Einfassung der Tinctur aus Mariens Blutc, in welcher die Seele wohnete, mit dem Verdo Fiat, als mit der ewigen herben Matrice, sasset, und mit einander ließ zu Fleisch und Blute werden, nach menschlicher Urt und Weise); verstehet: gleichzwie sich die ewige Wesenheit mit der Weisheit als der ewigen Jungsfrauschaft hat in die verderbte Tinctur und Matricem Marid eingegeben, darinnen das verheißene Wort war, welches sich mit in der ewigen Wesenheit in die verderbte Tinctur eingab, und also ein neuer Wensch ward, der ber irdischen Natur fremd und unbekannt war.

13. Also hat sich berfelbe neue Leib Christi, verstehe ber innere Christus, welchen ber außere Mensch, ber da sterblich war, verdeckete, unter Brot und Wein, als unter einem irbischen Wesen in der Apostel Seelentinctur eingegeben, und ist in den Aposteln in der Seelentinctur Mensch worden; und das ist der neue Leib, den uns

Chriftus vom Simmel gebracht hat.

14. Daß wenn wir uns ihm ganz in seinen Willen in Gehorsam ergeben, und mit unserm alten Willen aus uns ausgehen
in seinen Willen, und kommen in die Gemeine Christ, und begehren seines Fleisches und Blutes, mit allen seinen Bohlthaten, so
giebt er uns diesen Leib und Blut zu effen und zu trinken, ben
empfahet der innere Mensch aus Gott geboren: denn derselbe Leib
Christi ist allwesend und allgegenwärtig, er halt das andere Principium inne. Denn daß du wolltest sagen, Christus speiset die Seele
mit Geist ohne Leib, das ist nicht wahr, der heilige Geist machet

kein Principlum; sondern die ewige Wesenheit, in welcher ber heilige Geist wohnet, und allba ausgehet in eine Korm der viel tausend ungahlbaren Effentien: baffelbe Ausgegangene ist die Jungfrau der reinen Bucht, als die ewige Weisheit, in welcher alle Wunder dies

fer Beit find von Emigfeit erfeben worben.

15. Berstehet und recht und theuer! Dieselbe Wesenheit, bars innen die Jungfrau Soties stehet, hatte Abam an sich, benn ber Seist dieser Welt war ihm barein gegeben worden und eingeblasen; aber die Effentien waren Paradeis, und grüneten durchs Element, welches die Wesenheit hielt, und dieselbe Wesenheit sing der Geist dieser Welt in Abam in sich, in seine Sewalt. Erstlich hatte die himmlische Wesenheit die Sewalt, hernach als Abam zurückwandte mit seiner Lust in die irdische, so kriegte sie die irdische: und das ist es, daß unsere verderdte himmlische Wesenheit ist irdisch worden; darum muste Gott mit der himmlischen Wesenheit in und Mensch werden, und in der himmlischen Jungfrau und in der irdischen ist Gott Wensch worden, und hat unsern Seelen wieder die himmlische Wessenheit angezogen, als seinen himmlischen Leib, aber unser irdischer mus verwesen, aber der himmlische bleibet ewig bestehen.

16. Run ists nicht minder, wir sind gefangene arme Sunder mit dem alten Abam, in welchem der Teufel einen Zutritt hat, und gehen manchmal aus der schönen Bildniff aus: verstebe, die Seele wendet ihren Willen oft in den außeren Menschen. So hat uns Gott die Testamente gestistet, daß wenn wir wieder zu ihm wenden, so glebt er unsern Seelen wieder das neue Kleid, als den himmlischen Leid, er verneuert es, und speiset es. Wer Christi Leid einmal bekommt, von dem weichet er nicht, er verderbe ihn denn wie Adam, allein er wird mit dem alten Adam verdecket, darzu tritt er ins Mysterium, und ist der Seele gar wohl möglich, davon auszugehen, darum soll sie nicht sicher sein, sondern wachen.

17. Also misset: Christus hat seinen Ingern seinen mahrhaftie gen, allwesentlichen, ewigen, gottlichen Leib gegeben zu effen, und sein Blut zu trinken, baraus ber heilige Geist ausgehet; und ber innere Mund, ber ben empfing, war ihrer Seelen begehrender Wille: benn die Seele des Menschen hungert und durstet immer von dem schweren Falle nach solchem Fleisch und Blut, und sie nahm das an als Gottes Rieid; denn die Seele ift Geist und barf Leib, da kriegte sie Leib, einen neuen errigen unzerbrechtichen Leib in dem alten adamischen.

18. Also wisset, das Brot, das Christus seinen Jungern gab, das nahm das außere Maul und gab es dem Bauch; aber das Wort, da Christus sprach: Esset, das ist mein Leib! dasselbe Wort war aus Christi ewigem Leibe, und hatte himmlisch Fleisch und Blut an sich: das nahm die Seele auf sich als einen neuen Leib; also waren auf einmal in der Hand Christi zwei Reiche, als ein

himmlifches und irbifches. Aber bu follft wiffen, bak fich bas bimme lifche vom irbifchen nicht lagt faffen ober forttragen; benn ber bimmlifche Menich, ale ber himmlifche Leib Chrifti, ber in bem außern Chrifto mar, der erfullete jugleich auf einmal und in Emigleit bie englische Belt, ale bas andre Principium Gottes, also bag auger bemfelben leiblichen Befen tein Gott erkannt wird; benn bie Rraft ber Gottheit hat fich barinnen offenbaret, und bleibet boch bas aufere Bilb fteben, bag man im himmel bie menfchliche Rreatur fage lich und begreiflich fiehet fteben, in ber Beftalt, ale er bie auf Erben war. Du siehest nichts mehr an ihm, als bie Dajestat ber Rlarbeit bes Glanges, melde bie gange Belt erfullet : und mo nun Die Majeftat ift, ba ift Chrifti Befenheit, benn bas berg und Bort Gottes hat fich in die Befenheit einvermablet. Bie bu nun benteft, bag bas Bort überall ift, alfo ift bie Befenheit bes Borts Leib, wohl ohne Bilbung; benn bie Kreatur bat allein bie Bilbung.

19. Siebe, ich gebe bir ein Bleichnig. Siebe, alle Dinge find aus bem Baffer gelchaffen, und in bem Baffer mar alle Rraft; benn bu findeft, bag alles Baffer hat, wenns gleich ein Stein ift, fo ifte Baffer, es fei Fleifch ober mas es wolle; aber ber Gule phur ift barinnen mit Rraft ber Natur, welche bie Befenheit for= Run fiche, in ber gangen Tiefe ift nichts als Baffer, Luft und Feuer, aus ben breien wird Befen, als Leib ober Erbe. Run fiebeft bu ja wohl, bag bie einige Sonne bas urfachet, bie ift auch bie Rraft und Majeftat in biefem elementischen Befen; es ift alles der Sonne, und begehret alles der Sonne, und die Sonne giebt mit ibret Rraft bas Regiment.

20. Siebe, alfo bente im Gleichniß: Gott ift Die emige Conne im andern Principio, verftehe bas Berg, Glang, Kraft und Dajeflat; und bie Elemente Feuer und Baffer und Erbe find Gott ber Bater, im Gleichniß alfo gerebet: nun ftehet bie Sonne allha als ein Corpus, bas fie benn auch ift, bas bedeutet die Rreatur Chrifti; und das gange Befen ber vier Elemente bedeutet die Befenheit ber Rreatur, darinnen der Sonne Glanz leuchtet: die Sonne bedeutet has Bort und die Majeftat, und die vier Elemente bedeuten die Rraft bes Leibes und ben Bater, aus welchem ber Gobn leuchtet.

21. Alfo miffe, im Dimmel ift überall bes Baters Rraft, und in der Kraft das Wort, und das Wort hat Wefenheit, das gebos ret alles ju ber Derfon Chrifti: benn Chriftus ftebet in feinem Bater, ein Bilb, als wie die Sonne in den Glementen. Wenn fich Gott wollte eroffuen, fo mare Die gange Belt ein eitel Sonne, benn bie Tiefe fahet ben Glang ber Sonne. Sonft, mo fein folch Wefen in der Tiefe mare, ale bie Sonne ift, fo finge fie nicht bas Licht, also begehret fie nur ihres gleichen; also ift es auch im himmel.

22. Der Sohn ift überall im Bater, und ift Menfch morben : die gange beilige Dreigabl ohne Ende und Wefen bat fich in einem Bilbe, im Wesen offenbaret, und das ift Christus, und wir seine Glieber; wir sind Gotter, so wir in ihm bleiben: et ist der Brunn, unser Licht, und wir sind seine Sterne; er giebt und seinem Leib und Rraft, und wir sind seine Sterne; er giebt und seinem Leib und Rraft, und seinem Glanz zum Lichte. Also spehren, mit der Kraft seines Leibes, und mit dem Geist aus der Kraft, denn derselbe ist der Kraftgeist und Leben. Wir empfahen die ganze Dreizahl. Die Wesenheit, verstehe der Leib Christi, hat Sutyhur, das ist der Bater. Sutyhur ist des Laters Eigenschaft; die Wesenheit ist der Leib Christi, und der Gulphur hat Kraft, und in der Kraft ist des Lebens Licht, als eine andere Person, und aus der Kraft im Licht gehet der Ruch und Geist der Kraft aus, und ist der Kraft nicht fassich oder haltlich, und gehet doch aus der Kraft, das ist der heilige Geist Gottes.

- Also verftehet uns boch recht: wir empfahen nicht im Abendmabl eine andere Kreatur mit einer neuen Seele, nein; fonbern Chrifti Leib, ber ben himmel erfallet, an unfere Seele, bie ift porbin bie ewige Rreatur: Die Seele iffet Chrifti Fleifc und trinket fein Blut, bas ben Simmel erfullet, und aus bemfelben, welches die Seele annimmt und iffet, madfet ihr ein Leib, und in bemfelben Leibe ift fie in Gottes Sand, und kann am Enbe ber Belt mit bemfelben Leibe burche Feuer bes Borne Gottes geben ohne Sub: Gleichwie daffelbe Keuer nicht tann Christum in ber Dreis gabl ergreifen, alfo auch uns nicht, benn bas Feuer empfahet von Sottes und unferer Sanftmuth bie Sanftmuth, und wird in uns in ein Auffteigen bes Begehrens ber Liebe vermanbeit, alfo bag unfer Reuer und Brennen in und ein eitel Liebe-Begehren ift, benn es wird zu einem Glang ber Majeftat, und alfo find wir in Gott und Gottes Rinber. Halleluja, Halleluja, Halleluja!
- 24. Und also hats auch eine Gestalt mit der Tause der Kinder, gleichwie die Seele in zwei Dingen stehet, als in Feuer und Wasser, denn das Blut hat zwei Gestalten, als Susphur und Wasser; Susphur glebt Tinctur und Leben, denn as glebt Licht, das ift ein Brennen aus dem Phur, das ist Leben: das Phur ist Feuer, und das Sul ist Licht, und aus dem Lichte gehet Sanstmuth, das zeucht das Phur wieder an sich, und löschet seinen Grimm damit; und das Anziehen macht die Sanstmuth wesentlich, das ist Wosser, und Mercurius machet darinnen das große Leben, als ein Leben im Wasser, und Luna himmlisch brütets, daß es zu einem Liquor wird und Wut, darinnen ist Centrum Natura mit seben Gestalten.
- 25. Nun fehet, wenn ber Saamen gefiet wird zum Kinde, so wird die Dinctur des Feuers als bes Mannes Linctur in Beneris Linctur gesäet, daraus wird ein zweifach Leben als ein Feuer-Seeten Leben, und in Benere ein Wasser-Geist-Leben, das gehet mit

einander auf, und wird ein Menich. Also find nun beide Tincturren in Abam verderbet worben; der Seele Tinctur fing Sottes ewiger Born, darinne der Teufel war, und des Geistes Tincturfing der Geist Majoris Mundi der Geist dieser Welt, und wurden beide vom Teufel gefangen, so sich nicht hatte das Berbum Domini, welches endlich Fleisch ward, ins Mittel gesetet.

26. Darum bat Gott burch Chriftum zwei Teffamente aufgerichtet: eines ben fleinen Rinbern in bem beiligen Geift, welcher bas Umt treibet, ber bas Oberamt führet in ber Zaufe, und mas chet in ber Seele Baffer ein Baffer bes Lebens in feiner Rraft; und dann eines den alten armen Gundern, Die es versteben; im Bort des Lebens, als im Fleifch und Blut, ba bas Bort, als bas Berg Gottes, bas Dberamt führet, und fpeifet uns mit feinem Leibe und trantet mit feinem Blute. Das Teftament mit Rleifc und Blute fiebet ber Tinctur bes Fenerlebens ale ber Seele gu, und bas Teftament bes Baffers ftebet bem Beiftleben als ber anbern Tinctur qu, und ift boch nur ein Menich; allein ber Teufel trieb vor Chrifti Geburt große Schaltheit mit ben Denfchen, inbem er fie geiftlich befag, und allhier ward ihm bas Sandwert ges leget, benn Chriftus richtet ben Kindern ein Bad ber Wiebergeburt im beiligen Beift gu : benn ein Rind hat noch teinen Glauben, auch fo lernet mancher wenig vom Glauben, baf boch alfo ein Teftament mochte ben armen unverftanbigen Menschen erhalten. Richt taufet allein ber beilige Beift: er fuhret bas Dberamt und nimmt bie Kraft von der Dreigahl, damit er taufet; wenn ber Taufer Ich taufe bich im Ramen bes Baters, und bes Cohnes, fpricht: und des heiligen Beiftes; fo faffet fich ber heilige Beift in ber Dreigabl, und taufet in ber Geele Baffer, im Baffer bes Lebens, welches im Blut ber Tinctur ift, welches bas Beiftleben balt, als bas andere Centrum Ratura; ber Seelengeift empfahet bes beiligen Beiftes Rraft und Umt, und allbier lieget Dofterium Dagnum. Lieben Bruber ju Babel, tanget boch nicht von augen alfo ums Mofterium. 27. Gebet hinein, ober ihr feib nicht Chrifti Diener! Ronnet ihr bas nicht ergreifen, fo bleibet boch in Glauben am Borte; wenn ihr aber fprecht, Chrifti Teftamente find nur Beichen und nicht Wefen, fo feib ihr ber Antichrift, und verleugnet bie Gottheit, und feib bes Umte nicht fabig: ihr konnet tein Rind taufen, fonbern die Gemeine Christi taufet bas, Die ben Glauben bat. Gin Schafer ober Saubirte taufet beffer in feiner Ginfalt (ber ba einfaltig glaubet, bag bas bas große Beheimniß fei, ba bie beilige Dreifaltigleit taufe, und er nur ein Diener fei, ber bas außere Bert treibe) als eben ihr, ihr großen Schul - Rabbi und Meifter, Die ibr obenan figet. Laffets euch fagen, es tommt Giner bernach, ber wird euch mit Feuer bes Borns taufen, barum bag ibr feine

Rraft verleugnet. Ihr habt einen foweren Biffen an Chrifti Zes

Kamenten: werbet ihr nicht von euren Rathschlägen ausgehen in Tempel Jesu Christi, so musset ihr gar ausgeworfen werden. Euer waren vor alten Zeiten viel, denn ihr zeuget euch selber und nicht Christi Amt; ihr seid in Deutschland dunne worden, da ihr tausend waren, sind der ihr kaum hundert. Werdet ihr nicht ablassen von Menschenwise und Tand, so wird euch Gott wegwerfen, daß, wo ihr ihr hundert sind, werden euer nicht zehen sein und noch wenis ger. Wachet auf von eurem Schlase, daß ihr nicht also hinunter ins Verderben sahret in Abgrund! Ihr saget, wir scherzen euch; aber es ist nicht ohne, es scherzet euch Einer, den wir kennen, der es uns zeiget: er wird bald auswachen, seid nicht also sicher, denket dem nach, denn kein Mensch nimmt ihm etwas, es werde ihm denn gegeben; es wird auch nicht vergebens gesaget.

28. D bu liebe werthe Christenheit, mertet boch: saget boch nicht, wird uns unser Lebrer nicht recht führen, so sehe er darum gu! Rein, es gilt euch, es kostet Leib und Seele. Die werthe Christenheit ift aus allen apostolischen Orden oder Tugenden in Menschensahungen eingeführet worden, und ist aus Christi Reich ein Prachtreich in Gleisnerei bei der Taufe und Abendmahl gemacht worden man hat Geremonien zugeseher. D hatte man den rechten Glauben und Berestand behalten, und hatte den Menschen den Weg Gottes in der neuen Wiedergeburt gezeiget! Hatte man ihnen das klare Angesicht Gottes zeiget, so wären sie von Sunden ausgegangen in ein göttlich Leben; aber dein Geiz, o du Hure, hat alles verblendet! So mir meine Augen von Gott nicht ausgethan wären, was kennete ich dich, ich

burfte bich auch noch wohl anbeten.

29. Aber die Welt wird dich suchen, und endlich finden: alsbann foll Europa eine Krone sein, und Afia der Mann, und Africa bas Land, und ein einfaltiger hirte foll uns weiden.

30. Verstündest bu bas, du gingest in dich und suchetest bich; aber du wirst blind sein, bis du bezahlet wirst. Wie du hast Leid eingeschenket, also sollst du Quaal austrinken, benn du hast des zu viel gemacht, und bist ein wilder Baum, du sollst abgebrochen werben; es ist kein Rath, bein eigen Jorn wirst dich zu Boden: benn du bist gewogen und zu leicht erfunden worden, saget der Geist der großen Wunder.

### Magia aus ben großen Bunbern.

31. Ein Ding, bas aus einem Anfang machfet, bas hat Ansfang und Ende, und wachset nicht hoher, als bas Ding in seiner Bahl hat, baraus es gewachsen ist: was aber in einer Bahl ift, bas ift unzerbrechlich, benn es ist nur eines und nichts mehr; es ist nichts in ihm, bas es zerbreche, benn kein Ding, bas nur eins ift, seindet sich selber. Wenn aber Dinge in einem sind, so ist schon Wiberwartigkeit und Streit, benn eines streitet nicht wiber sich

felbft, fonbern zeucht fich in fich und aus fic, und bleibet eins : und ob es mehr in fich fuchet, fo findet es boch nicht mehr, und bas tann nimmermehr mit ihm felbft uneins werben, benn es ift ein Ding; wo das bingebet, fo gebet es in einen Billen. wenn zwern Willen find, fo ift Trennung, benn einer will ofters in fich, und ber andre aus fich, und fo bas Ding bann einen Beib hat, fo tft bas Regiment in felbem Leibe uneins: und fo bann eines ins andre gehet mit Unfeindung, fo ift der Widerwille (der ins audee gehet, und barinnen mobnet) bie britte Babl; und biefelbe britte Babl ift ein vermifchet Befen aus ben erfter beiben, und ift mieber alle beibe, und will ein Gignes fein, und bat boch auch zween Billen in fich von ben erften gweien, ba bod einer jur Rechten, ber anbre gur Linten Alfo fleiget bas Ding auf von zweien in viel, und jebes bat einen eigenen Billen: und fo es nun in einem Corpus ift, fo ifte mit ibm felber uneinig, benn es hat viel Billen und bedarf einen Richter, ber ba fcheibe und bie Billen im 3mange halte. Go aber bie Billen fart merben und fic ben Richter nicht wollen bandigen laffen, fonbern fahren uber aus, fo merben aus einem Regiment gwei: benn bas Ausgefahrne richtet fich felbet nach feinem Willen, und feinbet bas erfte an, bag es nicht in Kinem Billen ift, und ift alfo ein Streit, ba eines bas anbre begehret zu bampfen, und fich allein in einem Befen ju erheben; und fo es bas nicht vermag ju bampfen, wie beftig es auch barwiber freitet, fo machfet ein jedes in fich felber, bis in feine bochfte Babl, und ift immer im Streite wiber bas andre. Und fo es bann tommt , bag es in feine bochfte Bahl gemachfen ift , bag es nicht weiter tann, fo gebet es in fich felber und fchauet fich, marum es nicht mehr wachfen tann; fo flehet es ber Bahl Enbe, und fetet feinen Billen in ber Bahl Ende, und will bas Biel gerbrechen: und in demfelben Billen, welchen es in ber Babl Ende feget, bamit es gerbrechen will, ift ber Prophet geboren, und ber ift fein eigner Prophet, und weiffaget von den Arrungen im Billen, wie daß berfelbe nicht mehr vor fich geben tann, und von ber Berbrechung; benn er wird In der hochsten Babl in der Krone am Ende des Biels geboren, und redet bon der Turba in feinem Reiche, wie fich baffelbe enben foll, und mas die Urfachen find, bag es nicht aus feiner eigenen Bahl fcreiten tann. Und bann weiffaget er von einem neuen, bas aus der Berbrechung wieder foll geboren werden: denn er ift deffel= ben Reichs Dund, und zeiget an ben Wiberwillen, wie bag bas Reich fei in einem Willen gewachsen, und fei aus eigener Begierbe aus sich selber ausgegangen in viel Willen; und bedet auf des Reides Hoffart, und seinen Geiz und Reid, indem das Reich nur eine Burgel batte, baraus es war gewachfen: fo zeiget er an bie bos fen Breige, die aus der Wurzel gewachfen find, die des Reichs Brrungen und Turba find, welche ben alten Baum verbampfen und ibm feine Reaft und Saft nehmen, daß er verwefen muß. Und

bann zeiget er an die Falschleit der Zweige, welche dem Baume die Kraft genommen haben, und brucken ihn nur zu Boden: ste sagen, sie sind ein neuer Baum und ein gutes Reich, und prangen, als wären sie stembe Gaste, mit großem Wit und Frommigkeit, und sind das dem alten Baume gewachsen, und sind seine Kinder, und fressen als strene eigenen Vater; so saget der Prophet, daß sie Wölfe und nicht Kinder sind, welche kommen sind zu morden und aufzusressen, und sich an des alten Baumes Stelle zu setzen; welche ihre Hosfart auch treiben bis an ihr Biel, und dann wieder von ihren Kindern gefressen werden. Dieses ist ihr eigener Prophet, welcher auf ihrer Krone gewachsen ist, denn er zeiget an die Bossheit der Wurzel, daraus der erste Baum gewachsen war: er zeiget an den Sist, damit die Wurzel vergistet war, daß also aus einem Willen viele Willen sind gewachsen, aus welchen der Streit und die Bosheit ist entstanden.

32. So benn nun die Turba in einem Dinge mit aufgewache len ift, welche aus Ginem Biel machet, ba fich die Bielbeit felber feinbet, fo gerbricht auch bie Turba bie Bielhelt, benn ber etfte Bille ju einem Dinge begehret nur baffelbe einige Ding, welches ... fein Leib und feine Wonne ift: aber bie Bielheit in einem Dinge machet eine Unfelnbung, benn eines will immer über bas anbre auffteigen, fo will es bas anbre nicht leiben; baber fommt ber Reib und Kalftbeit, aus welchen ber Born und Streit machfet, bag eis nes bas andre begehret abzubrechen und niebergumerfen. Und ob es ift, bag ber erfte Bille fein Richter ift, fo ift boch bie Zurba in allen zweien mit aufgewachsen, welche ben Gehorfam gerftoret, bag alfo ein jedes einen eigenen Weg will, und will fich nicht taffen richten, fondern zeucht fich felber, und verachtet ben Bater mit allen Rindern, welche boch feine Bruber und Schwestern find, und faget, er fet allein ber Baum mit ber Rraft, und ba er both ein abtrunniger, eigenwilliger, ftolger, falfcher Dorber ift, ber fich wider ben erften Willen, ale bie Burgel, leget. Und fo es benn nun ift, bag ber Bater feine bofen ungehorfamen Rinder fiebet, fo fuchet er bas Beil, wie et bas Berbrochene beilen mochte, und geußt Del in ble Bunben; aber es befindet fich, daß ihnen das Del ein Gift ift, benn fle ihren Willen von dem erften Billen, ale von ber Burgel, darans bas Del quillet, abgewandt, und die Turba hat ihnen ein ander Del in ihren Willen geboren: daß alfo diesem Reich tein Rath jum Dell ift, es muß fich nur in fich und mit fich felber auffreffen ats ein bofes Reich. Jeboch machfet es in feine bochfte Babl, als in taufend bis ans Ende; benn bie Krone hat taufend Baht: alsbaum ift tein Rath mehr, es werbe benn gang mit ibm felber wieder eins, und gebe in erften Willen wieder ein, und gebe fic in Sehnefam, und werbe wieber ein Ding, alsbann bebet es wieder an ju gabten; feboch ift es am erften gut, weit es in wenigen ift,

Denn was Raum hat, das quetschet sich nicht leichtlich; was aber eingefasset und gesperret wird, das will immer über sein Ziel aus, und lässet sich dunken, seines Nachbard Wohnung sei auch sein, und will immer den Ring oder Band und Ziel abbrechen. Und wie wohl es ist, daß also aus einem Dinge ein andres wächset, so es aber dem ersten Willen, daraus es ist urkundlich gewachsen, nicht gemäß ist, so ist es doch nicht sein rechter Sohn; sondern es ist ein wilder Zweig, welcher wider die Mutter ist, welchen die Mutter nicht liebet, denn er wächset in seiner Bosheit: darum nimmt ihn die Mutter nicht wieder in ihren ersten Willen, daß er ewig bestehe, sondern lässet ihn hinlausen die an sein Ziel.

33. Wenn aber bie Mutter siehet, daß also alle ihre Kinder von ihr abtrunnig werden und sie verlassen, und gleich als fremd werden, so tritt sie in Traurigkeit, hoffet der Besserung, und sie kommt nicht, alsdann suchet sie selber die Turba; denn sie seht ihren Willen wieder in sich, und suchet die Gebarerin, da sindet sie neues Kind in dem Lillenzweige, und giebt die abtrunnigen Kinder der Turba, daß sie sich selber fressen und ermorden. Auch geußt sie ihre eigene Turba und Gift über sie aus, daß sie nur abgeräusmet werden, auf daß sie moge ihren jungen Sohn ausziehen, der

in ihrem Saufe bleibe, an dem fie Freude mag haben.

34. Also wird die gesaget, du großer und breiter Baum, ber bu im Anfange nur ein Zweiglein warest: du warest nur in einen Willen geschaffen, alle deine Zweige sollten deinen Willen haben; aber der Teufel mißgonnete dir das, und streuete Gift in deinen Millen, aus welchem die Turba wuchs. Also hast du alle deine Kinder und Zweige damit verderbet, daß also in jedem Zweiglein die Turba ist mit aufgewachsen: du geriethest in Hoffart, und gingest aus dem ersten Willen, den dir Gott gab, aus, in die großen Munder der großen Turba, allda innen haben sich alle beine Kin-

der vergaffet und bich verlaffen.

35. Darum fpricht die Mutter ber Gebarerin: Mir ist Angst, ich hatte mir ein Baumlein gezeuget, und wollte seiner guten Früchte essen, aber er hat, viel wilde Früchte getragen, die ich nicht essen mag; ich will gebaren, und mir einen jungen Sohn zeugen in meisnem Alter, ber in meinem Hause bleibe und meinen Willen thue, auf daß ich doch Freude habe, dieweil mich alle meine Kinder verslaffen. Ich will mich über meinen jungen Sohn tröften, und er soll in meinem Hause bleiben, weil ich lebe; der Satan soll ihn nicht sichten. Ich will ihm ein Kinderkleid anziehen, er soll kindisch und ganz einfältig bei mir wohnen. Siehe, aus der ersten Wurzel will ich ihn zeugen, und will zerbrechen die Turbam, benn ihre Zahl ist in der Krone vollendet.

36. Was suchet ihr viel, ihr wilben Zweige? Ihr faget, wir find fiber bie Mutter, wir haben Wig und Kunft. Bas luftert

bie Mutter euer Wie und Kunft? Sie will Gehorsam haben, fie begehret keine Kunft noch Bis, benn sie ift gar einfältig, und zählet nur Eines. Wollet ihr der Mutter gefallen, so musset ihr aus der Bielheit wieder in Sines gehen, nicht durch Kunst und Wis, sondern aus eurer hoffartigen Turba, aus euch selber, in die alberne Demuth. Ihr musset den Glanz der Eigenwis aus der Turba verstaffen, und werden als die Kinder, sonst seit die nicht eurer ersten Mutter angenehme Kinder, sondern der Turba, die nimmt euch aufz da sehet alsdann zu, wo ihr bleiben werdet, wenn Gott das Berborgene der Menschheit richten wird, wenn alles durchs Feiter seines Jorns gehen wird, saget der Geist der großen Wunder.

37. Mutter Eva fprach, als fie bas erfte Rind gebar: habe den Dann ben heren, ber folls thun; er foll ber Schlange ben Ropf gertreten, und bas Reich befigen; aber es war Rain, ein Morder. Alfo fagft bu auch ihund: wir haben ben Beren gefunden, num wollen wir alfo bas Reich befigen, benn wir haben die wahre Lebre gefunden, wir wollen alfo lebren, fo find wir Gottes Rinder. Aber bore, bu haft mohl bie Lehre gefunden, aber bu bift Rain, bu meineft nur bas Reich, und nicht bie Rraft Abels im Opfer. Du willft nur in Kleischesluft bleiben, und behalteft nur bie Sulfe vom Borte Gottes, welche feine Kraft hat: Die Siftorien behalteft bu, und ftreiteft brum, vermufteft bein Land und Leute, und bie Rraft verleugneft bu; bu fprichft, wir find nabe beim Reiche Gottes, und bift noch nie ferner bavon gemefen; bas wird bein Enbe bezeus Bas hilft bich bein Biffen? Der Teufel weiß bas auch, bas bu weißt, er thut es aber nicht; alfo auch bu, barum bleibet euch beiben bas Reich Gottes verborgen. Dein Biffen ift bein Strid, ber bich fanget; mareft bu albern, fo mareft bu nicht alfo ftolg. Bas weiß der Einfaltige von ber falfchen Lift und Trug, nicht von ber Bige ber Turba lernete?

38. Sageft bu, wir tragen Gottes Billen, und lehren ben. Bift bu nicht Rain, ber Abel alle Tage ermorbet? Schaue bich nur recht an, - bu bifts ja. Abel lieget vor beinen Sugen und fie bet bir, aber bu bift bas bofe Thier, bas Abel mit Rugen tritt, bu reiteft über die gebogene Rnie, und achteft ben Albernen für Staub, und feiffest boch feinen Schweiß, und fulleft bich mit Trug ohne Gund. Bie magft bu benn fagen : Sie Rirche Chrifti! D bu bift Babel, eine Stadt ber Surerei und Kalfcheit. Du meift Gottes Willen, und thuft nur beinen Willen, und fprichft auch, wir find von Babel ausgegangen, wir haben bei uns die mahre Lehre. In batteft bu ben Beift ber Gerechtigkeit und Bahrheit, und liebeft bich an wenig genugen, so gabe bir die Mutter immer genug, du hatteft teinen Mangel; aber beine Pracht und Sochmuth vertrauet Gott nicht, barum verläßt bu bich nur auf Geig, und willft nur allein bas Kette ber Erbe in bich freffen: bu nimmft bas mit

Gewalt und nicht mit Recht. Das Recht, bas du führeft, bat bein falfc geizig Berg erbichtet, bu lebeft nur in Erug; bu berebeft und betrugeft bich felber ju beinem eigenen Schaden. Bareft bu mitig, fo fabeft bu auf bein Enbe, und mas nach biefem folget. Aber bu blenbeft bich mit Soffart und fageft boch: Die gulbene Beit, viel wollten gern gefeben baben, bas mir feben, und boten, bas wir horen, und habens nicht gefeben noch gehoret. Ja bore, benn es wird auch ein Zeugnif über bich fein, und bein Urtheil befto fcmerer machen. Du bift bis baber nicht beffer, fondern arger worbent; barum miffe, was bir verkundiget ift worden, bas ift bein eigener Prophet gemefen, ber bat bich aus beiner hoffart wieder gurud in bie Mutter ber Demuth gerufen; aber bu bift nur arger worben, bu haft bem Beift fein Schwert gerbrochen, auf bag bu thuft, mas du willft. Aber er hat bich vertaffen und der Turba übergeben, bie foll bich auffreffen, wie vor alten Beiten Afrael geschehen. Es bilft fein Rathfchlag, beine Bunbe find alle nichtig; weil bu bich auf fleischlichen Urm verlaffeft, fo ift auch Gott von bir gewichen und laffet bich machen, bag bu bich felber friffeft.

39. Ober, was nimmst du den Bund Gottes in beinen Mund, so du doch Bucht hassest und nur Geiz suchest? Meinest du, Gott sei ein falscher Heuchter und Lügner, als du bist? Lasse nur ab von deinem Geschrei, du bist Gott nicht angenehm, du kehrest denn um, und gehest von Falscheit aus. Es gehet dir ist, wie es die Turba treibet, die hat ibr Ergögen, daß sie also den Born Gottes erfülle, daß der fresse, was in seinem Reiche gewachsen ist, und du bist dabei blind und siehest nichts. Was geizest du viel. Sehe nur aus! Siehest du nicht, wie sich die eble Tinctur hat erhaben; sie wird gar nahe ihre Blume geben, da wirst du Silber und Goldes

genug haben.

40. Aber was soll man boch sagen? Du hast dich schlafend gehuret: du suhrest eher lebendig in Abgrund, ehe du die Hure liessest fahren; darum solls dir auch gehen, was dir dein eigner Prosphet zeuget, der dir schon lange mit seiner Posaune gerusen hat; du wartest nur auf des Feuers Schwert, das wird dich auch schneiden. Ober meinest du, wir sind toll, daß wir also reden? Ja wohl, aus dir sind wir gedoren, wir sehen und verstehen die Klage unseren Mutter, welche ihre Kinder strafet, denn sie zeiget an den Grimm in der Turba, der da ist gewachsen die, in den grimmigen Jorn Gottes. Wir reden, was uns gegeben ist, was wir erkennen im Eiser des Herrn. Was haben wir mit Wabel zu thun; wir reden mit uns selber, und mit unsers Leibes Gliedern, und denen, die da wohnen in den Borhofen Gottes, mit denen, so ist mit uns traurig sind, welcher Traurigkeit soll in Freude verkehret werden.

## Das 14. Kapitel.

Wom breiten Bege biefer Belt, welcher in Abgrund führet; und bann von bem schmalen Steige in Gottes Reich.

Lieben Kinder Gottes, laffet uns boch herzlich und ganz inniglich betrachten, von wannen wir find, ober mo wir hin wollen; und dann, was wir thun und vorhaben, damit wir boch nicht das

ewige und hochfte Gut verlieren.

2. Bas trachten wir boch alfo nach zeitlicher Bolluft, nach Ehren, Belb und But; find wir boch allhier in biefem Leben nur fremde Gafte und dazu Pilgereleute, die alle Stunden muffen marten, wenn fich biefes Leben enbet. Sind wir boch nicht gur Wols luft biefes Lebens geschaffen worden, sondern zur parabeifischen Kreube und zu einem einfaltigen Rinderleben. Bir fotten von feiner Pracht und Sochmuth miffen; fondern ale bie Rinder bei einander leben in einem Freudenspiel. Wir find ausgegangen aus unfrer rechten rele nen paradeifischen Mutter, barinnen wir follten in ihr als liebe Rinder leben; wir find in Die Mutter, welche Die bofen Thiere gebieret, gefchloffen, und haben thierifche Eigenschaft empfangen. Wir thun anders nicht ale bie bofen Thiere; wir haben uns einer frem-Den Mutter ergeben, Die unfer pfleget, und une an ihren Seilen gefangen fuhret. Run muffen wir boch ben außeren Denichen ber irbifchen Mutter laffen, wir mogen nicht aus ihr flieben, benn fie hat uns im Fleisch und Blut gefangen; fle zeucht uns in ihr auf, 'und halt une fur ihre Rinder: aber wir haben gar ein theures Rleinod barinnen verborgen, mit welchem wir Gottes Kinder find, damit laffet une ftreben nach bem bochften Gut, auf bag mire ers langen.

3. Lieben Kinder, unfer Streit um das hochste Gut stehet nicht in Schwert und Schlag, daß wir um Gottes Willen und Reich kriegen und uns verfolgen und ermorden; auch nicht in viel Wifzen, fondern bloß in einem einfaltigen, kindlichen Sehorsam, daß wir aus unsers Fleisches Willen, welcher thierisch ist, darinnen der Teufel wohnet, ausgehen in Gottes Willen. Es lieget an Nieman- des Meinen oder Wissen; benn der Geist Gottes giebt ainem Jeden zu wissen aus den Wundern, daraus er geboren ist. Ihr sehet, wie wir dem Geiste der großen Welt unterworfen sind; denn wenn ein Kind im Mutterleibe gesaet ist, so ist er schon da, und bildet das nach dem Rade der außern Natur. Er giebt ihm Sitten und Willen, er zeiget ihm die Wunder seiner Heimlichkeit, und eröffnet

ihm ben Weg seines Willens; er führet ihn in Eingang seiner Mutter, und aus der Mutter durch diese Welt; er gibet seinen Leib
ber Erde und seine Seele der Holle. So wir denn solches wissen,
so sollen wir uns in unserm Seeleugeiste erheben, und allein wiber benselben bosen irdischen Geist friegen, und uns mit Seele und
Leib wider ihn sehen, und nicht wider unfere Bruder und Schwestern.

4. Wir tonnen den Teufel nicht mit Dieputiren und viel Biffen überwinden; auch fo tonnen wir Gottes Bort nicht mit Rrieg und Schwert erhalten, fonbern mit einem einfaltigen geborfamen Leben Gottes, ba wir uns laffen an wenig genugen, und geben aus ber bofen Soffartssucht aus in ein bemuthig Sinderleben, ba ein jeber fein Wert mit gangem Fleiß feinem Bruber und Schwefter an nute machet, alfo bağ er gebentet Gott feinem Schopfer biemit gu bienen, und feinem Bruber zu gefallen, ba man nicht fuchet eigene Chre, fondern daß man alfo mobithue, bag uns ber Bruber und Schwester liebe, und alles Sutes muniche. Willft bu Gott bienen, fo gleb Riemand Mergerniß, auf bag bein Gutes nicht verhindert werbe. Rom. 14, 16. Lag bem Satan nicht Gewalt über bein Berg, bag er bich fichte; wehre ben bofen Gebanten und Cinfiuffen, benn ber Satan widelt fich in bie Ginfluffe vom Beift biefer Belt. und befiget bir bein Gemuth. Gei ftets mader, und ftreite wiber ibn, wirf ibm bie falfchen Ginfliffe auf feinen Ropf, und lag ibn bamit hingeben! Gebente, bag bu gwifchen Simmel und Solle auf einem ichmalen Steig wandelft in gar großer Befahr. teine Stunde ficher, benn bu weißt nicht, wenn ber Beift biefer Belt bas Seine von bir nimmt, benn bein Biel wird bir in Dutterleibe gestecket, bas magft bu nicht übergeben, und weißt auch nicht ben Tag und Stunde, ba dich ber Geift biefer Belt verlaffet; . fo ftebet alsbann beine arme Seele gang nadet, bungrig und bloß: und fo bie bann nicht Chrifti Leib an ibr bat, fo wird fie vom Teufel gefangen.

5. Liebe Kinder, es ist gar ein sehr enger Weg in Gottes Reich: wer den in diesem Leben wandeln will, der muß sich zur Trubsal schiefen, benn es ist alles wider ihn; der Teufel ist ganz wider ihn; sein Fleisch und Blut sehet sich ernstlich wider ihn, benn der Geist dieser Welt im Fleisch und Blut suchet nur das Wesen und Regiment dieser Welt, der Teusel verhehet seine Kinder und Diener immer wider ihn: er muß nur in der Quetsche und im Spotte bleiben, er wird in dieser Welt nicht erkannt, daß er ein

Rind Gottee ift.

6. Lieben Bruber, sehet euch ist in bieser Welt wohl vor, man führet euch ist auf gleifinerischen Begen; man ruhmet viel vom Glauben, und führet den Menschen in den historischen Glauben, welcher nur eine Wissenschaft ift; man lehret euch die Wissenschaft, und welcher nicht dem anhanget, wird für einen Keber gehalten. D

wie tobt ift ber ibige Glaube! Es bleibet bei ber Biffenschaft: man meinet, wenn man viel miffe von Gott gu reben, von Chriffi Berbienft, Leiben und Tob fur bas menfchliche Gefchlecht, und fich beg trofte, bas fei ber Weg jum emigen Leben. D nein, bas alles bilft nicht, baf bu es weißt und bich bamit tigelft. Der rechte Glaube in Chrifto ift gar ein ander Ding, er lieget nicht alfo bloß in ber Siftoria und im Buchftaben; ber Buchftabe ift nicht bas Bort, er ift nur eine Leiter und Unterweisung bes Borts: bas Bort ift febendig und bat Geift. Der rethte Glaube ift ber rechte Wille, ber da in bas lebendige Wort eingehet. So du bich lange des Leibens Christi trofteft, und bein Bille bleibet ein Schalt, fo ift boch ber Beift, ber aus beinem Billen ausgebet, ein Dieb und Dorber: lebreft bu, anders thuft bu. Gott begehret teinen Deuchler, fonbern einen ernften Billen, ber ju ihm in Gehorfam eingehet, bas ift Slamben im beiligen Geift: ba ift bas Wort und ber Tob Chrifti fruchtbar. Chriftus faget : Ihr muffet umtehren und merben als bie Rinder, bie noch von ber Salfcheit nichts wiffen, und muffet in Chrifto durch Chrifti Tod und aus feinem Kleisch und Blut ges baren werben, wollet ihr bas himmelreich feben. Datth. 18, 3. Denn wer nicht iffet bas Fleifch bes Menfchenfohns und trinket fein Blut, ber hat tein Theil an ihm. 3oh. 6, 53.

7. Lieben Bruder, es fledet nicht allein in ber Softia, Die ihr ausspendet, und in bemfelben Reld, nein; fonbern wenn bie Seele ummenbet, und ben Beib gabmet, und ergiebt fich gang in Geborfam Gottes, in feinen Willen, und begehret Chrifti Gingang jum Bater, so gehet sie aus diefer Welt Leben aus und gehet mit Christo in Bater, ber giebt ihr Chrifti Fleifch und Blut; benn fie iffet vom Berbo Domini an Gottes Tifch, und frieget Christi Fleisch zu einem Leibe, und Chrifti Blut ju einer Wonne. Denn die Seele wohnet im Bergen, und brennet aus bem Bergeneblut ale ein ans gegindet Licht, und hat ihr fürftliches Regiment im Kopfe im Sirne. Da hat fie funf offene Pforten, ba fie mit ihrem Geiftleben inne regieret; ift nun bie Tinctur in ber Geele im Bergensgeblut in Chrifti Billen eingegangen, fo regieret auch berfelbe Bille ben Geift ber Seele im Ropfe. Db es mohl viel Anftoffe vom irbifchen viebis fcen Geifte hat, fowohl vom Teufel, welcher ben irbifchen Beift, fo oft bie Geele nur ficher ift, inficiret, und in Luft bes gleifches fuhret; noch bennoch, wenn nur die Seele bie irbifchen viehifchen Bebanten und Einfluffe verwirft, fo bleibet fie boch in Chrifto: benn es ift bem Teufel ein harter Biffen, ben Leib Chrifti, welchen Die Seele traget, gu überwinden; aber noch ein viel harterer Biffen ifts der Seele, fich von bem Geifte biefer Welt umguwenden und in Sehorfam Gottes einzugeben.

8. Lieben Brubes, es gehoret nicht eine Sandvoll hiftorifden Gambens bargu, ba man nur bas Berbienft Chrifti an bie Spige

ftellet; es muß Ernft fein; bu mußt mit Ernft ine Berbienft Chrifti, burch Tob, Teufel und Solle eingeben; bu mußt ben Beift bieler Belt überminben. Dein Bille muß fich gang mit aller Bernunft und Sinnen in Gottes Billen einwenden, ba mirft bu mohl feben. mas die Siftoria der Biffenschaft thue. Wirft du nicht ben Teufel aus bem Bergen austreiben, fo laffet er bich nicht in Gottes Billen eingehen; wirft bu ben Schalt ber Kalfcheit im Bergen bes und alfo nur mit Chrifti Berbienft mit ihm fechten, wirft bu mobl gehalten werben, benn ber Teufel leget fich beftig barwiber, er ftreitet mit ber Seele, weil er tann; er laffet fie nicht eber los, fie laffe ibm benn alles Grbifche auf feinem Dalfe, und gebe baraus aus. Wenn fie bas thut, fo gebet fie ibm aus feinem fo ift er übermunden. Aber o wie balt er ihr bas immer Lande, 216 ein Bogelfteller gebet er'immer nach; vermag er mieber por! nur, fo zeucht er ihr bas irbifche Rleib wieber an; wie gar einen Schweren Streit muß boch bie arme Seele mit bem Teufel ausfteben! Da ift Christi Berbienft, Leiben und Tod gut; wenn ber Teufel bie arme Seele wieber gefangen bat, und will fie nicht lostaffen, fondern fabret mit ihr binunter in Abgrund in Die Bergweiflung, ba muß bie Seele Chrifti Leiben und Tob ergreifen, und mit bem Teufel burch bie Bolle in Tob Christi einmandeln, und aus Christi Tob mit Chrifto in Gott wieber ausgrunen. Das ift eine Lilie, bie ber Teufel nicht gern reucht. Aber bag bu willft an ber Sifto= rig hangen, und bir alfo Christi Berbienft, Leiben und Tod queias nen, und ben falfchen Teufel in beiner Seele gur Berberge behalten, bas ift eine Schmach Chrifti.

- 9. Was hilfet bichs, daß du beteft, Gott folle dir um Christi Willen vergeben, und du vergiebest nicht, dein herz kedet voll Rache und Rauberei; du gehest in die Airche, in die Gemeine Christi, und führest einen falschen heuchler, Lügner, Geizigen, Zürner, Hurer, und hoffartigen Meuschen und Seele hinein, und also auch wieder heraus. Was Nuses hast du davon?
- 10. Du geheft in der Gemeine zum Abendmahl Christi, und begehrest Christi Fleisch und Blut, und hast den schwarzen Teufel noch in dir zur Herberge. Was meinest du wohl? Du empfähest anders nichts als den ernsten Jorn Gottes. Wie willst du Christi Fleisch und Blut nießen, so deine Seele nicht mit ganzem Ernste in Gott einzgewandt ist? Meinest du, Ebristi Fleisch und Blut wohne also im irdisschen Element, daß du es mit deinen Jähnen sasset D nein, Gesele! es ist viel subtiler: die Seele muß ihn fassen, der Seele Mund muß ihn einnehmen. Wie will sie ihn aber nehmen, so der Teufel noch in ihr ist? Sie muß in Gottes Willen sein, will sie von Gott essen: sie kann auch alle Stunden von Christi Fleisch essen, so sie in Schristi Fleische lebet; benn ein jeder Geist isset von seinem Leibe.

  11. Das Testament ist zu dem Ende geordnet, daß wir allda

in der Gemeine sollen Christi Fleisch und Blut effen und trinken, daß wir sollen darbei seinen Tod verkundigen, und solches unsere Kinder lehren, was Christus für uns gethan habe, auf daß wir in einem Sinn und Willen erhalten werden, und daß wir ein Lelb seien in Christo, und in einer Liebe wandeln. Darum sollen wir auch von einem Brot essen, und aus einem Kelche trinken, und erkennen, daß uns Christus wieder zu einem Leibe in ihm geboren hat, und daß er uns durch seinen Tod durch die Holle und Gottes Jornseuer zu seinem Bater in ihm wiedergeboren und wieder eingessühret hat, daß wir sollen allesammt unsern Willen in seinen Willen seinen Wohlthaten singen, reden, kingen, und in der Gemeine von seinen Wohlthaten singen, reden, klingen, und dem Teusel, der uns gesangen hielt, hiermit absagen, und ihn mit Füßen treten in unserm Gemüttbe.

12. Das ist der rechte katholische Weg des rechten Slaubens: wer anders lehret und lebet, der ist von Christo nicht eingesetzt zum hirten; sondern ist ein selbstgewachsener hirte aus seiner Bernunftzkunft, welche im Reiche Christi nach dem außern Menschen allewege todt sein muß, auf daß Christus in uns lebe. Keiner ist Christi rechter hirt über Christi Schafe, er habe denn den Geist Christi; so er den nicht hat, so hat er auch nicht die apostolische Gewalt mit dem Bann. Er muß den Schlissel zum himmel und hölle haben im Geiste Christi; so er den nicht hat, so ist er eine Larva, und ein Bild ohne Leben. Was kann der in Christi Gemeine richten, der vom Teufel gefangen ist? Soll sein Wort und Gebot Sottes Wort sein, da er dech nur aus einem falschen Geist redet?

13. D ihr falschen Bischofe von ben hohen Schulen, wie hat euch ber Hoffartsteufel geblenbet, baß ihr Hirten über Christi Schafelein sehet nach eurer Gunst und Ansehen! Lehret euch bas St. Paulus? So leset ihr ben boch nur; welche schwere Rechenschaft sollet ihr geben! Es soll bei euch nur Kunst gelten, und in Christi Reich ist Kunst nur Koth: Gott führet ein reines Herz mit seinem Geiste, bas sich zu ihm nahet, und in seinen Willen ergiebt, das lehret er himmissche Kunst; die Gemeine Christi soll in einem Wille fein, und ihr hirte soll der Gemeine Geist und Willen haben.

14. Es ist nicht so ein schlecht Ding, ben Rock Christi anzleshen, wie mancher meinet, ber nur Geiz und Shre barin sucht: er findet auch wohl Gottes Jorn barinnen. Oder was soll man sagen? Der Pfaffenteusel hat das Reich Christi geblendet, daß die Gemeine Christi stocklind ist, da man meinet, sie seien Götter und lehren aus dem heiligen Geiste, obgleich in Falscheit ihre eigene Shre und Geiz gesuchet wird. Man siehet, welch groß Ungluck sie in der Welt haben angerichtet, welch manch Land sie haben verwüsstet, und mit ihrer falschen Meinung viel hunderttausend Menschen exmerdet, und nur dem Teusel in Christi Rock gedienet. Wenn

die Gemeine doch sahe, so wurden sie bas inne werden. Das tommet alles daher, das man dem Seist Christi nicht die Ehre gonnet; man will selber hieten mahlen; und da doch der Teufel in aller Mena schen Wahl ist, wenn es Gottes Ehre und Lehre antrifft. Die selbst gewachsenen nach Gunft erwählten Bischose ohne Gottes Geist sind der Welt so viel nütze als dem Wagen das fünfte Rad, ohne das sie die Gemeine irren, lästern und zanken machen, wie das ihre Schmähbücher darthun, da in manchen so viel Gottessucht und Liebe zum Nächsten ist, als ihr der Teusel in der Holle hat: Blutpausen sind sie, des Teusels Heertrommel, damit spottet er der eine fältigen Gemeine Christi.

15. D lieben Kinder, thut eure Augen weit auf, gehet aus vom Pfaffenzank, und tretet in den Streit wider den Teufel, wider euer wollustiges Fleisch und Blut. Ein Chrift ist nicht ein zorniger Kriegsmann, der das Reich dieser Welt begehret, denn Christus sprach: Mein Reich ist nicht von dieser Welt, sonkt würden meine Olener darum kämpfen. Joh. 18, 36. St. Paus lus saget: Suchet, was droben ist, da Christus ist. Kol. 3, 1. Wir sind von Christo aus dieser Welt berufen, daß wir also mit der Seele Gott dienen, und in Christo sind; aber mit dem irdischen Leibe in dieser Welt, daß wir dem mussen Nahrung geben. So gebühret dem irdischen Leben, daß es wirke und arbeite, und seinen Leib nahre, aber die Seele soll sein herr sein und ihn regieren; sie soll dem Sternengeist nicht zulassen, daß er Kalschheit treibe und sich mit Lügen und Trug fülle, denn ein solches wird in die Seele eingeführet.

16. Die arme Seele ift allhie in biesem Leben in gar großer Gefahr, ba ihr ber Sille Rachen immer bis ans Maul reichet: benn sie ist mit bem Sternen- und Elementengeiste inficiret, die steelten Tag und Nacht wider sie. Betrachte dich nur, liebes Gemuth, und bente, in was Gesaße du beine Seele, als beinen besten Schah, liegen hast; du wirst wohl aus dem Schlase des viehischen Lebens auswachen; und bente, was nach diesem irbischen werden wird, wenn dich der Sternen- und Elementengeist verlassen wird; wo alsdann bein bestes Reinod, das du selber bist, bleiben wird, in was für

Quaal bu ewig ohne Enbe fein wirft.

17. Denn wir wissen, daß die Seele im herzen wohnet: ihr eigen Besen ift das Centrum der sieden Geister der Natur; seche Geister sind das Regiment des Lebens, und der siedente ift die Tinsctur der Wesenheit, benn ihre Wesenheit ift Blut und Fleisch, das machet die Tinctur, wiewohl die Tinctur nicht Blut und Fleisch ist, sondern eine Jungfrau ohne Gedaren: aber die seche Geister in der Tinctur gebären je einer den andern, wie vorn vom Centro Natura gemeldet worden. Aber die Schönheit der eblen Perle der Seele wird vornehmlich in der Tinctur erkannt, denn darinnen erlanget sie Gestes

Dean gleichwie Gott über die Natur ift, welche ihn nicht kamen, Seele. Denn gleichwie Gott über die Natur ift, welche ihn nicht kamn faffen: also ist die Jungfrau in der Tinctur ein Gelft über die Geister der Natur, welche jum Gentro gehören, und wäre doch auch die Jungfrau ohne die Geister der Natur nichts, sowohl als die Dreizahl Gottes ohne die ewige Natur nicht erkannt wurde: also auch die Seele.

18. Die sechs Gester Natura halten innen das ewige Centrum, mit welchem die Finsternis und Gottes Jorn ergriffen wird, denn es stebet der Urkund der Beweglichkeit darimmen: denn das Feuer urständet darimmen, wiewohl es nur in vier Gestalten stehet, und in der stuften das rechte Liebeleben aufgehet, und in der sechsten der Berziskand; so ist es doch in der siedenten erst ein anderer Geist, welcher nicht das Centrum in der Angsquaal ist, denn in der siedenten Gestalten derinnen, und sind der Quaal Wohl regieren die ersten sechs Gestalten darinnen, und sind der Quaal Leben, und eine Urssache des Lebens; aber sie machen zusammen einen Geist, der lebet im Blute, Wasser und Lust: und wiewohl es ist, daß wir durch den schweren Fall Adams sind in das außere Regiment eingesühret worden, das die Seele im begreistichen Wasser schwimmet, so ist bosh das ewige Wasser (als des Wassers Mutter) im außeren versborgen, darinnen die Seele ein Engel ist.

19. Wir verständigen euch, daß die Seele ist ein Geist, gleichs wie Gott der heilige Geist, der vom Nater und Sohn ausgehet, und ist die Beweglichkeit der Gottheit, denn der Bater stehet stille, und hat sich nur einmal beweget, als in der Schöpfung; aber der Seist, der hat das Wort des Vaters, der verrichtet alle Dinge durchs Wort. Also ist auch die Seele ein Geist erdoren worden aus dem ewigen Eentro Natura, aus ihren eigenen Geistern ihrer eigenen Natur, nichts fremdes: die hat das Wort, welches sich in der sechsten Gestalt der Natur auf dem Rade des Kreuzes sasset, und verrichtet alle Dinge durchs Wort, denn sie ist des Wortes Geist und Leben, und sähzet auf den Fittigen des Windes als ein Blit; sie formet das Wort und sühret das, und die sechs Geister sind ihre Rathe, wiewohl ihrer nur fünf sind, denn die sechste Gestalt ist die Gestalt des Worts selber; die suns es fünfe aber halten inne die suns Sinne.

29. Da wir benn leiber befinden, und mit großen Schmerzen Ragen muffen, wie und unfer Bater Abam das bose giftige, irdische Regiment hier eingeführer hat, daß also die arme Seele mit dem Geist dieser Welt ganz und gar gefangen ist, welcher in der Seele Megiment quallet und kraftig wirket, daß also aus unserer Seele Worte oft und stundlich die Bosheit des Abgrundes hervordricht, in welches sich der Leufel einmischet, und uns unsere Derzen im aus feren, und dann auch im allerinnersten, als in den ersten vier Geskalten der Ratur, besiebet, und von Gettes Willen abwendet in alle

Lafter und Botheit, ble in ihm find: und wie er nun fiebet, bag ein Menfch qualificiret ift, bag welcher Seift nach bem dugern Regiment feines Leibes herr ift, nach bemfelben ficht er ihn immer an, und treibet folche große Schaltheit mit ber Seele, bag es tein Mund reben kann.

21. Denn es sind auch sieben Gestalten im außern Regiment, als die sieben Planeten, welche den außern Menschen regieren und greisen in die Seele binein, so sich die nicht ohne Unterlaß wehret und die bosen Einflusse verwirst: in demselbigen hat der Teufel einen machtigen Zugang zu der Seele; aber dasselbe Regiment hat er nicht, und auch teine ganze Gewalt darinnen, Turba Magna sei denn im Zorne Gottes entzündet, so ist er Scharfrichter. Aber das innere Regiment der vier Gestalten zum Feuerleben hat er, die kann er, so oft sich die Seele darinnen vertiefet, besiehen: krieget er sie allda, o wie halt er sie, und will mit ihr ganzlich hinein, denn es ist sein Reich. Merket uns theuer!

22. Die vier Gestalten halten inne ben Urstand ber Natur: als da erstlich im begehrenden Willen die Finsterniß mit dem Anziehen ind Begehren tritt; und dann so wird das Begehren streng, herd und hart und kalt, und das Begehren macht ein Anziehen und Regen in der strengen Herbigkeit, welches zwei Gestalten sind. Und die dritte Gestalt ist die große Angst, daß das Begehren will frei sein, welches das angstliche Rad der Natur erwecket, und endelich den Feuerblit der vierten Gestalt, wie vorn nach der Länge ges meldet worden. Nun machet dasselbe herbe Anziehen im Begehren des Willens in der außern Natur dieser Welt einen großen Geiz, da das Gemuth will alles an sich ziehen und allein besigen, und obes das nicht fressen kann, noch will es das besigen, und will Niesmand gern was lassen oder gönnen. Das ist eine Wurzel des Abzgrundes der Hölle, in der der Teusel der Seele heftig zusehet, daß sie nicht soll ausgehen und zum Lichte Gottes konnen.

23. Die andre Wurgel ist die Bitterkeit der Natur, die ist in der Herbigkeit ein seinblicher Stachel, und will sich nicht lassen bandigen: je sehrer man der wehret, je größer wird der Stachel. Dieses ist die andere Gestalt, welche in der außern Natur ein seinz dig, stachlicht, neidig, bitter Gemuth machet, da sich der Teusel auch darein widelt, und der Seele Willen mit spissindigem, stachelichtem, neidigem Wesen anstecket, daß der Wille immer im Neide brennet, und nimmermehr was Gutes toet, sondern eitel Leichtefertigkeit, welche dem Teusel dienet: dahere kommen die Lügner, Berleumder, Uebelbeuter, falsche herzen. Gott sei es geklaget uns

fer großes Elend, barein wir vertiefet finb!

24. Die britte Burgel ift bas angstliche Rab bes Semuths, baraus die Sinne entstehen und geboren werden: das halt vornehmelich in sich bas elende Trauerhaus, und ift boch auch bas haus bes

Lebens Aufgang; biese ist vornehmlich bes Teufels sein Sit, ba binein seget er sich, es ist sein Stuhl und erwecket immer dasselbe Trauerhaus, daß die Seele kleinmuthig wird, und zweiselt an Sottes Gnade und am Lichte bes ewigen Lebens. Er wirst immer die zwei ersten Gestalten, als Geig und Neid, hinein, und drehet das Rad des Gemuthes mit derselben Sift um, und machet eine Wirtung in den Essentien der Gedanken, und vermischet immer Seig und Neid unter einander, daß ihm nur sein Sis bleibe. Wenn damn die arme Seele überaus will, und will daraus fliegen, so sperret er sie in die Angstammer, und quetschet sie, daß sie mochte und soll verzweiseln; denn die Angstammer hat noch die Finsternisse, da schläget er sie nieder, daß sie nicht soll auf dem Rade sahren, sie mochte sonst das Feuer erblicken, so würde er erkannt.

25. Die vierte Burgel ift ber Feuerblig : wenn ber Teufet je nicht tann erhalten, bag bie Seele im Trauerhaufe bleibet, fonbern greifet nach bem Blis bes Lichts ber Areibeit Gottes, fo fcbleufet er in Blig, und fuhret die Gebanten im Bort ber Seelen über bas Kreug hinaus in Sochmuth, bas fie über bie Sanftmuth ausfahret und fich erhebet, wie er gethan bat. Denn wie wir euch haben born gemelbet, fo friegt bie Ratur in ber Angunbung bes Reuers zwei Reiche, als eines in bes Reuers Grimme, welches über bas Centrum ausfahret mit ben vier grimmigen angstlichen Geftals ten ; und bann bas andere im Lichte ber Sanftmuth , meldes bleibet unbeweglich fteben, und bat auch alle Rraft bes Centri, welcher Rraft ber Beift ber Gottheit und ber Dajeftat ertannt wird, ba bant ber Bogen mit bem Kreuz ber Dreigabl innen fie-Denn bie Dajeftat ift allhier ber Glang ber Gottheit : allhier frieget die emige Freiheit außer ber Ratur, welche nur einen Billen bat, bie Rraft, Starte, Majeftat und herrlichfeit; benn alfo wird die Emigleit offenbar, welche fonft ein ftilles Richts mare gegen ber Rregtur alfo ju achten.

26. Ueber diese stille sanfte Demuth führet der Teufel bes Menschen Seele in ihrem Willen überaus im Fenerblige? benn nach dem Geiste dieser Welt stehet hierinnen der Sonne Regiment, welche dem außern Menschen giebt Macht und Starte, darzu Licht und Kraft den außern Sinnen, daß die Vernunft sehend wird, daß der außere Geist große außerliche Wise und Weisheit nach dem Regiment dieser Welt bekommt, auch alle Listen der Essentien und Sinne eröffnen sich darinnen: das merket der Teufel eben. Ist einer im Oberregiment nach dem Geiste dieser Welt ein Sonnenkind, so schleufet er ihm im Centro Natura ohne Unterlaß im Feuerblit der Seele, da sich das Feuer und hie urständet, und sühret die andern drei gistigen Gestalten im Urtunde immer hinein: er sühret die Seele über das Kreuz über die Sanstmuth der Maiestalt im grimmen Feuerblige überaus, daß sie stolz, sech und strenge wird; er

machet, daß fie die Sanftmuth und Demuth verachtet, und flibert int eigener Wige im Grimme bes Blites ider Gott und himmelreich aus.

27. Und bieg ifts, lieben Bruder ju Babel, bag euch bie gottliche Wibe gebricht, bag ihr in eurer eigenen Bite auf bem bleiben, und eure Seele foll in die fanfte Daieftat Gottes eingewandt fein; fo fabret ihr auf bem Feuerrabe in eurer hoffart ther die Gottheit aus, und bas thut euch ber Teufel jur Schaftbeit, bag er euch alfo führet, bamit Gottes Reich nicht erfannt wird. Ihr fuchet Gottes Reich in Runft, aber bie Runft bat bie fechste Geftalt bes Rabes ber Ratur: Die Gottheit bat auf bem Rreng ein ander Centrum, benn ber gottliche Beift icheibet fich vom Reners es ift mohl nicht getrennet, aber er machet ein ander Principium, bas febet in Sanftmuth, in eitel Liebe und Freude, Die Geftalte ber Ratur find barinnen ein eitel Liebefraft, benn es ift eine Ers fullung bes ewigen Billens, aus welchem bie Ratur unftanbet: und bas grimme Reich ift eine Erfullung bes ewigen Sungers und Durfles, und fann in Emigfeit nicht anbers fein, benn also ift bas Befen allet Befen.

28. Denn bieß ist ja uns genug erkenntlich, sintemal Gott allein gut ist, daß er nichts Boses hat geschaffen, dem wo von Ewigkeit nichts gewesen ist, da ist auch in der Schöpfung nichts worden. Gott hat keine Holle geschaffen, auch keinen Teufel, sour bern Engel; allein Luciser hat sich von der Sanstmuth abgewandt und ist über das Krenz der Oreizahl über ausgesahren, und hat ihm das Zornseuer im Blipe erwecket, welches von Ewigkeit ist verborgen gestanden: das ist nun seine Holle und seine Wohnung; der kann nun nichts als geizig, neidig, ängstiich und zornig sein; es ist kein andere Quaal in ihm, denn seine eigene Mutter, daraus er ist erwecket und geschaffen worden, die halt ihn nun, daß er ein Teussel ist mitsammt seinen Legionen.

29. Darum, lieben Kinder, weil mir solches wissen, das wir also mit der Holle und Teufeln in Gottes Born umgeben sind, so ift uns ja, hochtich noth, in die Sanstmuth zu flieben: darum so lebest uns Christus mit so gar ernsten Worten die Sanstmuth, Liebe und Barmherzigkeit, daß wir uns sollen unter einander lieben, und sollen nicht nach dem Seiste dieser Welt also sehr trachten, denn der Teufel schleuft darein, und verführet und; wir sollen und hitten vor Hossart, denn der Teufel steugel fleugt darinnen; und vor Jorn, denn es ist des Teufels Schwert, damit er mordet.

30. Ach, daß boch die arme Geele also gebiendet wird, das fie nicht tennet die schweren Bande, darinnen fie gefangen lieget. Das hollische Feuer gehet ihr die an das Maul; die gange Welt ift voll Fallftricke, welche der Tenfel hat geleget, zu fangen die arme Geele. Wenn dem außern Menschen seine Augen mochten ausges

than werden, so murbe er sich schrecklich entsetzen: alles, was ber Mensch nur angreifet oder ansiehet, ba ift ein Net und Strick des Teufels berinnen; und wenn das Verbum Domini, welches ift Mensch worden, nicht im Mittel ware, daß also die verborgene ewige Wesenheit des Worts Leib ift, so wurde kein Mensch selig,

ber Teufel finge und verschlunge alle Seelen.

31. Darum, lieben Rinber, faget Chriftes uns recht, bas Reich Gottes fei in uns flein als ein Senfforn, Datt. 13, 31., ber aber mit Ernfte barein mallet und barnach frebet, bem machfet es groß als ein Baum, ben ber Teufel wohl muß fteben laffen: und ob er gleich manchmal einen Zweig bavon abwirft, noch bleis bet ber Stamm fteben. Chriftus warnet ben reichen Jungling vor bem Beige, und faget ihm, bag ehe ein Rameel werbe burch ein Nabelbhr, als ein Reicher ins himmelreich eingehen. Matt. 19, 24. Das ift alles bie Ursache, bag bie Seele in Luft und ins Regiment biefer Belt eingehet, und von Gottes Billen ausgebet: benn fo die Seele fich ganglich ins Regiment und Luft biefer Belt einergiebet, fo ficht fie ber Teufel nicht fo ftrenge an, fonbern er führet fie auf feinem Brautwagen, aus einem Lafter und Falfcheit in bie andere; fein Magen ift die Benus, als die Liebe bes Fleis fches, ba trachtet bie Seele immer nach zeitlicher Dacht und Ebren, nach Reichthum und Schonheit, und nach Unjucht bes Rleis fches, nach ber viehischen Bermischung und Unerdnung, wiewohl Die Seele bas fo befrig nicht begebret, fie fei benn gang inficiret. Allein bas ifts: bie Geele bat fich in Abam beg laffen geluften, und ift damit gefangen worben, baffelbe machet ber Teufel nun immer rege, er figelt bie Geele immer bamit, baf fie folle nur gee troft anbeißen an die verbotene Frucht.

32. Wir besinden, daß das menschliche Leben dreisach ist, mit dreien Geistern in einander, als wate es nur ein Geist, und ist auch nur ein Leben; aber es hat drei Regimente, da jedes eine Mutter hat, die das giebet. Das Centrum Natura mit seinen Gestalten ist das ewige Leben, denn es ist das Feuerleben; und der Geist, so aus dem Centro Natura erboren wird und ausgehet, der in der Linctur wohnet, ist das ewige Seelenleben; und der Luste geist mit der Qualität des Sternenregiments in das anfängliche und

endliche zerbrechliche Leben, bas ift bas viehische Leben.

33. Nun ist die Seele nur aus den beiden ersten erboren, und das britte ist ihr eingeblasen worden: nicht daß sie foll da eingehen, und sich darein ergeben, wie sie in Abam gethan hat, sondern daß sie soll machtig über dasselbe berrschen, und die großen Wunder Gottes, so von Emigkeit in der Weisheit Gottes ersehen morden, darinnen eröffnen; denn das dritte Regiment ist aus dem ersten erhoren und geschaffen worden. Und das andre Regiment sollte in seinem Sie in der edeln Tinctur im Paradeis bleiben, und sollte in dem britten die graßen

Wunder eröffnen: darum war ber Mensch ein herr über alle Dinge; er hatte die Tinctur der Erde in seiner Hand, und ware ihm Gold und Silber so leicht zu sinden gewesen als andere sichtbare Dinge. Die Tinctur der Erde war sein Schmud und Spiel, alles kindlich ohne Geiz: kein ander Kleid war ihm noth; gleichwie das Gold rein ohne Makel ist, also war auch sein kindlich Gemüth. Aber der Teusel hat ihm Sulphur darinnen erwecket, und hat ihm den vieshischen Geist zum Oberregenten gesehet; über den der Mensch sollte herrschen, derselbe berrschet über ihn, und das ist sein Kall.

34. Alfo hat ber Teufel nun Dacht gefriegt: bieweil bas ans Bere Regiment aus bem innern ift erboren, und er im innern mobnet, fo fchleufet er aus bem innern ins außere, und entgundet bas außere im Gemuthe, bavon entftehet die falfche Sucht und bofe Luft, bag alfo zwei Regimente wiber bas Seelenregiment ftreiten; und ift die arme Seele in Mitten zwischen biefer Belt Regiment und zwischen ber höllischen Quaal Regiment, ba ftehet fie vor ber himmelspforte in einer großen Tiefe , in großer Gefahr. Murgel ift Gottes Born und bas bollifche Reuer, und ihr Dbergeift ift bas Regiment biefer Belt, ba ftehet fie in bes Feuers Tinctur in Mitten: wo sie nun hingreifet, da hinein gehet sie; ist es in ble Luft biefer Welt, fo ftehet fie barinnen, und wird vom Teufel gefangen; ift es aber in fich hinein in Gott, fo fchlaget ber Teufel auf fie ju; benn fie ift ist in feinem Lande. Aber wenn fie Chris fti Bleifch zu einem neuen Leibe Eriegt, fo ift fie nicht in feinem Lande: bas ift ibm ein Baum, ber fein Gift und Tob ift, bem ift er gram und rubret ben nicht gern an; aber feine Diener verbebet er miber ben außern Leib, ber muß Schmach und Spott tragen, damit er ja biefen Baum jubede, bag er nicht erfannt werbe, er mochte fonft mehr Zweiglein zeugen, und burfte ihm wohl auf Die lette die Bolle ju enge werben, darum mehret er, weil er fann.

35. Wenn sich nun die arme Seele von ihm abbricht, und mit ihrem lieben Brautigam Shristo zu Gottes Liebe wendet, daß sie durch ernste Buge und Einwendung in Gott in Gottes Willen tritt, so hat er noch sieben Fallstricke, da er sie mit jedem halt, ehe er sie losiasset; da muß sie sich durch alle sieben loswinden, und ihm seine Seile nur ganz lassen; zum achten muß sie durchs Feuer gehen, da ist die ernste Proba, und wenn sie allda durchstommt, so erlanget sie himmlische Tinctur in der neunten Zahl, und in der zehnten Zahl auf dem Kreuze erlanget sie Christi Leid, daß sie ein Engel im Himmel ist, und ein Gast auf Erden in diesem Huttentbal.

36. Die sieben Stricke, bamit die Seele angebunden ift, sind die sieben Geister der außern Natur, des Regiments dieser Welt, durch die muß sie sich winden und durch sie durchdringen, und alle hinter sich werfen: und in der achten Zahl stehet Mofes mit setz

nem Sefete, ba wird der Seele erst vorgelesen, was sie für ein schöner Bogel ift gewesen; da kommt der Teusel mit seinem Register und lieset ihr, was sie ist, und zeiget an seine Serechtigsteit zu ihr. Da heißet es: bucke dich, und ergreif die Wunden und das Leiden Christi! Die ist noth, daß der arme Sunder das Berdienst und den Tod Christi nimmt, und sich vest darein wickelt, denn aus dieser Windel kann der Teusel die Seele nicht reißen, er darf sie auch nicht anrühren, und an diesem Orte muß der Teusel die Seele verlassen, denn Christus stehet in des Baters Jornseuer, und ist die Erfüllung des Sehorsams: allda wird die Seele in die neunte Zahl eingeschietet, in die Tinctur des ewigen Lebens, da wird sie mit Gottes Majestät umfangen, und entgegnet ihr die schone holdselige Jungfran der Weisheit Gottes mit ihrem Perlentranz, und krönet die Seele zu einem himmelsritter.

37. Bas allbie für Freude vor Gottes Engel fei, und was Die Seele für Freude allda erlange, haben wir teine Feber zu fchreis ben, haben auch fonft in biefer Belt teinen Dund, foldes ju reben. Allein wir munichen bem Lefer und allen Menfchen, baf ffe es felber erfahren mochten, um welcher Urfachen willen wir alfo mit vieler Dube und tiefer Arbeit mit biefem Auffchreiben umgeben, benn wir fcreiben, mas wir felber erfannt haben und mit geiftlichen Mugen gefeben. Richt fagen wird uns jum Ruhm, fondern bag ber Lefer wife, fo er uns will nachfahren, was er dafür zu gewarten babe, Diemeil er fonften fiebet, daß bie Belt an Gottes Rinbern nur eine Gule hat; aber wir wollen uns boch nach diefem turgen Leben mobl ergoben. Go ift und auch bief Rranglein lieber als bie ganze Belt, obs uns mobl manchmal verbedt wirb; es flirbet aber nicht; benn gleichwie ber raube Binter Die grune Erbe verbedet, ba Die Bernunft fpricht, es ift alles todt; aber wenn ber Frubling wieber tommt, fo bebet fie an ju grunen und ju bluben: alfo ifts auch mit bem eblen und iconen Rranglein Chrifti gethan, wenn bas wie ber grunt, fo bringets Lillen ohne Bahl, und alle Frühlinge, fo bas Gemuth wieder in Christo verneuert wird, zehnfächtig.

## Bon Beiwohnung ber heiligen Engel.

38. Als wir Menschen allhier in bieser Welt, so wir anders Kinder Gottes sind, einander in Nothen und Unfall beispringen, und einander gern von Leid und Trübsal erretten; also ists auch um die Kinder Gottes im himmel. Dieweil die Seele in der Engel Geselellschaft gehoret, so halten sie sich gar gern zu den gottesfürchtigen, frommen und züchtigen Menschen, und wohnen denen in Nothen bei. Denn die Schrift saget auch: Sie sind alzumal dienstbare Geister, ausgesandt zum Dienste derer, die das Reich Gottes ererben sollen; sie fangen gar oft auf die feurigen Strahlen des Bosewichts. Was Unglud wurde nicht der Teusel auf Erden oft anrichten, wenn ihn

nicht von ben Thronfursten ber Legionen Biberftand gethan wunde? Bie oft wurde er bie Menfchen erschreden und fturgen! Aber bie Engel find unfere Diener und Bachter, fo wir aber Chriften und nicht Thiere find, wiewohl ber Teufel ben Chriften am meiften nechtrachtet. Bie gar oft murbe mancher extrinten, ober fich gu Tobe fallen, ber agr eine munberliche Errettung von Engeln empfabet. Gie find gern um Leute, Die von Gott fingen und reben ; fie baben ibre Freude mit ben unmunbigen Lindern, bag fie fich auch wohl einem Rinde barfen offenbaren und mit ihm fpielen, fo bas ein Rind Gottes ift. Bie gar viel Erempel find bod in ber beiligen Schrift begriffen, bag bie Engel haben fromme Rinder geleitet und fie gefibe ret, fonderlich bas Epempel Tobia, welches unfere Schulrabbina mobil lieber aus ber Bibel murfen. Go febet boch bie bwi Engel bei Abraham, und die zween bei Loth; item, wie fie bie-Empfange nif theurer Menfchen baben vertundiget, fonderlich Johannem, Sehet boch bas Geschaft bei feiner Geburt, und bann Chriftum. und bei ben Weifen aus Morgenland, und endlich beim Jofent, wie er Martam mit bem Rindlein follte in Megopten fuhren. Dabei -wir mobl fpuren tonnen ibre große Sorgfaltigfeit fur une, benn fie find Bottes Diener; er fchicet biefelben, bag fie uns geleiten und por bem Teufel ichuben. Belde große Freube baben fie boch mit ben gemen Geelen, wenn fie fich bem Teufel aus feinen Stricken reifet, por neunundneunzig, Die gerecht find, wie Chriftus faget Luf. 15, 7.

39. Darum sollen wir in Trubsal nicht also zagen, wenn wir in Rothen sind, daß wir oft vermeinen, die ganze Wekt sei wie der und, so ist doch das englische Heer bei und, und der Geist Goties. Es gehet und oft als dem tanandischen Weiblein, daß mir Gottes Angesicht nicht können sinden; aber wir mussen, dem es muß geprodiret und bewähret sein. Je mehr man das God länge tert, je schöner wird es. Also auch die Seele: je mehr sie in die Proda gesuhret wird, so sie bestehet, je schöner und klärer wird siez und ist Gott darum zu thun, daß er schöne liebe Kinder habe, die da wisig werden, und lernen den alten Teusel kennen.

40. Aber dieses wisset, die Engel sind gang reine, keusche, züchtige Geister, darzu demuthig und freundlich, und gleichen sich ben unmundigen Kindern, wolche von keiner Falscheit wissen, ohne wos ihnen angeboren ist. Wer nun der Engel Beiwohnung genies sien will, und sie zu Geleitsgesellen haben, der muß nicht ein beumstliger Stier sein, eine geile Benus und ein salsches Gemuth traegen, das Tag und Racht nur nach Lift und Trug dichtet, wie es möchte Gut und Ruch erlangen; er muß sich auch nicht alle Stuns ben in der Welt spissingen Scherzworten baden, und seine Seele damit kieln und speisen, indem die Welt pfleget einander auszusellen, und übol zu deuten; nein, bei diesen Menschen bleibet kein Engel,

fondern der fichmarge Teufel, der befichet der Wenfichen Gergen und Geelen, daß fie also ein Wohlgefallen an der Fulfahelt haben.

- 41. Bet bie Engel gum Beiffand haben will, ber barf ihnen nicht tufen ober fie anbeten, benn fie nehmen feine Chre itn, fie geben alle Soft Die Ehre: et metibe nur aus feines Bergens Unreinigfeit um, und trete burch ernfte Bufe in Gottes Billen, und teebre fets ben bofen Bebanten und Einfteffen; er muß feinen Billen Rett in Got-We wenden, und Gott um Regierung feines heifigen Seiftes bitten. And ob ibn ber Beufel Satt und nicht will laffen, und ibm feine Unreinigfeft geiget, bem ift nichts beffer, als bag er bem Benfel dle feine Unreinigleit auf feinem Dalfe laffe, und fic über alle Bermunft baruns unit feiner Seele auswinde, und in Demuth in Gontes Wilfen einwerfe und ergebe, und allen Iweffel bem Teufel faffe (benn 18 ift feine Beiberge); nuch foll er ihm ein foldes furnehmen, bag et eine geofe Gunbe fei, wenn er im Bwetfel bletbe. Er mag anbere nicht benten, benn daß ber Zwelfel eben bes Teufels Band iff, damit er bie Seele halt, wenn ihm feine Umreinfgleit entgegnet, und whter Mugen tritt, bag bie Seele kann teine Raft empfangen. Das ift bicht Gottos Berftodung, fotibern ber Bufel wicket fich um bie Beele, und will bie Seele nicht taffen an bas Licht tommen., baf fle Rraft empfahe. Da find Chrifti Borte und Berheifung mit feis nem Blutbergießen, Beiben und Eob eine eble Arzenet: wenn fich bie Stele hinefnwickelt, und bem Teufel alle Unreinigfeit auf bem Salfe laffet, fo ift bas fein Geft, bavon wird er matt und fomach; fo bringet alsbann bie Seele aus ins Licht Gottes, und empfihet Reaft. Da muß fe mit Genft in Die Demuth treten, fo witt fie bem Teus fel duf feinen Ropf und gerftoret ibm bie Solle: albann treten bie Engel juch Menfchen, und baben thre große Frende, baf ber aberwunden ift, ber ba in ber Seele vermeinere Gott und Schopfer gu fein.
- 42. Aber eine Seele in Chrifto mif ein fteter Ritter felt; benn obwohl der Teufel bie Seele nitht befigen kinn, fo halt er ihr both fiets ben verbotenen unreinen Batini vor, fie foll anbeißen, an Ungudet, gatfcheit, Lagen, Erug, an Born und Reib. Bringet ere nur bahin, bag bie Gerle die falfche Gucht in fich einlaffet, o wie bedet er gu, wie ftreuet er Buder auf, und follte er ibn in Benetts Dichmel holen, so ift er nicht verbroffen, bamit er fein Raubfchlof mieberfriege. Denn bem Teufel ift niegends beffer als im Menfchen, ba tann er ein herr fein ber Belt, und tann fein Gefchaft treiben, und feinen Billen erfullen, welthes er aufer bem Menfchen im Geifte biefer Belt nicht vermags benn fein Reich ift micht im aufeen Regiment biefer Belt, fondern im innern, in ber Burgel im Abgrunde; er fann in biefer Belt im außern nichts thun, es fei bente, bag Eurba Magna im Borne Gottes entzündet sei, ba the er gefthaftig, fonbettich wenn fich bie Clemente in großen Unges

wittern entzünden. Und so dann der Jorn Sottes darinnen brennet, da ist er ein geschäftiger Richter. Konnte er die ganze Welt
verderben, er thate das; aber er hat nicht weiter Raum, als ihm
der Grimm in Turba Magna zulässet. Die Turba ist sein Meiss
ker, er ist nur ein Gaukler und Berderber, so weit der Zorn die
Turbam anstecket.

43. Also wisset, daß der Teufel offers mit den Engeln streitet. Wenn die Seele des Menschen sicher ist, so will er mit Macht hinzu, aber er wird aufgehalten, daß er dassenige, was er will, nicht thun kann; aber sobald die Seele imaginiret und die Lust sanget, so sies get der Teufel. Wenn die Seele aber die dose Lust wegwirft, so wird er vom Engel vertrieben, und ist ein steter Streit um die Seele des Menschen: Gott will sie haben, so will sie der Teusel auch haben; und das ist die Ursache des Streits, daß sich zwei Reiche auf dem Kreuze scheiden: Eines ist Gottes Liebe, das Reich im Ternario Sancto, als das englische; und das audere ist der Grimm aus dem Centro Ratura, welcher Gottes Zorn und Schärfe ist.

44. Darum hat und Gott seinen Willen offenbaret, und bem Menschen Licht und Finsterniß fürgestellet, er mag greisen, worzu er will. Und baß wir aber erkennen, baß er die Seele will in seinem heiligen Reiche haben, so lasset er und lehren, und weiset und ben Meg zum Leben; er erwecket durch seinen Gesst theure Lehrer, welche der Welt Lichter sind, daß die Menschen sich sollen vor seinem Jorn und Grimm huten, und den in ihnen nicht erwecken. Denn ber Jorn muß wohl in allem Leben sein; aber wenn ihn die Liebe und Sanstmuth überwindet, so wird er in Ewigkeit nicht offenbar, sondern ist nur als eine Ursache des Lebens; denn in der Liebe machet der Jorn die große aussteigende Freude und Paradeis. Der Jorn ist im Reiche Gottes die große Wundersreude, da man doch nichts vom Jorne weiß. Gleichwie Weinen und Lachen aus einem Sacke kommt, und die Araurigkeit in Freude verkehret wird: also hats auch eine Gestalt mit Gottes Liebe und Jorn.

45. Darum lehret uns Christus so ernstlich die Liebe, Demuth und Barmherzigkeit, und barum ist Gott Mensch worden, um unsfers Hells und Seligkeit willen, daß wir uns ja nicht sollen von seiner Liebe verruden. Gott hat sein herz baran gewandt, daß wir mochten seine Kinder werden und ewig bleiben; da kein Rath war weder im himmel noch in dieser Welt, so hat er sich noch eines geweget um des Menschen willen, daß er mochte vom Teufel und aus seinem Born erlöset werden.

46. Darum werfet boch Gottes Liebe und Snabe nicht also von euch weg, lieben Kinder; es wird euch sonft in Ewigkeit reuen, benn nach dieser Zeit ist keine Rettung mehr! kernet boch gottliche Weisheit, und lernet kennen, was Gott ist. Bildet euch boch nicht ein Bild eines Wesens ein, daß Gott irgend ein Bild fei, als wur

in Cheisto. Wir leben und sind in Gott, wir sind seines Wesens: wir haben Himmel und Holle in uns felber, was wir aus uns machen, das sind wir; machen wir einen Engel in Gottes Liebe und Licht aus uns in Christo, so sind wirs; machen wir dann einen grimmigen, zornigen, falschen, hochstiegenden Teusel aus uns, der über alle Liebe und Sanstmuth aussteugt in eitel Geiz, Hunger und Durst, so sind wir das auch. Denn nach diesem Leben sind wir gar viel anders. Was allbier der Seelenwille fasset, das hat er; so ihm dann das Aeußere im Tode zerbricht, so halt doch der Wille basselse gefasset Wesen in seiner Quaal und ist seine Ergöhung; aber wie das vor Gottes paradelisischer Quaal und Regiment bestehe, und vor seinen Engeln, dem magst du nachdenken: wosen wir treuslich dargestellt haben, als es uns denn ist gegeben.

## Das 15. Kapitel.

Von der vermischten Welt und ihrer Bosheit; wie fie iho stehet, und wie sie ihr Regiment iho treibet: ein Spiegel, da sich ein Jeder mag beschauen und sich prüfen, weß Geistes Kind er sei. Aus dem Spiegel der Wunder.

Christus spricht Matth. 23, 37.: D Jerusalem, Jerusalem, wie oft habe ich beine Kinder wollen versammeln, als eine Gludbenne ihre Rüchlein unter ihre Flügel, und du haft nicht gewollt! D Jerusalem, die du tödtest ic. Item: Wir haben euch gepfissen, und ihr habet nicht getanzet ic. Matth. 11, 17. Was soll ich boch mehr diesem halsstarrigen Bolte thun, das sich meinen Geist nicht will strafen lassen. Item: Ihr Mund ist voll Fluchens und Bitterkeit; Ottergist ist unter ihren Lippen; sie reden eitel Trug, und ihre Herzen sind nimmer eins. O wie gern wollte ich auch der besten Trauben essen! Aber ich bin wie ein Weingartner, der nache lieset. Ich hatte mir einen Weingarten gezeuget, aber er träget nur Heerlinge; ich din ganz fremde worden meiner Mutter Kindern: die mein Brot essen, treten mich mit Füsen.

2. Also hat die Mutter zu jener Zeit geklaget über die bosen Kinder der Menschen: was soll sie aber ist thun? Iht stehet sie großem Arauern, und hat ihr Angesicht von den bosen Kindern

gewandt, und will three in bem Rleibe nicht mehr; fie weistet, und es ift Riemand, ber es bore. Sie ftebet in großem Trangen und Sammer über Die Bosheit ber falfden ungerechten Rinber. jeber laufet ber geigigen Sure nad, welche voll Lafter und Gronel ift. Der Birte mit ben Schaafen tout foldes; es ift eine hochtrubfelige Beit, und wenn bie nicht verfürzet wurde, fo wurde tein Menich felig. Das ift eine Beit, von ber alle Pmpheten geweiffas

get haben, und bu meineft, es fei eine gulbene Beit.

3. Beschaue bich boch mur, bu blinder Densch, wo bift bu hingegangen? Meineft bu, baf biefe Bosbeit und Salfcheit, Die bu treibeft, Gottes Debnung fei ? Ja, warte ber Beit, bu wirk es balb feben! Es ift bes letten Giegels Beit, ba ber Born Get tes feine Schalen bat ausgegoffen, bag ber Solle Bunber and Licht tommen. Laffets euch gefaget fein, wir habens im Ternario Sancto erkannt: benn bie Mutter hat bieg verworfen, und will nicht mehr ber Greuel, fie ift fcmanger, und gebieret einen Sohn in ihrem Alter, ber bie Tage ber Bosheit verfürzet. Das laffet euch gefaget fein: ber in feiner Botheit verharret, wird bof Schande und großen

Spott genießen.

- 4. Alt boch ber fleine Anabe, fo im Spiel ber Rinber laufet, ift voll Gift und Bosheit bes Tenfels, und alle Baffet ber Bosbeit fleden in ibm. Er ift ein Spotter und Gatteeloftener, barpu ein Blucher, Schmorer und Trüger, gang wohlgeschickt, dem Teufel gu bienen in allen Schandlastern; We Unjucht ift fein Latein auf feiner Bunge, er meif alle hobnifche Schenworte bem Atbernen angerbun. Miler Diebstahl ift ihm eine Runft: Betrug ift ihm ein Rubm. Sie fpotten frommer Leute ohne Bebacht; ber Gott furchtet, muß ihr Narr und Gule fein. Solches feben die Alten, und haben ihre Kreube und Bolluft baran, bag ibr Kind also geschickt ift in ber Ueppigleit: fie ligeln ihr Derg barmit, wenn fie webliche Lente fchergen; was fie felber nicht durfen verbringen, bas lehren fie ihre Rinber, bamit fie mur ihres Bergens Luft erfullen. Solches alles lebret fie ber Teufel, er reitet in ihrem Bergen als ein Dem über Greft und Leib.
- 5. Ber feinen Rachften fann betrügen, verleumben, verachten, und ibn um Chr' und Gut bringen, ber hat feine Buft baran. Alle unzuchtigen Morte und Gebarben merben für Runft gebalten; wer ben Andern taum ausbohnen, ber ift Deifter auf bem Pfage. Dus find alles bes Leufels Griffe, alfo fuhret er bie arme Geele an fetnem Geil, und ber Menfc verfiebet es nicht.
- 6. Die Jugend lernet am erften bes Tenfels Sanbwert, che fie mas anbers werben lernet, beibes im mannichen und weiblichen Gefchiechte. Die Bernunft ift voll verächtlicher, wottlicher, bethafs tiger Ueppigkeit, und bas ist bas erfte Wert, bas sie lernet, bangu belfen die Eltern treulich, und balben bas für eine meltliche Aunft

und Mebung. Ist biene, bas sie ein wenig erwachsen, so ift bie Begierbe ber viehischen Unzucht das andere Wett, daß sie lernen, und je eines das andre dazzu reizet. Die Jugend räumet dem Teusfel das Derz alsobald in der ersten Mitthe ein, das der Weufel sein West darin machet, daß er also einen Wenschen nit des andern Greust fänget, das Männlein mit dem Weiblein, und das Weibstein mit dem Männlein.

7. Schickt ein Mann einen Sohn auf die hohe Schule, daß er foll was Gutes bernen, daß er möge Sott und der Welt niche sein, so lernet er Ueppigkeit, Hochmuth, Listigkeit, wie man einem Sinfültigen möge das Seine, seinen Schweiß mit List addringen. Da machet man einen Mantel darum, und heißets Jura; aber der Mantel ist des Zeusels, und das salsche Serz ist sein Diener. Kann er ein wenig fremde Sprachen, so ist ihm schon sein einfültiger Wann gut genug: der Hochmuth sichres oben aus; der stinkende Wasdensam muß wit Loden und Zoten behängen sein; Buhlen und Jungsfrauen schänden ist bei ihnen hösliche Kunst: es sind Leute, die da können sein thun, die sie mancher Mutter Lochten den nagenden Wurm ins Derz oder Gewissen schieben.

& Golde fetet man ben Riechen und Schulen vor; fie follen Spriftt Conafhisten fein, und haben boch ben Teufel inn Bergen gur Derberge. Much fo werben fie in bie wellichen Regimenter einge= fepet, bie tegleren bernach, wie ber Saft in thren Bergen will. Alfo wirket ber Obere bie größten Lafter, und lernets von ihm ber Untere: er erbenfet Lifte, wie er mag bes Unteren Gut im Schein bes Rechtens an fich beingen ; er machet Auffahe und heißets ben gemeinen Rus. Er zwinget ben Afbernen und Clenben in fcwere Dienfte, baf er mag feiner Soffart genug thun; er bringet ben Albernen mit barten Borten, nimmt ihm feinen Schweiß, und plaget ihn an feinem Brib; er machet ibm alles leibeigen, und ba er boch nicht mehr als eine eigene Geele jum Sigenthum bat, und ift in biefer Belt nur ein frember Gaft. Der Glenbe muß feinen Schweiß gang an feinem Dienfte verzehren, es ift tein Erbarmen ober Rachlaffen bei thus: fein Sund hate beffer ale bie burftige Seele unter feinem 30ch; foldes hatt er fur recht, und ba es gleich nitht in ber Ras tur gegennbet ift, als nur im Abgrunde, ba eine Geftalt bie andere plaget, angftet, martert und qualet, ba bas Erben fein eigen Feind ift.

9. Solches lernet auch der Untere vom Obern und nahret sich auch mit Lift und Trug, Setz und Schalkheit: benn so er das nicht krauchet, mag er sust seinen Bauch in Grechtigkeit nicht susen; so meinet die Bernunft, also dringet ihn die Gewalt, er musse mit seiner Arbeit und Wesen steigern, und seinem Nachsten wieder seinen Saweis ohne Liebe und Gerechtigkeit abdringen, daß er nur seinen Bauch sallen möge. Er sernet von dem Obern Schweisen, Vraffen und das rechte Alebleben: was der Obere in bollichen Sitten

polibringet, das thut der Untere in virhischem, faulschem Leben und Sitten; also wird Laster mit Laster gewirket, und bleibet der Teussell Fürst auf Erden über Leib und Seele. Wie willst du nun besstehen, wenn Gott in seinem Gifer das Verborgene der Menscheit richten wird? Da wird eines jeden Dinges Ursache erscheinen, warum das ober jeves also bos ist worden: da wird eine jede Seele, über

feinen Berführer foreien und ihn verfluchen.

10. Ein jebes Ding wird feine Urfachen vor ihm feten und in feinem Gemiffen fuhlen. Bo willft bu, Dberer, nun bleiben, fo bein Unterer, Ach und Webe über bich fereiet, baf bu ihn haft gur Leichtfertigleit verursachet, daß bu ihm haft feinen Schweiß verpranget, bağ er hat gur Leichtfertigfeit gegriffen ? Wie willft bu bein Amt verantworten, ba du bift eingesetet worden, daß du follteft dem Unrecht wehren und ben Gottlofen im 3mange ber Strafe balten: und bu baft nicht auf feinen gottlofen Weg gefeben, bag bu mareft bem swoortommen, fonbern haft nur auf beinen Beig gefehen, wie bu ibm mochteft seinen Schweiß abdringen; bu haft nicht feine Seele gesuchet, sondern feinen Schweiß und Arbeit. Er bat sonst mogen sein als er wollte, bu bist ihm noch mit beinem boshaftigen Erempel vorgegangen, bag er auch auf beine Bege gefehen hat, und fic an bir vergaffet. Fluchen, Laftern und Troben ift beine Art gemebas bat er auch gelernet, und bat ftets Gottes Ramen ge-Schandet, bas haft bu nicht geachtet; bu haft nur nach feinem Gelbe gefeben und nicht nach feiner Geele.

11. So nun bas ernfte Gericht Gottes erfcheinet, bag alle Berte werben in ben feurigen Effentien erfcheinen, ba bann alles foll burche emige Reuer probiret werben; was meineft bu? werben nicht folche Werte im ewigen Feuer bleiben ? Da wird bie arme Seele fchreien über ihre gottlofe, verfluchte Arbeit, Borte und Berte, und wird je einer den andern verfluchen und vermalebeien, bag er ibn habe zu foldem Uebel verurfachet: und die Quaal ber Falichheit wird in ber Seele aufsteigen und ihn nagen, bag er um fo fchnos ber Ueppigfeit und falfcher Sucht willen habe eine folde große ewige Berrlichkeit verscherzet. Alle Lafterung, aller Spott, alle Sohnerei, aller Beig, hoffart und Trug wird in ber Geele auffteigen, eine Quaal wird immer bie andere angunden und wird die andere nagen, welche ber andern bat Urfache gegeben. Go wird die Seele benten, wenn nur nicht biefer Greuel in bir mare, fo mochteft bu Und wenn fie fich wird beschauen und bes ju Gnaben tommen. trachten, fo wird fie finden, wie immer ein Greuel den andern geboren bat, und wird feben, bag fie ein eitel ftinticht Greuel vor Gott ift.

12. Da wird fie fich in die Angftquaal ins Centrum hineinsschwingen und Gott verfluchen, daß er fie eine Seele geschaffen hat: und ie tiefer fie fich begehret ju vertiefen, je tiefer ift ihr Fall, und

muß boch auf ber Statte ihrer Greuel bleiben, sie mag nicht von bannen, benn die höllsiche Matrix halt sie, und muß sich also mit Angst, Fluchen, Greuel und Bitterkeit speisen, und eben mit dem, was allhier ihr Herz gemachet hat, darinnen sie am Ende verzweis selt, das ist ihre ewige Speise. Alle irdische Speise und Lust vergehet am Ende der Tage, und gehet alles wieder ins Aether; aber Wille bleibet ewig stehen, und das Begehren im Willen.

13. Darum, ihr Eltern und Kinder, ihr Obern und Untern, merket auf, ihr habet die Mutter der Natur voll Greuel geschüttet, der grimmige Jorn Gottes ift vorhanden, das endliche Gericht ift vor der Thur! Gott will die Erde mit Feuer fegen, und einem Jeden seinen Lohn geben, die Erndte kommt, dieß Treid bestehet nimmer, es wird ein jedes in seine Scheune gesammelt werden. Wer ihm nicht will lassen rathen, der fahre bin; er wird bald erfahren,

was bas fiebente Siegel am Centro mit fich bringet.

14. Benn fic bie Bernunft umfchauet und bebentet, fo fas . get fie: Ich febe boch nichts, bag es andere ift ale vorzeiten; bargu ift bie Welt immer bos und gut gemefen, wie es bie Siftorien geben; auch fo muß man boch alfo trachten und thun, fonft mußte einer wohl gar ber Belt Marr und Gule fein, auch mußte er wohl hungers fterben. Go ich meinen Rinbern auch nicht Raum ließe, daß fie ber Belt Sitten und Ueppigfeiten lerneten, fo mußten fie boch ja verachtet fein: und fo ich mich nicht auch mit Pracht und Sochmuth hervorthue, fo bin ich nichts geachtet; foll ich aber bas haben, fo muß ich ja Lift brauchen : mit Bahrheit, Liebe und Gerechtigkeit werbe ich wohl nichts erlangen. Ich muß nur thun als andere Leute, bamit kann ich auch neben andern leben; foll ich denn eben allein der Welt Narr sein? Sundige ich gleichwohl, so ift boch Gott gnabig und barmherzig: hat boch Chriftus bie Gunbe und ben Tob am Rreuz ermurget und bem Teufel feine Macht ges nommen; bu kannft noch wohl Bufe thun und felig werben. Das ift der Belt Regul, das treibet der Obere und Untere, der Hirte mit ben Schaafen; bas Leiben Chrifti muß ber Schalkheit Deckel fein. Es will ein jeber ein Chrift unter Chrifti Dedel fein, wenngleich bie arme Seele fibet bem Teufel ju huren. Wenn fich nur bas Maul einen Chriften bekennet, und bedet feine Schalkheit mit Chrifti Purpurmantel gu, ba ift alles gut. Wir find alfo ja ftatte liche Mauldriften unter Chrifti Dede, und im Bergen baben wir alfo bie antichriftische Sure gur Berberge figen.

15. D ihr falschen Hieten Chrifti, die ihr nur zur Raubthur in Schaafftall fleiget! Bas kipelt ihr ben Schalt mit Chrifti Leisben und Lod? Ift Chriftus auch ein Schalt gewesen? Suchet das Centrum Natura, und weiset ihnen ben Abgrund im herzen! Belsseit ihnen bes Teufels Strick, bamit wir gefangen liegen, damit sie nicht sehen auf bas verfluchte Wesen biefer Belt, sondern baf fle

lernen wider Flassch und Blut, und miber dem Teufel und wider bas gleiserischer Leben freiten, daß sie aus des Teufels Hochmuth ausgahen in die Gerachtigkeit, in die Liebe und Demuth! Das Leiben Christi ift kilnem nichts nüge, ar kehre denn aus seinem falschen diesen Flushen und seinem falschen diese Flushe, und trete in Gottes Bund: dem ifte kräftig und nüge; die Heuchler führen das zum Schein, daß sie Christi Namen haben; aber sie führen damit den Namen Gottes munklich, und follen davon ernste Rechenschaft geben.

16. D ihr antichristischen Hirten best neuen Ordens, die ihr bas Leiden Christi mit falscher Heuchelei, Menschengunst zu gesalzten, und um eures Abgotts des Banchs willen dem Houchter und salschem Trügur überdecket, der dach nur ein Scheinchrist ist: wie wollet ihr das verantworten, wenn Christisch seine Schaafe wird von ench sodern, und ihr habet ihm missentlich Wolfe unter seinen Purpurmantel gestecket, darinnen der Teusel wohnet? Warum beiset ihr die Nuß, darinnen der Kern, und das Herz lieget, 'nicht auf, und saget dem Obern als dem Untern seine Grenel an? Seid ihr Christis hirten, warum that ihr nicht als Christus, der Zedermann die Wahrhelt unter Augen stellete? Er zerschellete und heielete, nicht um Gunst und Jemandes Ansehen willen, sondern nach seines Vaters Willen: das gebühret Christi hirten auch zu thun.

17. D liebe Bernunft, du geheft wohl meistlich auf dieser Welt Strasse, was den außarn Leib anlanger; wa bleibet aber die arme Sesle? Ist sie doch in diesem Leben nicht daheim, es ist nicht ihr Vaterland. Was hilft dicht, daß du eine kleine Weile Wolfust treis best mit ewigem Schaden? Ober was ist es, daß du deine Kinden eine kleine Weile in dieser Welt lässest einharprangen, und hast Wohlgefallen daran, wenn se dem Etenden verachten, und verlierest sie bernach enig? Du meinest, du liebest sie, und thuest ihnen wohl: wenn die Welt ihre List, Ueppigkeit und Falscheit oder Schatsheit lobet, das gefällt die wohl; aber der Teusel nimmt das an, und du bist deinen Tinder Moden, du bist ihr geösesten Feind. Denn die Kinder sehen auf die Elden: wenn den Eltern ihre Posen gefallen, so treiben sie dieselbe desse mehr und sind desse tild, ner; sie schreien am jungken Gericht über ihre Eltern, daß sie die nicht haben von Ueppigkeit und gottlosem Leben abgewandt in Zucht und Gottessucht.

18. Haft bu. bein Leben und beine Kinder lieb? Go vertiere sie in dieser Welt Bosheit, daß sie nicht daxinnen seien, so wirft du sie sammt deinem Leben im Himmel wiedersinden, wie und Christist lehret: Wer sein Leben lieb hat, den wirds verlieven; wer aber sein Leben, sein Gut und Ehra um meinetwissen verlieret, der wird es im Himmelwich sinden. Item: Wenn euch die Welt verachtet, verfolget und haffet um meinetwillen, so freuet euch alsbann, euen kohn ist im Himmelwich groß. Item: Was bilfts dem Menn

fden, daß en bie zeitliche Ehre und Wolluft hat, und verlieret aben feine Seele? Da bieß Leben dach nur einen Augenblick mahret per

gen ber Ewigfeit zu achten.

. 19. Lieben Kinder in Christo, febe ja ein jeder get, in mas Ader er allbie machfet. Es ift nicht ju barren auf Befferung bes Lebens, fonbern beut, wenn die Stimme Gottos ichallet, fo gebe ein Jeber in fich felber und fuche fich! Riemand febe auf ben breis ten Beg ber Welt, er gebet in ben Abgrund ju allen Teufeln. Denn ber Meg jum himmelwich ift febr fdmal und enge; ber binein will, mag nicht verziehen, bis ihm der Teufel bie Thur gar verries gela. Er mus nicht auf ben Lauf ber Welt feben; er muß fchlechts in fich geben und fich suchen. Es wird tommen, bag er meinet, er fet allein auf ber Bahn: aber Gott hat immer fring Siebentaus fend beim Glia neben ibm, die er nicht fennet. Denn ein ernfter Chrift taumet auch fich felber nicht: en fiehet nichts als feine Untugend, in melder ber Teufel gegen ibn ftreitet, bas ift immer ver ibm; aber feine Beiligfeit tennet er in biefer Welt nicht, bann Chris ftus verbirget bie unter fein Rreug, baf fie ber Teufel nicht fiebet. Darum feib mader und munter allezeit, und widerfiebethtem liftigen Toufal, auf bag ihr emig lebet! Imen

## Das 16. Kapitel.

Bom Beten und Fasten, und rechter Jubereitung zum Reiche Gottes; was bas Beten sei ober verbringe; was seine Kraft und endlicher Ruß sei.

Der rechten mahren einfaltigen Christenheit jum Unsterricht und jum Trofte, und und felber zu fieter Aufmedung, baf wir mogen wurdig werden, zu horen bie Simme bes eblen Brautigams, ber feine Braut rufet, und fie beimführen will.

Die gar febr liebliche Pforte.

Gin hungeriger Beift, ber abgemattet und ermübet ift, ber ift begehand ber fillen Sanftmuth und ber Rube, bag er moge aus ber Quad bes Treibers ausgeben, und moge fich erfattigen mit einer Sanftmuth und Stille, und bann mit bem, bas feines Bebene Begehren ift, bavon er feinen Leib erhalt.

- 2. Alfo, mein liebes Gemuth, bu bift erboren aus ber ewigen ftillen Sanftmuth, bu mareft in Gottes Beitheit vor ben Beiten ber Welt; die Sanftmuth ber Liebe Gottes mar beine Quall, und warest ein fruchtbarer Reben in deiner fillen emigen Mutter, ba bu noch nicht zu einem Beifte geschaffen mareft. Betrachte bich, wie du jest in fo großer Unruhe bift; bu bift hungerig ohne Daas Ben, bich burftet immer nach beiner Mutter Speife und Qual. Ud wenn boch die Beit ber Erquidung tame! achzet und wunschet bie arme Seele. Ein Tag flagets bem anbern, ber Morgen bem Abend, und bie Nacht verlanget nach bem Tage; und ift boch bes Treibers halben fein Statte noch Rube fur bie arme Seele. Der Treiber greifet ihr bis ins Daul: und ob fie fich verbirget, fo finbet fie boch teine Statte noch Ruhe von ber Quaal ihres Treibers. Das treibet fie fur und fur, bis fie finbet ihrer Mutter Schoof, barein leget fie fich, und ift ihr als einem, ber aus einer großen Schlacht entronnen mar, ber fein Saupt nicht gern aufhebet vor Kurcht bes Keinbes.
- 3. Meine lieben Rinder in Chrifto, und alle die ihr euch in Chrifto jum Simmelreich ergeben babt, ihr Ausermablten in Chrifto : alfo gehete unferer Seele, in folder großen Unruhe ftedet unfere Seele. Gleichwie ein Rriegsmann in ber Schlacht, ber immer bes Tobes gewärtig ift, ba ihn bie Feinde auf allen Seiten brangen und auf ihn guschlagen, und immer feinen Tod begehren; ober wie einem ift, ber in eine tiefe See fallet, ber ba fcmimmet, und fiebet fein Ufer, und wartet immer bes Tobes, ba ibm bas Baffer ins Maul gehet, ber achzet und begehret ber Sulfe von oben berab; ober gleich einem, ber in eine tiefe Grube fallet, da feine Rettung erfeben wirb, ber martet auch ber Bulfe von oben berab: alfo gebets auch ber armen Seele. Gie ift in einen finftern Rerter gefallen, und fcmimmet in einem gefährlichen tiefen Baffer, ba fie auf allen Seiten mit Keinben umgeben ift, die alle auf fie gufchla-Ein jeder will fie ermorden, und fie fiehet teinen Selfer um fich; wenn fie gleich Leib, Blut und Rleifch, fowohl Mart und Bein burchsuchte, fo find es boch alle nur ihre Feinde, Die fie auf ben Abgrund ju fuhren.
- 4. Der Geist dieser Welt in Fleisch und Blut zeucht sie und beuget sie zur Grube in der Tiefe des Wassers, und will sie immer ersäusen, denn er will nur sein thierisch Leben erhalten und pflegen: so zeucht sie der Teusel auch mächtig hinunter in Abgrund, und will sie in die ewige Angstquaal stürzen; und so sie sich webret, schläget er auf sie mit höllischer Angst, daß sie solle perzweiseln und sich selber in Abgrund stürzen. Da hat sie keinen Errettet bei sich noch um sich, kann auch keinen erblicken, die sie fich über

sich in die Liebe und Barmherzigkeit Sottes schwinget: ba fie bann alles muß vertaffen, mas in ihrem Hause ist, und muß sich burchswinden als ein Seist ohne Wesen; bas ift, sie muß aus allen Sinsnen und aus dem Semuthe mit ihrem Willen aussahren in die Barmherzigkeit Gottes, in die erste urkundliche Mutter, da fie nur ein Saame war vor der Welt Schöpfung.

5. Und wenn fie babin tommt, fo findet fie, bag baffelbe Bort, bas fie fouf, ift Menfc worden: ba binein schwinget fie fich, und iffet von berfelben Menschheit, als von einem reinen und neuen Leibe, in welchem teine Quaal ber Unfeindung ift, fondern nur eine fanfte, reine, begehrende Liebe. Allba wird ihr Wille von Gott angenommen, und ber beilige Geift fahret in ihren Willen, und bringet ber armen gefangenen Seelen himmlische Labfal, bag fie iffet: vom Bleifche bes emigen Borts ihrer urfundlichen Mutter, und trintet vom Baffer bes ewigen Lebens, barinnen fie vor ber Belt nur ein Saame mar. Da findet fie Die Statte ihrer Ruhe, und fublet bamit ihre Klamme, und rubet in ihrer Mutter Schoof, benn fie gehet ein in bas Land der Lebenbigen, und ber beilige Beift führet fie aus bem Rerter, und fie iffet an Gottes Tifche, und figet unter ben Rindern ber Liebe. Uch, wie ift fie fo bemus thig , daß fie ber beilige Geift aus bem Streite bes Rrieges erlofet hat, ba bat Gott ein recht gehorfam und bemuthig Rind an ihr!

6. Also gehets mit ber Seele, welche aus biesem Jammer zu Gott eindringet, ober welche mit Erledigung des irdischen Lebens zu Gott einfahret, daß sie des Treibers los wird. Weil benn dem ges wiß also ist, und wir den Weg erkannt haben, so wollen wir redden, was wir wissen, und zeugen von der Wahrheit; denn Christus spricht auch: Mein Bater will den helligen Geist geben denen, die ihn darum bitten; kein Sahn dittet den Bater um ein Ei, der ihm einen Scorpion diete, oder ums Brot, der ihm einen Stein biete. Bittet, so werdet ihr sinden; klopfet an, so wird euch ausgethan, spricht Christus. Luk. 11, 9—12.

7. Wenn sich das Derz und Gemuth mit allen Sinnen in einen Willen raffet, daß es will vor Gottes Barmherzigkeit kome men, und reuet seiner Missehat, und nimmt ihm ganzlich für, Gottes Liebe und Barmherzigkeit zu suchen, so heißt es: ehe sie ruz fen, so habe ich sie erhöret, wie beim Daniel zu sehen, da der Euzgel zu ihm sagte: Da du dich kafteleteft, und ansingest zu beten für deine und des Bolts Sunde, brachte ich dein Gebet vor Gott, und ging dieser Befehl aus. Dan. 9, 23. Lies die historie von Tobia, was Beten, Kasten, und sich zum Reich Gottes Bereiten vermag: Summa, die heilige Schrift ist voll davon.

8. Siehe an bas Gebet Chrifti, wie feine menfchliche Seele in Gott feinen Bater rief und bas Berbum Domini in ihm aufweckete, wenn er wollte große Wunder thun, sonderlich beim Logaro, weichen es vom Tobe aufweite, ba ächynte er zu seinem Bater, und erwostete Generum Naturck, und das Wort im Genera Naturck auf dem Kroug der Dreizahl: allda ging der heitige Geist in seiner Seele aus, und das Wart, welches iht erwecket war, hatte den hebligen Seist. Da dandete Chuisti Gerie seinem Bater, der se sehörtet hatte, und sprach in Krafe des Worts zum sodem Lugare: Les zure, komm hervor! Allda sahe man die Kraft des Worts in der Seele, daß der Todte muste aussischen, welche Kraft die Gerie Christi mit feinem Antiopsen hatte eröffnet und erwecket. Dh. 11, 43.

9. Ihr sollet wissen, das Lazauns ift von innen erwedet worden, und wir allesammt werden am jüngsten Lage die Stimme Gottes von innen im Centro der Seeix hören; denn das Wort untt der Deeigaht wohaet im Centro darinnen auf dem Kenge, und das schallet heraus, und wedes den Leid der Effensten auf. Denn die Seelen der Menschen sind allesammt als waten sie eine Soute, denn sie sind allesammt aus einer Seele gezenget worden, darum werden sie alle die Stimme der Menschenfrele in Christo horn, und ausstehen mit ihren Leidern.

10. Wenn wir nun zu Gott beten, fo erhöuet Gott unfere Seele in und seiber im Genero: bas ift, die Seele dringet mit ihrem buffertigen Willen aus dem Gentro der Angft, aus der Höllen Abgennd, und auch aus dem Geifte dieser Welt aus inst andre Principium in Gott, welches auch in der Seele ift, denn es find alle deel Principia in der Seele, als zwei etwige, und dann das

webrechliche, welches ben Sob biefer Welt machet.

11. Alfb verstehet ums theuer: Gott ben Bater bewoget sich wicht, allein ber heitige Goist bewoget sich, wiewohl ums das auch nichts halfe: allein das Wort, welched unsere Seele geschaffen dat, if Mensch worben, das hat den heiligen Geist in sich, und der gehet vom Bater im Worte aus, und entgegnet dem ancusenden Genkthe und Willen, und erdstnet sich von innen deraus in der Geele; denn der ausgere theirische Leid ist des heiligen Geisten nicht werth, das er sich in dem erdssne, ale es doch zu Zeiten dei den Deltigen geschiehet, das er aus der Geele ins außere Peincipium ausgehet, da der Leid triumphiert, und weiß vor Freuden nicht, wie ihm geschiebet.

12. Aber in der Suele nouens Leibe in Christo, wenn fle Christi Leib triege, da wohnet der heilige Geiß innen: und wonn dann der Aenfel kommt und will die Soele von unten in dem esten Principlo, im Centre der ersten vier Gestalten zum Jenesquaal ansechten, so dringet der Wille der Soele ins Fleisch Griffle, ins ander Principlum in sich hinein, da wird sie geschrieger und erlösset, und muß der Leusel hinunter; denn das Leben schnecker ihm wiche. Roch ist er so trocks, und siche Bores an, so oft er

nur fiehet, bağ die ficher ift, ober fich ein wenig mit Ralfchteit fen labet: er fuchet immer Gelegenheit, ob er mochte fein Reft offen

fintben.

13. Darum, lieben Kinder, so the beiet, so denfet nicht, Sott wohne fern von euch, ur hore euch uicht und seine es nicht; ud ift ein kalfer Bahn. Der wird nicht erhöbet, der nicht in Gott will eingehen, der in feiner Woshelt bleibet statten, und hat dem Schall in der Goele, der da rufet, Gott folle seine Worte von ihm von aufen annehmen, und er behalt den Schall in der Geele, der spate von ihm von Meufen annehmen, und er behalt den Schall in der Geele, der spate von ihm von Wettel. Gott wohnet nicht im Neufern, denn das Ausgere ift der tharische Sternengeist: er wohnet im Immern in sich; das außere Wefen ist nur eine Figur und Geichnis von Gatt. Wohl ift ob Gottes, und aus dan innern Santro ausgeboren, ausgesptischen durcht Worden Fiatz aber es rift utigt das Wosen der Dueigahl, welthes ein Wosen und Geist in einer Denheit ist, über die Natur, und wohnet dech in der Batur in sich selber, der Ratur undwyrelfelich, glothuse der Wind und das Licht nicht wird vom Kener erzusissen, und ift dech des Foners Geist, Glanz und Leben.

14. Atfe werte bu willft beton, fo raute ben Guntel aus beiwer Weele, und gebe in bich felber; bad ift, bu mußt bem Grenel graun werten, und einen Willen in beiner Grete fcopfen, bag bu folichete Greuel nicht mehr willft in bich laffen; bet menft auch mit beinem Billon midt im Gwenel bleiben fletten und verzagen; bennt wenn bet vergageft, fo finteft bu unter bith in Abgrund. binde, baf it Bottes tieber Bille ift, baf bu burch bie Gewalt bieburch bringeft, und laffeft ben Grenel bom Beufel auf bem Batfe, mub kommaft gent bemuthig bittend ale ein funbig Rind an ibne. Er ift ber Bater bes verloenen Sohne, Quel. 15, 41. but fieft beitte Soonbakt und Gerechtigfeit mit bem Benfel und mit ber antichris Milden Ditte verpranget, bu bift unter ben Gatten gu Babel, machben bu bein Gut burchgebracht, fo haft bu Erabern mit ben Gauen erfreifen a bu bift nachet und gerlamme, und bift nicht weuth, baff bit fein Gofen beifeft. Giebe, biefes bitbe bir ein, benn es ift wahr, and fomm also mit rechter Umwendung aus dem Rothe von ben Gauen gu unferm alten lieben Bater, umb bitte um Gnabe, er wolle bich boch jum Taglohner in feinem Borbofe machen : be-Benne ibm, daß bu abel gethan, und nicht werth bift, bag bu fein Sobu beifeft.

16. Giebe, du liebe Gorle, moule es boch, us ift die theure-Mahrheit: wonn du alfo in dich geheft, und sachest deine Grenel, und fichest des Seafold und der Wett Arübern, die du tange Beit gefressen hast, und erinnerst dich Gottes und seiner Baumherzigkeit, so dehre ja nicht wiederunt in Saustall, und sprich ja nicht: Ich shame mich moines frommen alten Baters, ich darf ihm nicht und ter Augen erzem von geofgen Spatt und Grennl, denn ich war ein

beerlicher Sohn, und bin nun ein nackenber Saubitte; sonbern bente, daß fich bein Bater eben fomobl um bich (als um feinen verlornen Sohn) bekummert, ale bu um feine Bunft und Liebe, Die bu muthwillig verscherzet haft. Saffe bir nur einen freundlichen, bemittbigen, unterthanigen, geborfamen Billen, und tomm, gebe von ben Sauen ans, lag bie Erabern ber Welt fteben, lag fie bie Saue freffen und fich felber weiben! Bebe bu in bich, und timfe an bein bofes Berg, brich burch Thuren und Thore ein; und wenn gleich alle Saue und Teufel um ihren hirten beuleten, fo tomm bu gum Bater mit feichen Gebarben und Worten, die bu nicht barfft fomitden, wie fie fein follen, und ob bu gleich nicht mehr als bes armen Bollnere Borte batteft, es lieget nichts an bem. Rur erns fter Beftand ohne Rachlaf: und folite bie Solle zerfpringen, und Beib und Seele vergeben, fo ftebe ftill, und gebe nicht wieber aus , der **Wir des Baters** ; sobald du wirst die Thur ausmachen in dein nen Seete, und wirft aus bem Roth gegen ben alten Bater gehen, bag er bich nur ertenne, bag bu fein Gon bift, bag bu gu ibm eingewandt bift, fo faget er: Das ift mein verlorner Cobn, um ben fich mein Berg bat bekummert, und ift in bie Menfcheit eingegan= gen in diefe Belt, und hat ihn gefuchet; ist habe ich ihn gefunden. Da fcbicket er ibm ben beiligen Geift entgegen, und fallt ibm freundlich um feinen Sals, und nimmt ihn mit Freuben an, und fledet ibm jum Beichen seiner Liebe bas Siegel und ben Ring ber beilis gen Dreieinigkeit im Leiben und Tob Chrifti an feine Sand ber Seele: da bringet er bie holbselige Jungfrau feiner Weisheit, bas neue Engelekleib, als bas Bleifch Chrifti, und zeuchts ber Seele an; und muffen fich alle Rnechte Gottes, als die heiligen Engel im Saufe bes Baters, erfrenen, und mit bem verlornen Gobne froblich fein. Da fchlachtet ber alte Bater ein gut Ralb, und fpeifet ben Sohn auf feinem Tifche ber himmlischen Wefenheit mit ber Rraft und mit bem Fleische seines gehorsamen Sohnes Chrifti, und tranfet ihn mit bem Baffer bes emigen Lebens im Blute Chrifti, in ber erften Mutter, baraus die Seele ift erschaffen worden: und ift Freude im himmel vor neunundneunzig Engeln ober beiligen Sees len, bie bei Gott find, daß abermal ein lieber Bruder ift in ibre' Gefellichaft tommen.

16. Und obgleich die eigene Werthelligkeit, als ber attere Sohn, ber immer in dem antichtistischen Hause umbergangen, das wider mutret und grunzet, und rühmet sich seines Gehorsams und seiner Muhe und Arbeit, die er in Gleisnerei hat zugedracht; dars nach fraget der Bater nicht, der neue Sohn gefallt ihm besser eis der im Hause ihr einen Beidiger, und will nicht himmlische Freude mit seinem verlornen Bruder haben. Er meisnet, er habe das Erbe allein, das himmelreich sei sein, er habe es weisenet, und sei nicht aus dem Hause gegangen, ihm gebühre der

Schiffel gum Chage, jener fei nur ein Saubirte: bas itret ben Bater nichts, er ift mit feinen Anechten, ben Engeln und beiligen Seelen, froblich, und laffet ben Burner, ber nicht will bimmlifche Kreube mit feinem Bruder haben, hingehen in die Borngrube bes Teufels, und er ift mit feinem Rinde froblich; Dieweil aber ber Bleifiner jurnet, und bas Abendmabl bes Baters verachtet. fo aes neußt er auch nicht ber himmlischen Freuben.

17. Bore, bu romifcher Papft und bu romifcher Raifer, mas gurneft bu mit une armen verlornen Sohnen in Deutschland, Die wir zu unferm erften rechten alten Bater eingeben? Will er uns boch gern haben! Bift bu unfer Bruber, warum grungeft bu benn? Bift bu Papft im Saufe, fo fchaue und fei bes Baters geborfamer Sohn, und freue bich mit bem verlornen Sohne, wenn er aus bem Antidrift jum Bater gehet! Wirft bu bas nicht thun, fo mußt bu emig gurnen und mit uns verlornen und wieber lebenbigen Rinbern feine Rreube in Emigleit baben, fagt ber Geift ber großen Bunber.

18. Ober, bu antichriftischer Wolf, mas gurneft bu, wenn ber Bater einen Saubirten zu einem lieben Rinbe annimmt, und giebt ibm ben Siegelring Mpfterium Magnum? Deineft bu, bu baft recht, ob bu gleich auf einer Academia bift geboren, und ber Sirte im Selbe bei ben Gauen, wie bu fie achteft? an benen boch bie großeften Bunber ermedet werben über beine gleifinerifche Bernunft, Schaue gu, regiere recht im Saufe beiner Academia! Bir haben einen Bachter boren fagen: Rein ab; Die Stabt Babel ift gefallen, fcaue, bag bu nicht in Babel werbeft ergriffen, benn fie brennet im Feuer. Turba Magna will fie ausspoien, es ift tein andes rer Rath, ale nur allesammt mit bem Sauhirten jum Bater ju geben, und ihn um Gnabe ju bitten; fonft wirft bu erfahren, mas biefe Reder geschrieben bat, aus welchem Beifte es gefloffen und eroffnet ift worben.

19. Als Chriftus von bem Monbfuchtigen bie Teufel anstrieb, fprachen feine Junger ju ihm: Meifter, warum tonnten wir fie nicht austreiben? Da fprach Chriftus: Diese Urt fabret nicht aus als durch Saften und Beten. Matth. 17, 21.

20. Lieben Rinder, Bruber und Schwestern, laffet euch boch rathen, benn bie freundliche Liebe Gottes bes Baters in feinem Dergen, welcher um unfertwillen ift Menfc worden, bat fich in ber Rrone bes Beiftes biefer Belt erhoben, und rufet uns: es jammert feine Barmherzigkeit, daß wir dem Born in Turba Maana find beimgefallen; er ichicket bir ist viel Boten, und rufet bich in feiner Stimme, und wird bir ber noch mehr fchiden. Warum bohneft du fie und tobteft fie? Prufe fie, ob ihr Beift aus Gott geboren fei? ob fie ben eigenen Weg des Bauche im Untichrift fuchen? Bahrlich es ift bie Beit, vom Schlaf ju erwachen, es wird kein Scherz bernach folgen: ibr durfet nicht alfo fcerglich mit bem

Schiffel bes heiligen Beiftes umgeben, und Schiffe vom Singben machen nach eurem Wahn; es will nicht geschloffen fein, fonbern mit rechtem Ernfte, als gehorfame Kinber Chriff erwecket fein.

21. St. Paulus fagte nicht ju feinem Junger: Dieputire vom Gegelmnif Gottes; fondern: erweite bie Saben, bie in bir find. 2. Zim. 1, 6. Es thuts feine eigene Bit, viel meniger Die Doffart ber hohen Schulen, welche fle boch mit Gleifinerei unter bes beltigen Beiftes Mantel verbeden. Bas fchlieget ihr von Leibe unb von ber Perfon Chrifti? Dabt ihr bie Gewalt? If es euch nicht Mofterium, und verftebet nichts barinnen, ibr werbet benn in Cheffic neugeboren. Konnet iftr mit einen febifchen Augen in Bittenel feben, wo Chriftus ift? Saget er nicht: Giebe, ich bin bei euch bis an ber Beit Enbe? Matth. 28, 20. Aft er bei euch, was feset ihr euch benn auf feinen Stuhl, und verbugnet feine Begenwart? Set ihr nicht Pilatus, ber Chriffen urtheilet? Bon wem babt thr bie Matht, bag ihr Schlaffe machet? Geib ihr feine Dereen, fo feib the micht Rinber; febet ju, baf ihr nitht ber attere Sohn im Daufe feib, welcher fich um bas Erbe reffet und um bie Semalt, und bleibet boch nur ein ftotger Deuerer und Barner wiber ben Bater.

22. Ihr lieben Ainder, wahrlich es thuts nicht, affo einem folden Beg gu geben. Chefftus fprach gu feinen Jungern, als'er Die Teufel vom Monbfüchtigen austrieb, welches bie Junger in berer eigenen Bernunft nicht tonnten thun: biefe Art fabret nicht aus ats burch Saften und Beten. Marc. 9, 29. Lieben Betbet, ihr werbet ben Beufel nicht von und treiben, wenn ihr nicht Chriftum bei euch habt: eure Runft- und Bermunftichtuffe them nichts, als baf fle bon Gott ausgeben in einen eigenen Billen; wir muffen faften und beten, bag wir nicht in Unfechtung und in unferer Bernunft in bie Stricke und Rege bes Beufels fallen. Matth. 26, 41. Denn ber Teufel halt ber Bernunft immer fein Det fur; wer barein fallt, ber meinet, er fei in Chrifti 8176hamen gefangen, aber er ift in bes Biberdriffs Samen nefangen. Reine Bernunft begreift nichts vom Reiche Gottes, als wur bie Bulle; bie Rraft bleibet ber Bernunft verborgen; fie fei benn in Sott geboren, fo gehet bie Bernunft als ein brennend Weuer ta Sottes Geifte: aber ber Gelft laffet fie nicht in bie Sobe, fonbern er beuget fie gur Erbe, benn er weiß ben Rriegsmann gegen fie. Es geboret ein machenbes Leben bargu, bas fich tafteiet, und micht mit bem fleifchlichen wolftiftigen Geifte biefer Belt überfcintet, nicht ein immertrintenes volles Leben. Denn fobath bie Berte mit ber Rraft, bes irbifchen Geiftes entgandet wird, fo trat ber Beift Gottes in fein Peincipium, und ift bie Geele vom Geifte biefer Welt gefangen, und friegt ber Tenfel einen Butritt gu fom; fo wird feine vorhin in Gott erkannte Bige in bie aufere Bernunft verwandelt. So meinet der Mensch, es sei noch Gottes Seift. D nein, Fritz das Gestirn, welches im Geiste Christi muß ruhen, das lüstert auch, ein solch Herz und Seele zu besitzen, wo Gottes Geist ist gesessen, denn es sehnen sich alle Areaturen nach der Araft Gottes. Aber das Gestirn, obs gleich in Tempel Christi sommt, treibet nur das seine, was in seinem Vermögen ist; es weiß nichts von göttlicher Weisheit, es hat eine Weisheit und machet den Geist dieser Welt: wohl hats geoße Kunst, denn Mysterium Magnum irdisch und elementisch lieget in ihm; aber den Schlüssel zum Principio der Freiheit Gottes außer der Natur hats nicht, denn es hat Ansang und Ende, und siehet nicht weiter, es machet und sucher nur ein gleißnerisch Leben.

23. Darum laffet uns nicht stolz und sicher sein, und uns nicht auf Runft verlassen, viel weniger auf den Buchstaben, denn sein Geist ift uns ohne Gottes Geist verborgen. Wir haben Gottes Willen in der heiligen Schrift klar, aber ohne Gottes Geist haben wir nur eine Hulfe und todtes Wort; Gottes Geist erwecket erst das lebendige Wort in uns, daß wir den Buchstaben und das geschriebene Wort verstehen. Das weiset sich genug aus, daß die Kunstgelehrten nur Buchstabengelehrte, und nicht von Gott Gelehrte sind, sonst zanketen sie nicht um Christi Ehre und Lebre, sie wur-

ben sonft nicht also um ben Reich Chrifti tangen.

24. Wenn gleich Taufende von Gott-Gelehrlen, melde im Geift Chrifti erboren find, bei einander maren, und ba ein jeder eine fonberliche Babe und Ertenntnif in Gott hatte, noch maren fie alle in der Burgel Chrifti einig, und begehrte ein jeder nur die Liebe Welcher Junger wird fich uber feinen Deifter Gottes in Christo. Sind wir in Chrifto ein Leib, mas barf bann ein Glieb mit bem andern ganten um bie Speife? Wenn der begehrenbe Mund iffet, fo empfahen alle Glieber Rraft; ein jedes Glieb bat feine Geschäfte, Die Bunder Gottes ju eröffnen. Bir führen nicht alle ein Wort, aber einen Geift in Chrifto; einem Jeben wird feines zugetheilet, mas er'in Gott eroffnen foll, auf daß die großen Geheimniffe Gottes offenbar werben, und bie Bunber, fo von Emigfeit in feiner Beisheit find erfeben worben; ju welchem Ende bie Seele von Gott marb geschaffen.

25. Ich weiß, und ber Geist zeiget mire, bu antichristischer Sophist wirst mir vorwerfen, bag auch in den Aposteln sei Streit um Christi Worte gewesen. Ja freilich, es ist des Satans Meisterstud gewesen, Christi Junger, und wieder ihre Junger zu sichten, sobald sie sicher gewesen; sie sind eben Menschen gewesen als wir, und ist je einer flacker im Geiste gewesen als der andre, nachtem sie sich selber gesuchet und in Gott ergeben haben. Denn sie haben unter bosen Menschen gelebet, und haben sich oft mussen in die Welt schieden, und haben dem Schwachen mussen Milch zu

trinten geben, an welchem fich oft bie Anbern in ihrer Bernunft gestoffen, und fich enteifert haben, und einander barum geftrafet; als folches beim Cornelio ju feben , ba Detrus ju ben Seiben einging, und die andern Apostel meineten, bas Reich Gottes gebore nur Ifrael. Actor. 11, 2.

26. Ihr follt wiffen, baf Gottes Liebe fo bemuthig ift, baf fie auch, wenn fich bie Seele barinnen entzundet, ber Geele unterthanig ift. Aber beg foll fich feine Seele freuen, fonbern in bie Liebe Gottee verbemuthigen, und flete aus ihren Begierben ausgeben, auf bag ber Beift Gottes in ihr lebe, und fie ibm nachfebe. Es wird ber Seele jugelaffen, daß fie eifert; aber beffer thut fle, bag fie in Sanftmuth manbelt, in welcher fie in Rraft ber Dajeftat einhergebet, und ift gar ein liebes Rint. Bas hilft miche, bag ich Reuer über meinen Bruber ausgieße und entzunde mich nur auch barinnen? Es ift feliger, unter bem Rreug in Gebuld bleiben in Sanftmuth, als Keuer vom himmel bringen. Chriftus ift tommen gu fuchen und felig gu machen, bas verloren ift, nicht bag er Born über und ermede, fonbern bag er und belfe aus bem Raden bes Tenfels; und hat uns in ihm wiedergeboren zu einer lebenbigen Rreatur in Gott, und hat uns geführet burch feines Batere Bornfeuer. Er hat une bie Bahn gebrochen, bag wir ihm follen in Liebe und Sanftmuth nachfolgen, ale bie Rinder ihren Eltern thun follen: barum lehret er uns treulich, mas wir thun, und wie wir beten follen.

27. Das Gebet, fo er (Chriftus) uns gelehret hat, ift eine Unterweisung und Lehre alles beffen, mas wir thun und laffen, und was wir von Gott bitten und marten follen: und wird allewege nach ben breien Principien recht verftanben, welches wir allhier eine turge Unleitung geben wollen; wiewohl es fich nicht laffet umfchlie-Ben, benn ber Beift bat bie gange Emigleit, fowohl bie Ratur und alle Befen barinnen begriffen, bag es alfo teine Bunge genug beuten fann: je mehr man bas betrachtet, je mehr wird barinnen ber funden. Jeboch wollen wird magen, und dem Lefer eine Anteis tung geben, nicht ben Beift zu binben, benn es/gehet einem jeben in feiner Seele auf, nachbem ihm eine Rraft aus Gottes Bundern gegeben ift.

28. Und alfo ifts auch mit bem Evangelio: es laffet fich an keine Auslegung binden; je mehr man barinnen suchet, je mehr finbet man, benn ber Geift Gottes ifte felber, ber uns lebret recht beten, er vertritt uns auch felber in Gott. Denn wir wiffen nicht, was wir reben follen: unfer Banbel ift nur im Billen, bag wir uns in Gott ergeben. Gott ber beilige Beift machet felber bas Grunen und Auswachsen durch fich felber in Gott, er treibet bie Blume bes neuen Leibes ber Seele aus bem Centro Gottes burch Die Seele aus, bag alfo die Frucht bes emigen Lebens aus ber Seele Leibe auswächset mit ben wielen 3meigen und schoner Frucht, und stehet als ein herrlicher Baum in Gottes Reiche; baß, wenn wir beten, so effen wir mit ber Seele von vieles himmilichen Früchten, welche alle aus der Seele Loibe, als aus einem himmilichen Acer, sind ausgewachsen: und davon isset die Seele im Gebete wieder, und ist ihre Speise an Gottes Tische. Alse isset sieder wom Berbe Domini, davon Christus fagete: Der Mensch lebet nicht allein vom Brot, sondern von einem jeglichen Wort, das durch den Mund Gottes ausgehet.

29. Einen gar hohen und trefflichen Verstand giebt bas Bater Unser in der Natursprache: denn es spricht aus die ewige Seburt, auch alle drei Principia, sowohl den kläglichen Fall des Menschen, und zeiget ihm die Wiedergeburt in Christo; es weiset ihm,
wie er thun und sich gebärden solle, daß er wieder in die göttliche Einigung komme, und zeiget ihm, wie ihm der Seist Gottes so
freundlich entgegnet. Weis wir aber schwer möchten zu verstehen
sein, so wollen wir nur einen summarischen Inhalt und Verstand
sesen, und sorber das Werk der höchsten Zunge, dem Geiste Gottes in jeder Seele empfehlen: und mag doch wohl in einem eigenen Tractat davon gehandelt werden nach der Länge, so der Herr
und solches zulässet. Matth. 6, 9—13.

30. Wenn wir fagen: Unfer Bater im Simmel: fo erhebet fich bie Seele in affen breien Principien, und aneignet fich in bas, baraus fie ift geschaffen worben. Das verfteben wir in'ber Raturfprache gar icharf und eigentlich: benn Un ift ber ewige Wille Gouet jur Ratur; Ger balt inne bie erften vier Geftalte ber Ratur, baringen bas erfte Principium fiebet. Bater giebt moren Unterscheib gmeier Principien, benn Ba ift bie Matrix auf bem Rreuge; Ter ift Mercurius im Centre Natura: und find amei Matter im ewigen Willen, baraus alle Dinge find worben, ba fich eine ins Rener fcheibet, und die andre ine Licht ber Sanftmuth und ins Baffer. Denn Ba ift bie Mutter aus bem Lichte, melde Befenheit giebt, und Zer ift die Mutter ber Feuerte Tinctur, welches bas große und farte Leben giebet, und ber Bater ift beibes. Benn wir fagen Im, fo verfteben wir bas Innere, als bas Berg, von bem ber Geift ausgehet; benn die Sythe gebet aus bem Bergen und schallet burch die Lippen, und die Lippen behalten bas Berg im Inpern unaufgewecket. Wenn wir fagen bim, fo verftehen wir bie Schopfung ber Seele. Die Splbe Del ift bie englische Geole felber, welche bas Berg auf bem Rreuge im Centro zwischen beiben Mattern bat gefaffet, und mit bem Borte Sim ju einer Rregtur gefchaffen, als gum Mel; benn him ift bes Dels Bohnung: barum ift bie Geele in Simmel geschaffen, bas ift, in ber Liebe - Matric.

#### Die erfte Bitte.

31. Wenn wir fagen Dein, fo verfteben wir, wie bie arme Seele im Baffer diefet Relt fcmimmet, und fich mit ihrem Bils len ins Principium Gottes einwirft: benn fie gebet in ber Solbe Dein in Gottes Stimme; in ber Spibe Ra eignet fie fich ein, und in ber Spibe De faffet fie bie himmlifche Wefenheit, bas ges fcbiebet alfo im Willen ber Geele. Und wenn mir fagen Ber, fo fahret bie gange Rreatur in Billen; benn Ber hat bas gange Centrum; und mit ber Gplbe De leget fie fich in Geborfam in bie Sanftmuth, und will bas Ber im Teuer nicht entjunden, wie Que cifer gethan bat. Und wenn wir fagen Be, fo gebet bie Seele in ber himmlischen Wesenheit, als ein ftilles Rind ohne Born: und bann Dei ift ber gewaltige Gingang auf bem Rreuze in ber Dreis gahl, ba ber Seele Billen einbringet in die Majeftat ins Licht Gottes. Dit ber Sylbe Li hat ber Seele Wille ben beiligen Geift gefaffet: Bet, ba gebet ber Seele Bille mit bem beiligen Beifte aus: benn ter Glang ber Majeftat leuchtet im Willen, und ber beilige Geift fahret im Glange ber Majeftat auf ber Geele Bagen; benn ber Wille ift ber Seele Brautmagen, bamit fie in Ternarium Canctum einfahret, barinnen ber beilige Geift fibet mit bem Glange ber Gottheit.

#### Die anber Bitte.

32. Dein, da ergiebt sich abermal die arme Seele mit ihrem Millen in Sottes Willen, als Gottes Kind. Reich, hie aneignet sie sich in die Kraft der englischen Welt, und begehret aus der Tiefe des Wassers in Gottes Kraft. Komme: in dieser Splbe Kom gehet sie in die Kraft ein, und fasset die, und mit der Splbe Me machet sie ihren himmel auf, und gehet mit der gefasseten Kraft aus im Reiche, als ein Gewächs; denn das Me machet die Lippen auf, und lässet das Gewächs des Willens ausgehen, und langsam sanste wachsen.

#### Die britte Bitte.

33. Dein: allhie thut bie Seele mit ihrem Billen wie in ber ersten und andern Bitte; sie wirft sich in Gottes Willen ein. Wil ift ihr Begehren mit bem heiligen Geiste zu wallen, Le, mit biefer Spibe nimmt sie den Geist mit dem Willen ins Centrum ein, als ins Herz, und will, daß ihr Wille im heiligen Geiste soll im Herzen wallen. Ge, mit dieser Spibe gehet sie in Willen; Sche, mit biefer Spibe wirket sie Gottes Werke; benn da thut

fle, was bes Baters Rath ist, was bas Herz Gottes will, als ba fich Christi Seele ließ ans Breug hangen, und wir im Trubfal unters Rreug friechen. De, in biefer Spibe nimmet fie es gebulbig an, was Gott wirtet; fie budet fich ale ein Rinb. Bie, ba gehet fie abermal in die Stimme der hohen Majestat; Im ist das Berg Gottes, ba ber Beift ausgehet, in bem Willen will fie fein. Sim ift abermal bie Schopfung ber Rreaturen; Del ift bie Seele: bas ift, fie will in Gottes Willen thun als die Engel, mas Gottes Billen gefallt. 21, ba faffet fie benfelben Billen, und treibet ibn mit ber Solbe So aus ihrem Centro in Diese Belt ins außere Principium. Auch, ba giebt fie alles, mas fie in fich hat, heraus ins Meufere, außer fich in biefe Belt. Muf, mit biefer Splbe faffet fie bas wieber, und will, bag ihr Befen nicht foll zerftreuet werden; benn fie laffet nur den Billen vom Befen burch bie gugethanen Lippen an bie Bahne ausgeben, und will, daß die Form bes Willens ale ein figurlich Wefen foll ewig bleiben. Er, mit biefer Splbe' bringet fie ihr Wefen in Geift biefer Belt auf bie Erbe, ba foll ber Bille Bunber wirten, wie in ber gottlichen Rraft im englischen Reiche: ber Wille foll Gottes Beheimnig offenbaren. Den, mit biefer Splbe zeiget fie an, bag es foll nicht im Bornfeuer gefchehen, mo ber Teufel inne wohnet: benn bie Gpibe medet nicht bas Centrum auf, es foll in ber fanften Liebe gefchehen und both aus bem ER genommen werben. Die Seele foll machtig berrichen in allen Bebeimniffen, aber ben Teufel nicht einlaffen : allhier mangelt uns viel, ber ichmere Kall brucket uns fehr. Des ift viel hierinnen, welches ju lang fein wollte ju fchreiben, benn Gottes Bille foll gefchehen, und nicht bes Fleifches und bes Teufels! Darum find wir im Gebete fo zweifelhaftig, daß bie arme Seele in des Rleifches und des Teufels Willen lauft: fo fie in Unfchulb lebete, fo hatten wir diefe Erkenntnig vollkommen, und mare tein 3meifel in unferm Gebete, fonbern nur ein Thun und Bollbringen. Bir fcmimmen allbie recht im Elenbe, zeiget uns ber Beift ber Bunber.

#### Die vierte Bitte.

34. Gieb, da ftedet ber Wille im Herzen, und bringet hersaus, und das Maul fanget ihn: das ift, die Seele will gespeiset sein; was das Wort aus sich glebt, das fasset die Seele, benn es ist ihr, sie wills haben. Uns, mit dieser Splbe begehret die Seele für alle Stieder Speise, als für alle Seelen, gleich als ware sie ein Baum in viel Zweigen und Aesten, da ein jeder vom Stamme Kraft und Saft bedarf: also will sie es ingemein aus Bottes Kraft für aller Seelen Leben haben; denn sie zeucht das mit aller Begierde zu sich, und in alle, als ein lieber Bruder; sie will es

maleich haben, und nicht allein im Beize, wie ber Teufel thut. Un, mit biefer Sulbe gebet ber Geele Bille in Die emige Beise heit, barinnen er vor ber Schipfung im Saamen, im emigen Billen erblicet warb. Cer, mit biefer Spibe nimmt fie ben Urftanb ber Retur im Billen, ba eine Gelfalt bie anbere in Urftanb erbieret, erfullet und erhalt; benn bas ift ber Seele Band, bal fie emig lebe und beftehe; bas begehret ber Bille ber Geele, fonft jerbrache fie, benn ein Geift begehret nichts mehr als fein Band ju erhalten, und bas mit Rraft ju erfullen, bag es quelle. Und bie lieget ber Schluffel ber groffeften Gebeimniffe bes Befene aller Defen. Lieber Doctor, feib ihr gelehrt, allhier fuchet; und fo ihr alls blet wichts verftebet, ober verfteben wollet, fo feib ihr nicht gelebret, fombern nur Diftorienenabler, welches ber Ginfaltige, fo er fich übet, auch thut. Das ift bas rechte Doctorat im beiligen Beift: bas angere ift nur ein Spiegelfechten, und giebt bochmuth. Dag, mit Diefer Golbe wird bie bimmlifche Babl verftanben, ale ba ber Beift auf bem Areug in ber beiligen Matrice Die Gebarerin in ber Bielfaltigung ergreifet, ba ber Bille bes Beiftes fich in jeber Bahl beluftiget, traftiget und ftartet. Lid, in biefer Golbe erquidet fic ber Seele Bille im Licht und Rraft ber Dajeftat Gottes, und ftar-Bet bie Seele mit ber himmlifchen Bahl, welche aufgehet aus ber Majeftat in unenblich; und bier ift bie Geele ein Engel ertannt und lebet in Gottes Sand. Brot, allhier hebt fich an bas leibliche Befen und unfer Glend, benn Brot ift aus bem Centro Ratura ausgeboren: wiemobl es ber lette Buchfigbe in ber Solbe Brot ausspricht, bag es Parabeisbrot fei, benn bas Rreng führet in feinem Charafter + in ber Naturfprache ben fcmeren Ramen Gottes; welches, fo man ben recht erflaren und nach ber Raturfbrache verfteben will, in bem Worte Tetragrammaton gewaltig und jum bochften verftanden wird; benn es faffet alle brei Principia. Und in bem Worte Abonai wird Gott in einem Principio, als in ber englischen Welt verstanden, welches in einem fondern Tractat mag erklaret werben, wir gebens nur ben Spiben nach ju finnen. Denn Brot ift des Leibes Speise, und wird vom Grimme verftanben . baß fich ber hat mit eingemischet, und bezeichnet bas Trauer-Beil wire aber nun baben muffen, fo greifet die Seele haus. barnach, ibten thierifchen Leib ju erhalten. Deu, diefe Solbe verflehet bas einige Seelenbrot bes neuen Leibes, als ber himmlifchen Wefenheit: benn ber Wille gehet aus bem Brot aus in Deu, bas ift bie emige Wefenheit, als bas Brot Gottes, Chrifti Fletfch. Te, biefe Sylbe beftatiget, baf es ben fcmeren Ramen Gottes giebt und ichaffet; benn bie Seele begehret zweierlei Brot, eines bem Bauche, und bas andre ihrem beiligen himmlischen Leibe.

### Die fünfte Bitte.

35. Unb. Diefe Spibe ift es, ba ber Bille ber Seele bie Liebe Gottes aufwecket: benn ber Bille verftedet fich in bas Und, als in die Sanftmuth, und erfullet bas Ber ale ben Born, und gehet mit bem Und, ale ein aufwachsenbes Befen, gleich einer Blume aus bem Ber aus, und bleibet boch in einander; benn Ber ift bes Lebens Centrum, es hat bas Reuer bes Grimmes, und bas Und geboret ins ander Principium. Laffe ober Laf. ift bie Lauterung beffen, was aus bem Ber erboren ift, ba Efaias faget: R. 1, 18. Benn eure Gunden gleich blutroth maren, fo ibr euch bekehret, so sollen fie schneeweiß als Wolle werben. In biefer Spibe Laffe ift bas Bab, darinnen bas Ber muß gemafchen merben, ober beftebet nicht in Gottes Reich. Uns ift abermal bie Einigung, ba ber Seele Bille bie Briberfchaft, als alle Seelen, in einem Willen begehret gewafthen ju fein. Un, ba fcmieget fich ber Bille in Gottes Liebe, und mafdet bas bofe Rind Ger, und betennet hiemit, alle Bobbeit, als mare es Gine in Giner Seele. Schulb: bas ift bas rechte Regifter, bas ber Born in bie Geele bat eingeführet, bas begehret ber Wille gar meggumerfen; aber ber Mund fanget bie Gplbe wieber ale ein Bilt, jum Beichen, bag unfere Berte follen ewig ju Gottes Bunberthat fichen , unb burfen nur bes Babes, bag fie nicht im Grimme Gottes ergriffen und entimbet werben : fonft gehoren fie in Abgrund, ins finftere Deincipium. Als, in Diefer Splbe faffet ber Geele Bille alles que fammen, mas Seele heißet, und rebet von vielen als von Ginem. Bir, in Diefer Spibe flaget ber Bille über bie Ungft ber Qual ber Unruhe in ber Seele, ba fich eine Seele an ber anbern oft vergreifet; berowegen faffet ber Bille aller Seelen Turbam gufammen und fpricht: Ber, bas ift, ber Bille will aller Geelen Grimm auf einen Saufen unter fich in Abgrund bruden. Laf, bas ift, von fich laffen, und nicht mehr im Grimme bes Borns miffen; beun bie Gplbe Gen behalt bie Form der Bunder, aber fie muffen im Laffen gemafchen fein, benn Laffen ift bas Bab. Un, Diefe Splbe bringet aber in bie Liebe Bottes, und begehret bie ges mafchenen Seelen in Die Liebe gu fuhren. Gern, Diefe Spibe geis get vor Gott an bas bofe Rind, welches iht in ber Liebe gewaschen iff, und ftellet es ju Gottes Bunber bar: benn es ftellet bas bar, mas aus bes Feuers Tinctur in ber Seele ift jum Bunber tommen. Schul, diefe Spibe zeiget an bas unnute Bert, bas eine Seele gegen ber anbern aus bes Feuers Tinctur gewirket hat, und ift eine Darftellung des Uebels, welches die Seele im Willen felber wieber gewaschen und gereiniget hat. Di, biefe Spibe ftellet bie Einigung wieder in die Majeftat und in beitigen Geift, als ba tein Biberwille mehr ift. Gern, ift bas bofe Rind, welches ist vor Sott flehet zu Gottes Wunder; von welchem der Bille den Sehl genommen hat, und begehret, daß es der heilige Seist wollte in die Majestat als ein Wunder einnehmen.

#### Die fechete Bitte.

36. Und, ift abermal bie Ginwerfung in bie liebe Sanfts muth Gottes, ba fich ber Seele Wille in ber Dajefiat bemutbiget por ber Dreigabl. Rub, ba fabret ber Bille mit bem beiligen Beifte. Re, ba will ber Wille nicht burch ben Grimm fabren, bann er fürchtet fich vor ber Befananif bes Brimmes; benn ber Bille foll alfo ftets fein in Gott gefetet, bag er moge burche Feuer gehen unverlett, und auch burche außere Principium, ale burch biefe Belt, und foll boch von teinem fich fangen ober fich geluften laffen. Beil aber bie Seele weiß, bag fie in ber erften Berfuchung nicht ift bestanden, ba fie in Beift Diefer Belt eingeführet marb, als fie bas Berbum Riat in Die Bildnig blies; fo flebet fie nun bem beiligen Beifte, bag er nicht mit ihrem Billen foll in bie Proba eingehen: benn fie trauet ihr nicht vor bem Teufel gu befteben, wenn er fie fichten follte; wie Chriftus ju Detro fprach: Der Teufel hat euch begehret zu fichten, aber ich habe fur euch gebeten. bag euer Glaube nicht aufhore, Lut. 22, 31. bas ift, ich habe euch ins Bort befchloffen, und bem Teufel nicht zugelaffen, fonbern in meiner Bitte euch in Gottes Willen geführet, bag ibr feib vom beiligen Seifte erhalten worben; fonft maret ihr von bem Teufel burd ben Born und Geift biefer Welt gefichtet worben. Uns, biefe Solbe faffet abermal bie bruberliche Einigung, als in einen Billen, in die Majeftat, und flehet im Geifte. Dicht, in biefer Splbe reis fet ber Bille Schlechts aus ber Bornmurgel aus, und behalt ein fonberlich Regiment außer bem Borne, ale bie Seele bann aus bem Feuer brennet, und ift bas rechte Leben (außer bem Feuer) in ber lichtstammenden Tinctur in Luft und Rraft. In, ba ftebet fie als ein eigen Rlang und Befen, gleich als mare es bas Centrum. Ber, ba muß fie mit bem Willen burch ben Grimm geben und ihn fanftigen; fie muß ihn ertublen, daß er fie in ihrem fanften Leben nicht angunde. Such, mit diefer Splbe burchbringet fie mit ihrer Liebetinctur ben Grimm, als bas Centrum Ratura, und lofchet ben Grimm auf gottliche Urt, und treibet bie Lift bes Teufels aus bem Reuerequaal aus bem Urftanbe, ba er fonft einen Butritt in bie Seele batte. Ung, ba nimmt bie Seele bie Rraft aus ben fieben Geftalten ihrer Matur mit fich, als einen Geift, und feget fich gewaltig ubers Centrum, und herrichet barüber als ein Ronig über fein Reich : berm fie hat jest bas Centrum mit ber Liebe gefanftis get und übermunden, und will nun den Berfucher nicht mehr einlaffen.

#### Die fiebente Bitte.

37. Son, in biefer Splbe erfcheinet fie in ber Dajeftat mit ibrer Kraft und Glanze über bem Centro bee Bergens, und hat ein eigen Weincipium in ber Majeftat. Dern, ba gebeut fie bem Grimm im Centro, und herrichet über ben, und banbiget ibn mit ihrem Billen. Er, ba bringet fie wie eine Blume und Gewachs aus bem Centro, und eroffnet Goftes Bunber; benn fie gebet allbie mit bem Centro um als fie will, benn fie hat überwunden. bas ift bas Gemachs, fo aus bem Brimm aus ber Natur machfet, und ift nun lieblich und gut, und taugt' in Gottes Reichet ba gebaret fie eine Frucht auf Gottes Tifche, Die vom Born los ift. Und, ba nimmt fie aber bie Ginigung aller Geelen mit, und ftels let es offenbar bar, baß fie fei eine Burgel in Gottes Reich vor threr Schopfung gemefen, und babe nun viel geboren: bas ift, fie fei ein Baum, und habe viel 3meige ermedet, und ftellet fich bar in einem Baume. Bom, bas ift bas große Bunber, bag Gott aus einem zwei gemachet, und ift boch eines blieben, bie zeiget fie bieß an : benn ibr febet, bag bie Burgel in ber Erbe ein andres ift als ber Salm, fo aus ber Burgel machfet; alfo verfiehet uns auch von ber rechten beiligen Seele: fie machfet als ein halm aus ber Burgel, aus bem Centro Natura, und ift ein andres als bas Centrum, und bas Centrum gebieret fie boch, und fie fchwebet in Alle. macht über bem Centro, und herrschet über ibn, wie Gott über die Ratur, und ba boch ber Name ber Dreitahl in ber emigen Natur urftanbet. Und wie Gott von ber Ratur frei ift, und die Ratur ift boch seines Wesens und von Gott ungetrennet; also auch die Seele, die ift von ber Ratur frei, und ift ein Berr ber Ratur, benn fie ift ein Geift mit Gott, und blubet ober machfet boch aus ber Natur. Bohl ift Gott nicht gang mit ber Seele zu gleichen, benn Gottes emiger Bille ift eine Urfache und Anfang ber Ratur, aber mit Bottes Dajeftat, welcher Glang entftehet aus ber Scharfe ber ewigen Ratur, und urständet doch vor der Natur als der Blis ber ewigen Freiheit, von bem bie Natur in ihrer icharfen Gebarung den Glanz fanget, und ihn im Feuer erhebet zu einem triumphirenden boben Lichte. Um welcher Urfachen willen fich bie ewige Freiheit außer ber Ratur nach ber Ratur fehnet, baß fie will im Bunder offenbar fein, und Majeftat und Serrlichteit und Dacht baben: benn wenn teine Ratur mare, fo mare auch teine Berrliche Leit und Macht, viel weniger Majeftat, und auch fein Geift; fone bern eine Stille obne Befen.

38. Also erscheinet in ber natur Kraft, Macht, herrlichkeit, Majestat, Dreizahl und Wesen, und ist bes ewigen Wesens Offenbarung. So benn nun die Seele, als ein Geift, ist aus diesem Wesen eröffnet und genommen worden; so hat sie auch zwei Gestal-

Eine ift Natura, und die andere M die gottliche Blume, ober bas Gewichs aus ber Natur, welches über bie Ratur ift, und ift ein Beift in fich felber, wie Gott ein Beift in fich felber ift, wie ihr bieg am Feuer febet. Das Feuer ift ber Ratur, und ber Schein mit ber Luft, fo aus bem Feuer ausfahret, ift ein Geift mit aller Rraft bes Feuers Ratur, und ift boch über Die Feuerdnatur; benn bie Kenersnatur tann ihn nicht greifen; auch fo tonnte bes Feuers Matur nicht befteben, wenn nicht ber Geift Luft bas Kener wieber aufbliefe. Alfo erbieret bas Fener ben Geift mit bem Glange, und fehnet fich wieber heftig nach bem Geifte, und geucht ben immer wieber in fich, und halt ibn boch auch nicht: benn er ift bes Leuers Leben, und ber Glang ift aus ber Scharfe bes Feuers, und ift boch auch feine Fuhlung in dem Glange, und ber Glang hat boch bie Rraft, und nicht bas Feuer; benn von bes Glanges Rraft gehet auf und machfet ein Gemachs, und nicht vom Feuer; wie ihr bieg an ber Sonne Glanze erfeben moget.

39. So nun bie arme Geele im fcweren Fall Abams ift von ameien Reuern gefangen morben, als baf fie ber Beift biefer Beit hat in fich gefaffet, barunter bas Feuer bes Urftambes ift; fo will fie wieber frei fein mit ihrem Beiftleben, in welchem fie ein Engel und Gottes Bith ift, und gehet mit ihrem Billen vom, bas ift, als ein Bemache aus ber Ratur, und auch aus bem Beifte biefer Belt, aus ben Bunbern Gottes aus, und flebet recht bom : bas ift, fie bat ist ber Natur Rraft, und Mercurium in Rraft ber Minjefint, bas ift ein ander Drincipium, und hat boch auch bas erfe feurige, aber es mirb nicht offenbar, benn bas beilige Drincipium in ber Majeftat verwandelt ben Brimm in Liebe; und fo bas erfte wieber ermedet' murbe, fo mare es Feuer, und quallen bie erften vier Geftalte ber Ratur hervor, barum ift Gott Menfc worben, baf ber Liebegeift Leib habe, bas ift ber Seelengeift. Darum fles bet fie, fo fie noch unwiedergeboren ift, und noch im irbifden Leibe allein flecket, und fpricht: Erlofe uns vom Uebel! Gie begebret vom Born ledig zu fein.

40. Denn Ue und bel find zween Willen in einem Befen : Ue ist das Feuerkind, und bel hat auch zwei Principia; benn ber erste Buchstad B hat das außere Regiment, und die andern zween als E und L, das ist, el, hat den Engel, der will von beiden erlöset sein, nicht alsobald abgetrennt (benn daß sie in einander wohnen, das ist Gottes Rath), sondern des Engels Wille will frei sein von der Falfchheit, er will über das Uebel herrschen. Er will in Gotz tes Willen sein, und das Uebel soll stehen, eines nach dem Geiste dieser Welt zu Gottes Wunder, und das andre nach dem Quall des Grimmes zu Gottes Borns Wunder. Denn beide Wätter sind rege, und wollen ihre Wunder eröffnen: so will aber der Seelenwisse nicht in Born eingehen, denn sie kennet den Teufel, daß er

bochausfahrend über Gottes Liebe und Sanftmuth ift, bavor ents fehet fie fich; fo will fie auch nicht gern im Geifte biefer Welt wirken, benn er verbedet ihr auch Gottes Licht. Darum gehet fie von beiben mit ihrem Billen aus, und will in ihrem Billen frei Der Geift Diefer Beit mag im Rieische feine Bunber erweden; fie wirft ihren Willen in Gottes Beift, ber foll fie regies ren, er foll nur bas Uebel in ihren Billen nicht einlaffen; fie will in diefer Belt tobt fein , auf baß fie im beiligen Beifte lebe. Go will fie ben Abgrund auch nicht aufweden : barum ichmieget fie fich unter bas Rreug, und laffet ben raufchenben Teufel vorüber; fie laffet ben Beift biefer Belt, als bes fleifches Leben, vorüber, und that all mare fie tobt; fie leibet aber nicht in Gott, fonbern im Uebel, bas ibr Abams Seele hat angeerbet, baffelbe Uebel halt fie nicht für ihr Eigenthum, fonbern für Gottes Bunber. bleibet fie gebulbig an ein Leiber, und boch auch nichts leibenb, unter bem Reeuge ber Gebulb, bis fie Chriftus wird wieber auf bas Reeux in Regenbogen einfesen benn er fiset auf bem Regenbogen. und fein Leib, feine Befenheit ift bes himmels voll. Der Regenbogen find bie brei Principia mit brei Farben, ble vierte ift fein Leib in Ternario Sancto.

41. D groß find die Wunder; wer dies erkennet, der hat große Freude baran! Richts kann genannt werden, daß diesen Geheimmissen gleich sei. Keine Zunge kann das aussprechen; denn was ist bester, als Gott zu einem Gemahl haben, in Gott mit seinem Wilsten zu sein, und nath dieser Zeit ganz im Wesen mit himmlischem Beibe und verklarter Seele!

42. D große Tiefe, warum bift bu so verborgen vor ben Mensichen? Das machet, baß sie ben Teufel und ben hochmuthigen Grimm mehr lieben als dich, barum mogen sie also in dich nicht eingehen! D barmherziger Gott, hole boch wieder den Baum, den du gepflanzet haft! Was soll sich dein Zorn ruhmen, er habe mehr

Rrucht auf beinem Baum getragen, ale beine Liebe!

43. Baue boch Terusatem, die zerbrochene Stadt, auf daß bein Beich tomme, und bein Bille geschehe! Wer will dir in der Holle banken? Zeuch uns doch an mit beinem Geist zu beinem Lobel Wie lange soll die Holle triefen von Fettem? Siehe, sie hat iheren Rachen offen, und will uns alle verschlingen! Komme boch nun, und baue doch die Stadt deines Vorhofs, daß wir nahe bei die leben, daß beine Wunder jauchzen, wann dein Liebegeist richtet. Verzeuch nicht mehr, Herr, denn dein Baum ist alt worden vor Trauren! Bringe boch hervor den neuen und grünen Zweig, welscher dem Teufel durch sein Reich durchwächset ohne seinen Willen! Bricht doch der Tag an, warum soll denn die Nacht des Jorns dem Lillenzweig aufhalten? Herr, dein Baum grünet durch die ganze Welt, darum wecke uns auf, Herr, daß wir seine Frucht essen!

### Bon bem Amen bes Befchluffes.

44. A, ist ber erste Buchstab, und bringet aus dem Herzen aus, und hat keine Natur; sondern wir verstehen klar darinnen die Sucht des ewigen Willens außer der Natur, in welchem sich die Natur erbleret, welcher von Swigkeit ist gewesen: denn der Wille begehret, das Herz, und das Herz begehret den Willen; es ist Vater und Sohn, und seine Kraft, so davon ausgehet, ist der Geist des ewis gen Lebens, davon wir vorn baben gemeldet.

45. Nun so benn bas A, aus bem Herzen, als aus bem ewisgen Willen erboren wird, und aus bem Willen ausstößer, so wird aus bem A hernach bas ganze Alphabet mit vierundzwanzig Zahlen: benn bas A fanget an zu zählen, und fasset die ganze Zahl mit bem men. Das sind die Wunder und Werke Gottes, welche im Geift

über bie Ratur, als im Glang ber Dajeftat erfcheinen.

46. Das verstehet also: Wir sind mit unserer Seele in einer fremden Herberge, als im Geiste dieser Welt, der halt sie in sich gefangen, und könnten also nicht in Gott kommen, wenn Sott nicht ware Mensch worden, welcher unsere Seele ind Wort, als in die lebendige Kraft Gottes in sich hat eingeführet. Run sind wir Iweige am selben Baume, und mussen des Baumes Saft in uns ziehen, wollen wir anders aus dem Baume grünen; sonst, wo wir allein nach der Luft und Sonne imaginiren, so verwelket unser Iweig. Unser Wille muß in Baum gerichtet sein, das ist das Gesbet. Wenn wir beten, so gehet der Wille in Baum, und zeucht des Baumes Saft in die hungerige, durstige und durre Seele, und dann wächset aus demselben Saft ein Leib; so spricht die Seele mit großen Freuden men, das ist, es ist mein. Da heißt es, ja, es geschiehet, nimms an, was dein Wille begehret, das ist glauben, und nicht die Historia, davon Babel rumpelt.

47. Denn Beten hat zwei Dinge in sich: Eines ist ber ernste Wille, welcher aus bem elenden Rauchhause des Herzens aus der Seele ausdringet in großer Demuth, und sich ins Herz Gottes, welsches Mensch ward, als in Baum des Lebens, einergiedet; das heiset Stau, und dann isset der Wille von der gottlichen Kraft, das heißet ben, denn der Seele Wille ergreift und halts mit der Zunge an die Zahne (versteheft du es in der Natursprache) und lässet doch den heitigen Geist aus der Kraft, die der Wille in die Seele einsschhet, aus der Kraft, so die Seele hat gesasset, ausgehen; wie er denn mächtig aus dem Herzen durch die gesasset, ausgehen; wie er denn mächtig aus dem Herzen durch die gefasset Kraft durch die Zähne ausgehet. Denn in Gottes Kraft ist nichts Berzehrliches: je mehr der Wille fasset und die Seele isset, das ist, Christi Leib; nicht daß er einmal größer sei als das andere, nein, denn er ist

größer benn alles; allein bie Rraft in großen Freudenmunbeen ftei-

get auf, aus ber Emigleit in Emigfeit.

48. Alfo verftebet une bochtheuer: Wenn wir beten, fo reben wir nicht allein vor Gott; wohl benget fich ber Wille vor Gott, aber er gehet in Gott ein, ba wirb er mit Gottes Rraft erfullet, bas bringet er ber Geele. Die Seele iffet an Gottes Tifch; bas ifte, bas Chriftus faget: Der Menfc lebet von jeglichem Worte

Gottes. Matth. 4, 4.

49. Das Baterunfer ift Gottes Bort, und hat fieben Bitten, und einen Gingang, und Umen: bas ift gufammen neun Bablen, und Die gebente ift Gott felber. Mit bem Gingange Des Baterunfers gebet ber Seele Bille in Bater, und mit ben fieben Bitten nimmt fie, mas bes Baters iff, benn bavon wird fie wieder ein Engel; benn fie frieget in ben fieben Bitten Centrum Ratura himmlifc, gottlich, und im Imen faffet fie bas' alles jufam. men, und wohnet barinnen, benn es ift ihr Leib, es ift Chrifti Bleifc, Gottes Leib: ber ift bie neunte Bahl in Ternario Sancto. Dierinnen ift bie Tinctur himmlifch, gottlich, und bie zehente Bahl balt bas Rreug, barein tann feine Rregtur geben: allein ber Geele Bille gebet hinein; er ift so subtil als Gottes Geift, und Gottes Geist fahret auch in ber Seele Willen, es ift fein Wagen, ben er gern bat.

50. Alfo verftebet: Die bloge Gottheit ift Geift, und alfo bunn ale ein Wille; aber fie ift Menfc worden, und wohnet ber dunne Gottesgeift in ber Menschheit, daß unfere Seelen alfo mobl ju Gott tommen tonnen. Und wenn die Seele alfo von Gottes Leib iffet, fo friegt fie auch Gottes Leib an fich, und ift Gottes Rind: Gott ift in Chrifto ber Baum, und unfere Seelen in ihrem beiligen Leibe

find feine Mefte und 3meiglein.

51. Das lag bir geoffenbaret fein, bu werthe Christenheit vom Aufgange jum Niedergange: Die Beit ift nabe, ba ber Brautigam will die Braut holen, sei sehend und nicht blind! Raufet euch Dele, o ihr tollen Jungfrauen! Gehet von ber Surerei bes Geis ges und ber Soffart aus, ober ihr merbet biefes Abendmahl nicht fcmeden! Belcher nicht wird Gottes Leib an ber Geele baben, ber foll nicht Gaft fein, er tann auch nicht in Gottes Reich eingeben.

52. Und wenn wir von bem Schluffe bes Baterunfers fagen, fo finden wir, bag er bie gebente Babl ift; benn es beiget: Dein ift bas Reich, und bie Rraft, und bie Berrlichteit in Emigteit; bas ift Gott felber in feiner Dreigabl. Denn verftehet bas boch recht: Des Baters ift bas Reich, er ift alles; unb bes Sohnes ift die Kraft, ber ift im Reiche auch alles; und bes beiliern Beiftes ift bie Berrlichkeit, benn er befiget alles im Reiche und ift bas Leben im Reiche: und biefe Dreiheit ift von ber ewigen

Freiheis, und bleibet ewig die Freiheit. Es ist ein Gott, ein Wille, ein Geift, ein herr, und heißet zusammen Bunden, Math, Reaft, und ift ein Mensch worden, der heißet Friedefürst, held im Streit: und ift zu dem Ende geschehen, auf daß seine Herrschaft gooß werbe und bes Friedens tein Ende, saget Chains der Prophet Gottes. R. 9, G.

## Das 17. Kapitel.

Bom Segen Gottes in biefer Belt, eine gar fehr gute Offenbarung für ben fcmachglaubigen Menfchen.

Lieben Kinder, so wie umtehren aus unserer Bernunft, und ergeben uns dem Willen Gottes, daß er mit uns schaffe und thue, was er will; wenn wir unser Bertrauen in ihn sehen: so gehen wir zu unserm rechten Bater ein, und sind seine Kinder. Wie nun ein Bater für seine Kinder soget, also auch Gott unser Bater für uns, wie ums Christist treulich lehret: Erachtet am ersten nach dem Reische Gottes und nach seiner Gerechtigkeit, so wird euch das andee alles zusallen. Item: Sehet die Bögel unter dem himmel an, sie sien noch spinnen nicht, auch sammlen sie nicht in die Scheure, doch nahret sie euer himmisscher Bater. Seid ihr denn nicht viel besser? D ihr Kleingläubigen! Matth. 6, 26—38.

2. Die Seele weiß, daß biefes Rleib mit irbifchem fleifch und Blut ein frembes Rleib ift, barinnen fie fich herzlich vor Gottes Angeficht fchamet: barum ift fle auch zweifelhaftig an Gottes Oneben, wenn fie betet; fie bentet immer, ber Gunben find ju viel, fie tonne nicht Gottes Majeftat etreichen. Eine folche Marter thut ihr auch ber Teufel an, ber immer fein Rauchloch mit bem Borne aufmachet, und zeucht ben Rauch in ber Seele Billen, bag fie jurudbleibet, daß fie fich vor Gott fürchtet: ber Teufel machet inmer aus Gott einen ftrengen Richter. Alfo bleibet bie geme Seele gurud und gehet in Geift biefer Welt ein, und fuchet Rabrung; fie benfet, Gott laffe es gehen, wie es nur gehe; ja recht wohl mit benen, die in fich bauen und trauen. Denn bie Seele meinet, wenn fie alfo außer Gott in ber Bernunft flecket, fle muffe es mit ihren Gorgen ausrichten, es fei tein anberer Beg, es muffe alfo geben, bie Sanbe muffens allein thun, ober ja bie Lift, bavon machtig viel Bofes entflebet.

3. Lieben Rinber, laffet ench boch auch recht befcheiben! Das außere irbifche Leben ift bem Geift biefer Beit heimgefallen, ber Bauch bedarf irbifche Spetfe, und ber Leib irbifche Rleiber, und eine Batte jur Wohnung; barnach muß ber außere Gelft trachten, er foll arbeiten und manbeln, benn im Schweife feines Ungefichtes fon der febifche Menfch fein Brot effen, bis er wieber gur Erbe werbe, davoit er genommen ift, faget Gott in Mofe. Derin ber Beib ift von ber Erbe Matrix genommen worden, und hat in die Etbe geimaginiret, und die Erbe hat ihn wieber gefangen, bag er hat irbifde Arucht gegeffen, ba ift er zu Erbe worben, davon er genommen war; benn Gott nahm fin von ber Erbe, bas ift ein Defd ober rothe Erbe, vom Reuerscentro, und vom Bafferscentro, ale von beiben Muttern ber Ratur, und blies ihm ben Dbem von außen burd ben Geift ber groffen Belt ein, und Die Seele von innen aus bem anbern Principio binein ins Berg.

4. Die Seele wohnet nicht alfo im Meußern; affein fie ift mit bem Meußern gefangen : ihr Wille ift ins Meußere eingangen, ba ift fie im Billen gefdwangert worben mit bem außern Regimente, und ift alfo bas dugere Regiment in die Seele tommen, welches Gott bem Menfchen verbot, fich nicht geluften ju laffen irbifcher Frucht und Rraft. Und er hatte es nicht ans Roth geburft, benn er war im Parabeis, und hatte parabeififche Speife ohne Roth und Tob. Gleichwie Gott eben sowohl in ber Erbe wohnet, und bie Erbe fennet ihn body nicht und ergreifet ihn nicht; alfo auch ber Denfc hatte konnen in ber Erbe Matrir mohnen, und mare boch mit ber Seele in Gott gewesen, und ber Seele Bille hatte ber Geele gotte liche Speife gebracht. Aber fo er nun umgewandt ift, fo iffet bie Seele vom Centro Natura, und ber aufere Geift von ber Erbe. Go fich aber bie Geele betehret und gehet mit ihrem Willen in Sottes Liebe, fo iffet fie von Sottes Bort, und ber dufere Beib von Gottes Segen; benn wenn bie Seele gebenebeiet ift, fo benebeiet auch Gott ben Leib. Denn bie Seele traget einen himm-Ufchen Leib im alten adamischen; also wird seine Speise und Trank gebenebeiet, und alles was ber gange Menfch thut und hat; er erlanget munberlichen Segen, welches feine Bernunft nicht ergreffet. Arbeiten und werben muß er, benn er ift barum ins außere Leben gefchaffen, bag er foll Gottes Bunber offenbaren mit feiner Runft und Werbung.

5. Es find alle Stande Gottes Debnung; ein jeder wirket Gottes Bunder, und fo nur die Seele in Gottes Sand in feiner Liebe Rebet, fo ift der Leib in Gottes Bunderthat, und hat Gott feinen Diffatten an feinem Befen, mas er benn immer thut, bavon er Speife fammlet. Das außere Leben flehet in breien Studen: els nes ift bas Sternenregiment; bas anbre ift bas Clement in viet Theiten, ale in vier Geffalten, mit Kener, Luft, Buffer, Erbe; bas

britte ift Gottes Regiment, benn ber Geift Gottes ichwebet auf bem Baffer, auf ber Capfula, auf ber Matrix.

- 6. Welcher Mensch nun Gott vertrauet, und nicht sein herz ganz in seine Vernunft seizet, der hat den Geist Gottes ummer zu seinem Schöpser, er hat das Verdum Fiat, und schäffet immerdar; er segnet ihn an Leib und Seele, zu Felde, im Dause, in seinem Handwerk und Werbe. Was er dann thut, da ist der Geist Gottes inne und schäffet: wie wollte das nicht sein? Die Geele hatseinen Leid, wie wird er denn den außern Leid verlassen, der seine Wunder soll eröffnen? Er ist mit allen Dingen wohl daran, was nur nicht salsch ist, und nicht wider Gottes und Menschen Liebe läuft; und wenn Einer Steine ins Meer trüge, wenns seinem Bruder wohlgefällt, und er seine Nahrung darinnen hat, so ist er ihm so lieb als ein Prediger auf der Kanzel: denn was darf Gott der Arbeit? Er darf ihr nicht.
- 7. Der Mensch hat freien Willen, er mag sich auf Erben in einem Werke erlustigen, worinnen er will: es stehet alles in Gottes Wunder, ber Mensch thue, was er will. Ein Sauhirte ist ihm so lieb als ein Doctor, so er nur fromm ist, und sich nur in seinen Willen vertrauet. Der Alberne ist ihm so nüge als ber Beise, benn mit dem Weisen regieret er, und mit den Albernen bauet er: sie sind allzumal seine Werkleute zu seiner Wunderthat. Ein jeder hat Beruf, darinnen er seine Zeit vertreibe, sie sind vor ihm alle gleich. Allein der Geist dieser Welt hat seine Hochheit, die theilt er aus in seiner Wacht, gleichwie der Geist Gottes im himmel, da sind auch große Unterscheid, alles nachdem der Geist oder Seele ist mit göttlicher Kraft angethan, also ist auch seine Hochheit im himmel, auch seine Schönheit und Klarheit, aber alles in einer Liebe: ein jeder Engel und Seele hat Freude an des andern Kraft und Schönheit.
- 8. Gleichwie die Blumen der Erbe einander nicht mißgonnen, obgleich eine schoner und fraftiger ist als die andere, sondern stehen freundlich unter einander, und geneußt je eine der andern Krast; und wie ein Arzt mancherlei Krauter durch einander thut, darinnen jede Krast seine Tugend von sich giebt, und dienen alle dem Kranzten: also auch gefallen wir alle Gott, die wir nur in seinen Wisten eingehen; wir stehen alle in seinem Acker. Und wie nun Dornen und Diesteln aus der Erde wachsen, und verdeden und zerreißen manch gut Kraut und Blume: also ist auch der Gottlose, der Gott nicht trauet, sondern bauet in sich, und denket, ich habe meinen Gott im Kasten, ich will geizen und meinen Kindern große Schäte lassen, daß sie auch ie auch in meiner Ehre siehn, das ist ja der beste Weg, und zerreißet damit manch Herz, daß es auch leichtsertig wird, und denket, das ist ja der gute Weg des Glücks, daß Einer Reichthum, Macht und Ehre habe, der hats ja gut. Und wenn man das

bebenket, so gehets einem als bem anbern, und wird boch die arme Seele damit verloren, denn dem Reichen schmecket sein Köstliches nicht besser, als dem Sungrigen sein Bissen Brot. Es ist überall Sorge, Rummer, Furcht, Krankheit, und endlich der Tod. Es ist nur ein Spiegelsechten in dieser Welt, der Gewaltige siget im Regiment des Geistes dieser Welt, und der Gott surchter, siet im Regiment der göttlichen Kraft und Weisheit; das Regiment dieser Welt endet sich mit dem Leibe, und das Regiment in Gottes Geiste bleibet ewig stehen.

- 9. Es ist ein ganz jammerlich Ding, bag ber Mensch bem also nachläuft, bas ihm boch selber nachliese, ware er recht fromm. Er läuft nach Kummer und Sorgen, und bas läuft ihm boch selber nach; er ist als mare er immer toll, er machet ihm Unruhe: und ließe er sich genügen, so hätte er Ruhe. Er seget ihm einen fressenden Wurm ins Herz, der ihn plaget und machet ihm ein bos Sewissen, das ihn naget, und ist nur ein Narr darmit; denn sein Sut lässet und kaben, und den nagenden Wurm im bosen sewissen nimmt er mit von dieser Welt, und hält das für seinen Schatz, das ihn ewig plaget. Mag doch eine größere Thorheit unter der Sonne nicht gefunden werden!
- 10. So benn ber Mensch die ebeiste und vernünftigste Kreatur in dieser Welt ist, so ist er ja auch im Geize der größeste Narr unster allen Geschiechten, daß er so hart nach dem jaget, das er nicht selber darf; dem einem Jeden ist sein Theil von dem Geiste dieser Welt zugetheilet, ließe er sich nur genügen. Also ist ein Mensch des Andern Teuset, der den Andern qualet, und ist nur um eine Handvoll Erde zu thun, wer um Steine, derer doch die Erde genug hat. Möchte das nicht ein Wunder sein? Verbringet nicht der grimmige höllische Geist seine Wunder nach seinem Wunsche in dem Menschen, wie das Buch der Offenbarung bezeuget, da sich je ein Siegel des Jorns nach dem andern hat ausgethan, und die Menschen sind des Jorne Diener worden; sie sind ganz willig mit Blut und Gut angegangen; sie meinten noch, sie thaten Gott einen Dienst dran.
- Mas thust du, oder wo bist du? Warum lasses du bich den Teusel narren? Ist doch himmel und Erde dein, Gott will dir alles geben; er hat dir alles gegeben, du hattest es aus Naturrecht. Die Sonne und Sterne sind dein, du bist ein Herr über alles; laß nur den narrischen Willen sahren! Was begiebest du dich in Geiz und in Hochmuth? Stehet doch Gottes Reich in Liebe und Demuth: oder meinest du, es sei so gut im Jorn wohene? Siehe, wenn dir dein Augenlicht bricht, so sährest du in die Finkernis, und nimmst mit deine narrische Quaal, darein du bich

Ift benn bie Finfterniß beffer als bas emige allhie baft begeben. Licht? Go frage boch bie Racht, ob fie beffer fei ale ber Lag? Dber meineft bu, wir find toll, bag wir alfo reben? Wir reben, mas mir feben, und zeugen von bem, bas wir wiffen; und ihr feib Alfo feib ihr von ber babelichen Sure geblenbet worben, melde der Geizteufel hat geboren, ba die Menfchen ficher maren, fie Gottes Bortes und Beiftes überbrugig maren, wie bie Offenbarung Johannis zeuget: R. 2, 5. Ich werbe bir kommen und beis nen Leuchter wegftogen. Und Paulus faget : Gott wolle Eraftige Brrthumer laffen tommen, bag fie glauben werben ben Geiftern ber Lugen, welche in Gleisnerei und Irrthum Lugen reben; fie werben anhangen ben Teufeln. 2 Theff. 2, 11. Aber in ber letten Beit, fpricht der Prophet David, foll bes herrn Bort grunen wie Gras auf Erben. Pfal. 72, 16. Machet bie Thore in ber Belt boch, und die Thuren weit, daß ber Berr einherfahre! Ber ift ber Berr? Er ift ber Selb im Streit. Pf. 24, 7. Alle Schwerter und Spiefe follen zu Pflugicharen und Sicheln gemacht werben, faget ber Prophet Gottes. Efa. 2, 4. Und es foll geschehen, wer bes herrn Ramen anrufet, foll felig werden. Joel 2, 32. R. 3, 5. Darum ifts gut, auf Gott trauen, und follte ber irbifche Leib gleich immer im Rothe fteden. Es ift um eine fleine Beit ju thun, und ba boch Riemand welß, welche Stunde feine Beit in Diefer Belt aus ift, fo erfolget alsbann bas Gericht über fein Leben.

- 12. Darum lasset ab vom Geiz, er ist die einige Wurzet ale les Uebels und aller Narrheit! Ein gelziger Mensch ift der größeste Narr auf Erden, benn er frisset sich selber, und machet ihm Unruhe, und richtet nur Uebel damit an; er weiß nicht, was das für ein Mann ist, der seinen Geiz besiten muß, und wird oft schandlich mit Huren verschlungen. Damit einer hat seine Seele verderbet, mit demselben ist ein anderer frohlich in anderer Narrheit: benn es muß doch alles zum Werke kommen. Aber der Gett vertrauet, der hat immer genug; was er hat, damit lasset er sich genügen, also ist er viel reicher als der Narr, der den Elenden dranget um Geldes willen, welches sein Leben nicht kann vor dem Tode und der Hölle bewahren.
- 13. Der Fromme sammlet ihm einen Schat im himmel, er friegt einen neuen Leib, in bem kein hunger, Durft, weber Frost noch hise ift, und hat Rube in seinem Gewissen, und wird sich ewig seines Schages freuen: und ber Geignart sammlet ihm einen irbischen Schat, ber Andern bleibet, und ein boses Gewissen und einen Schat im Abgrunde, ber ihn wird ewig nagen und fressen.
- 14. Gottes Segen verlaffet teinen nimmermehr, wer nur mit Ernft in Gott trauet, und laffet nur fahren, was nicht gern bleie

ben will. Sott hat wunderbarliche Bege, damit er seine Kinder speiset und nahret, wie den Daniel in der Lowengrube, und Stam unter dem Bachholberbaum, und die Wittfrau zu Sarepta in der Theurung. Wer Gott vertraut, hat wohl gebaut, im himmel und auf Erden.

## Das 18. Kapitel.

Wom Tode und Sterben. Wie einem sei, wenn er stirbt, und wie ihm im Tode sei. Eine große Wunder=Pforte.

Ich weiß, die Bernunft wird fagen: haft bu bas boch nicht versuchet, und bift noch in diefer Belt in bem außern Leben; wie kannst bu bas wiffen? Ja wohl, liebe Bernunft, in meinem que fern Menschen murbe ich auch wohl also sagen, und sagte nach bem Beil wir aber auch zugleich tonnen in außern bie Babrbeit. Gott und auch in biefer Welt leben, und bie Seele muß, fo fie Bott will erkennen, burch eine enge Pforte mit Chrifto burch Tod und Solle ju Gott eindringen: fo haben wir Dacht von bem Bege zu ichreiben und wollen uns bas zu einem Memorial fegen, bieweil wir auch noch in biefer Welt find. Denn munberlich ift Sott, ber ba in einem Dinge richtet, und obgleich bas Gericht nicht in dem Dinge ftehet: als wir find in bem irbifchen Leben, und follen boch vom Leben und Tobe reben, welches wir wohl ertennen; benn ber Matrir Natura ift feine Ertenntnig unbegreiflich, fo der Geift auf ben Fittigen fahret, der gehet burch brei Principien. So er auf feinem Brautwagen fahret, mag er benn nicht burch Tob und Solle fahren? Der will ihn begreifen? Dag eine Seele nicht die Bunder Bottes alfe ichauen, bevorab fo es igt bie Beit ift, da alle Bunder follen offenbar fein? Dicht reden wir von uns allein: es ift ber Stern erschienen, welcher bas Siegel zerbrochen bat. Bas gaffest bu benn lange? Merte auf, benn bie Beit ift tommen, es ift tein Aufhalten mehr.

2. Alles, was Anfang hat, bas hat Ende. Was in die Zeit geschloffen ift, bas gehet mit der Zeit wieder ins Aether; ob wie gleich hatten in dieser Welt ohne Noth und Tod gelebet, in einem

reinen Leibe ohne Maket, noch bennoch mare bas außere Reich am Ende von uns gewichen, und wir waren also in der himmlischen Wesenheit verblieben. Das ift eine Art, wie henoch und helias, sowohl Moses (welcher doch durch den Tod ging) sind eingegangen in das Paradeisleben; aber henoch und heltas unsterblich, nur verzücket, da das außere Regiment mit dem Geiste dieser Welt ward von ihnen ohne Sterben genommen, welches auch zur letten Possume geschen wird, darauf dann ein ewiges Leben und ein emis

ges Sterben wirb erfolgen.

3. Der rechte Menich in ber himmlischen Bilbnif hat feine Beit: feine Beit ift gleich einer runben Rrone, ober einem gangen Regenbogen, ber teinen Unfang bat; und auch tein Enbe. Denn bie Bilbniß, welche bie Gleichniß Gottes ift, bie bat weber Unfang noch Babl; fle ift von Emigleit in Gottes Weisheit geffanben. als eine Jungfrau ohne Gebaren ober ohne Willen, benn Gottes Bille ift in ihr ber Bille gewesen; fie ift mit allen Bunbern (fo wir in biefer Belt haben jum Lichte und jum Befen gebracht) im beiligen Beift erblidet worben. Aber fie mar ohne Leib, ohne Befen, obne Effentien : bie Effentien murben aus bem emigen Centro in ihr mit ihrer Schöpfung rege, als in breien Muttern, nach ben breien Principien. Das war bie Schopfung, bag Gott wollte in allen breien Muttern offenbar werben: unb bas mar ber Tob, bag bas Regiment ber Bilbnig nicht in feiner Ordnung blieb, bag fic bas Mittlere ins Meufere begab, und bas Meufere ins Mittlere. Das ift nicht die Ordnung ber Ewigfeit, barum ift in biefem eine Berbrechung worben, benn bas Meugere hat im Mittlern einen Anfang und eine Bahl, barum gehete ans Enbe, und muß fich vom Mittlern abbrechen. Das hat die Sucht gethan, baß fie bas Dittlere (als in bem ein ewig Leben ift) ins Meußere geffellet, und bas Meufere ins Mittlere eingelaffen.

4. Also ist das Leben in drei Thetlen, als (1) das Innere, welches ist Sottes ewige Berborgenheit im Feuer, davon das Leben uxständet; und (2) das Mittlere, welches ist von Ewigkeit als eine Bildniß oder eine Gleichniß Gottes in Gottes Bundern ohne Wessen gestanden, in welchem Gottes Lust gestanden ist, sich in einer Bildniß zu belustigen; gleich als sich ein Mensch in einem Spiegel selber siehet, also ist dieß auch gewesen. So hat (3) diese Bildniß in der Schöpfung wieder einen Spiegel bekommen, sich zu besehen, das ist gewesen der Geist Majoris Mundi, als das äußere Principium, welches auch eine Figur des Ewigen ist. Und in dieser Fisgur hat sich die Bildniß vergasset, daß sie hat geimaginiret, und die außere Bildniß eingenommen, die muß nun wieder abbrechen. Weit sie aber mit ihrem Bande ist ans ewige Centrum Natze anges bunden, so geschiehet das schmerzlich nach demselben Bande, denn

as wird ein Leben gegbrochen.

- 5. Wenn die Luft aufhöret, so niuß das Feuer erstiden und ins Aether gehen, das ist der Tod: denn das dußere Principium und das innere brechen sich von einander; denn das dußere hat Ansfang, und das innere nicht, darum muß das dußere zerbrechen. Das dußere stehet nur in der Sonne Tinctur, und sein Regiment sind die Planeten und Sterne, die treiben ihr Regiment immer ans Ziel: denn ein jeder Planet hat sein Ziel und einen Ort, da er ist in der Schöpfung gestanden, das ist sein dies und sein Seculum. Wenn er an diesen Ort kommt, so wird alles dasjenige, darübet er ein vollkommener Herr ist gewesen, zerbrochen, denn er sanget ein neu Seculum an.
- 6. Aber boch sollst bu bieß recht verstehen: Nicht ein jebet hat bes Lebens Tinctur; Saturnus, Jupiter und Mars haben das große Leben; Saturnus schneibet ab, was er in seinem Ziel kriegt; nicht thut ers, sondern er verlässet das Leben, so hats alsdann keisnen Kührer, und zerdricht selber. Also gehet das auch mit den and bern. Aber sein Ziel muß in der Krone der Sterne zutreffen, in welchem Zeichen und Punkten der Planet sein Ziel hat: darum ist manch junges Kind schon in Mutterleibe alt genug zum Tode, denn sein Herr ist am Ziel, und verlässet seine Kinder. (Und das ists, das wir unser Ende nicht können ergründen, weil wir nicht eigentslich das Ziel unsers Führers wissen, denn wir mussen siel treffen.)
- 7. Sehet, also in solcher Gefahr find wir nach bem außern Leben, und find alfo in diefem Leben nicht babeim, und werben boch burch bas außere Leben ermedet, daß eine Seele geboren wirb: wiewohl das außere Leben feine Seele fann gebaren, benn ber Saame wird mit allen breien Principien gefaet, und find brei Dut= ter, ba eine jebe ihre Ruchlein ausbrutet. Diefe Dacht ift ben Menschen gegeben; wiewohl bieß ift, bas bie Bilbniß Gottes nicht also ftund, benn Abam war vor feiner Eva bie guchtige Jungfrau, tein Dann und fein Beib, er batte beibe Tincturen, Die im Feuer und die im Geifte ber Sanftmuth, und batte tonnen felber auf himmlifche Art, ohne Berreiffung gebaren, mare er nur in ber Proba bestanden. Und mare je ein Mensch aus bem andern gebos ren wotben, auf Art, wie Abam in feiner jungfraulichen Art ein Mensch und Bilbnif Gottes marb: benn was aus bem Ewigen ift, bas hat auch ewige Art ju gebaren, fein Wefen muß gang aus bem Ewigen geben, fonft beftebet nichts in Emigleit. Dieweil wit aber teine Bunge haben, bag wir tonnen an Tag geben, wie einem im Tobe fei, wenn er gestorben ift, wiewohl wir dieg versteben, fo muffen wire in Gleichniffen geben.
- 8. Ein tobter Mensch hat teinen Dbem, und hat auch tein Beuer in seinem Leibe. Der Leib hat teine Sufung, benn er gers

bricht ganz und gar, seine Essentien fahren in die Erde; seinen elementischen Geist, als die Luft, nimmt wieder die Luft und zersteubet; das Wasser und Blut nimmt das irdische Wasser und die Erde, da bleibet nichts vom außern Menschen, er ist hin, denn er hatte Ansang und Ende, alle seine Wesen sind weg. Nun verstez het uns in dem Wege! Gleichwis die Bildnis von Ewigkeit ist in einer Form gestanden, und da es doch auch keiner Form ahnelich gesehen, sondern einem Wunder, gleich als ob einem von einem Gesichte und Bildnisse traumete: also ist sie in Gottes Weisheit mit allen Wundern ersehen worden.

- 9. Alfo mertet bieg! Ale fich Gott ber Bater hat einmal gur Schopfung beweget, fo hat er in ber Bilbnig Effentien erwecket, welche im emigen Centro Natura verborgen ftunden; und biefelbigen Effentien find aus der ewigen Freiheit, die sollten in Gottes Billen ihre Bunder wirten; fie follten teinen andern Billen ichopfen : benn mas fie murben mirten und eroffnen, bas follte emig fteben, benn es mar aus bem Emigen, und follten mirten in bem Berbrechlichen, und ihr Gleichnif in Bunber bringen, benn bas Berbrechliche hat im Innern eine ewige Mutter. Go aber nun bie emige Bilbnif hat bas Berbrechliche in ihren Willen eingelaffen, fo bat bie Burgel des Berbrechlichen, welche auch emig ift, in ber Bilbnig gewirket, und ihre Bunder barein gestellet; Die bleiben nun ale eine Rigur emig fteben, diemeil fie find aus bem Emigen erboren, und fteben ber Geele, wenn fie ift vom Leibe gefchieben, in ihrem Bils len und in ihrem Begehren. Und ob es geschiehet, baf ber Bille aus bem Salfc bei bes Lebens Beit, als in bes Leibes Beit, ausgebet, fo ift es boch eine Figur, welche bem Willen als ein Schatten nachfolget, benn es ift aus bem Ewigen erboren worben. hat bas in ihren ewigen Effentien gemacht, benn bie Seele wirtet im Centro in ihrem Willen, und ber Sternengeift im Leibe, in Fleifch und Blut, und hanget ber Geele an, machet bie Seele fuftern; bag fie auch alfo thut als ber Sternengeift. Und mas nun bie Seele thut, bas thut fie in ihrem Principlo in bem Ewigen, bas folget ihr im Abicheib bes Leibes alles nach. Mllein baß ffe in Beit des Leibes Dacht bat, ihren Willen baraus zu gieben: und wenn der Wille renoviret wird, so wird auch das Wefen, so ber Wille im Centro gemacht bat, renoviret; und ob es mare bofe gewefen, fo wird es gut, und ftehet im Centro ju Gottes Bunberthat.
- 10. Also geben wir euch zu bedenken, wie bem fei, bas ift, wie ber gottlofen Seele fei, welche also im Geiz, in Hochmuth, in Aprannei und in eitel Falschheit vom Leibe scheidet, ba baffelbe noch alles unbekehret im Billen ber Seele stecket. In berselben Arbeit muß boch ja die Seele ewig baben, benn es ist ihr Wesen, bas sie

hat felber gemachet, fie begehret auch tein anbres. Und ob fie bem gram wird, und fuchet im Centro nach Abftineng, fo ermedet fie boch nur die Feuerwurgel, welche bieg Befen angundet und vermebe ret, benn die Sanftmuth ift nicht in ihrem Billen, bamit fie tonnte bas Keuer lofchen und fich in ber Bosheit umwenden in Gottes Wenn fie gleich fuchet, fo ift tein Finden; bann gehet Greuel auf, und gunbet bas bofe Befen viel hundertmal fehrer an, baf fich bie Geele begehret ju fturgen, und fallt boch immer tiefer ins Centrum bes Abgrundes. Der Seele ift gleich als einem, ber ba liegt und traumet, wie er in großer Quaal und Angft fei, und fuchet überall Bulfe, und tonne boch feine erfeben; ber verzweifelt alfo endlich, und ergiebt fich bem Treiber, fo er feine Ermas ber 'mit ihm thue Und alfo fallt bie arme rettung fiehet, Seele in des Teufels Arme, ba fie nicht weiter tann nbch barf, fonbern mas ber thut, bas muß fie auch thun. Gie muß Gottes Reinb werben, und in Sochmuth ihrer hie gemachten Salfcheit über bie fürftlichen Throne ber Engel im Feuer ausfahren, bas ift ihre Freude Dieweil fie fich auf Erben im Leibe hat in ihrem Marrenspiel. ftets jum Marren gemacht, fo bleibet fie auch ein Marr und Sautler; benn es fahret eine jede verdammte Geele in ihrem bie gemachten falfchen gottlofen Wefen in Gottes Borne aus, als ein ftolger Bas fie allhie hat getrieben, bas thut fie bort auch, benn baffelbe Marrenwesen ift ihr Schat, ba ift auch ihr Wille und Berg innen, wie Chriftus faget.

- 11. Aber die Geelen, welche bem Teufel kaum am Ende entslaufen, daß sie erst in Gottes Willen eingehen, wenn der Leib soll hinsahren, benen ist als einem, der aus der Schlacht entronnen ist, denn sie sind fast bloß, und haben wenig des Leibes der himmlischen Wesenheit: und die sind ganz demuthig, und legen sich gern in die Ruhe, warten also in der Stille des jüngsten Gerichts, hoffen mit Verklärung des Himmels mit allen Geelen Freude zu haben; und wiewohl es ist, daß sie Freude mit ihnen haben, abet dennoch sehen sie ihr Wesen unter ihnen, und sind ganz demuthig in der Majesstät, denn ihre Wonne ist nur Paradeis, als im Element, und nicht Wajestät, denn die Berklärung ist ungleich, alles nach der Heiligkeit und Liebe.
- 12. Aber die ernften Seelen ber Bunder Gottes, welche allhier unterm Kreuz haben Gottes Bunder in Gehorsam in seinem Billen gewirket, welche machtig find in Gottes Kraft, welche Gotztes, das ist, Christi Leib haben angezogen, und darinnen gewandelt in Gerechtigkeit und Wahrheit, benen ist auch all ihr Wesen in ihzem starten Willen und Begehren nachgefolget: die haben unaussprechliche Freude in Gottes Liebe und Barmherzigkeit, denn die sanfte Liebe Gottes umfähet sie immerdar. Alle Gottes Wunder

sind ihre Speise, und sind in Gloria, Kraft, Macht, Majestät und Wunder, das teine Zunge reben kann, denn sie sind Gottes Kinder, Gottes Bunder, Gottes Kraft, Gottes Stärke, Ehre und Ruhm; sie sind sein Lob, sie singen seinen Lobgesang im Paradeiselement, und im Gentro Natura da ist keine Erweckung des Zorns in Erwigskeit, sondern ein jeder Geist in der Natur ist ein LiebesBegehren; man weist von keinem Teusel, Zorn oder Hölle, es ist eine ewige Bollkommenheit; was der Wille will, das ist da, und alles in Kraft.

13. Es flebet gefchrieben : Das Reich Gottes flebet in Braft, nicht im irbifchen Befen. 1. Kor. 4, 20. Denn biefes irbifche Befen ift nicht von Emigteit, barum ift es auch nicht in ber Emig= Wenn bu willft vom himmlischen Wefen finnen, fo ichaue feit. nur, daß du ein himmlisches Gemitth bargu bringeft, fo wirb bir . ber Beift Gottes mobl himmlifd Befen zeigen : es ift bem Erleuchs teten gar viel leichter, ale bas irbifche. Der Lefer folls ihm nicht fo fchwer einbilben, benn fein Ginn in eigener Bernunft erreichts nicht; er laffe nur ab, er bekommt nur einen Glaft bavon, gleiche wie ber Untiebrift nur einen Glaft von Gottes Wort und Chrifti Lehre hat und fuhret; er meinet boch ftart, er habe bas Wort gefaffet; aber es ift ein Splegelfechten, fein Schreien und Rufen ift Gautelei. Saft bu nicht einen rechten hammer, fo tannft bu nicht bie Glode Schlagen, bie bie arme gefangene Seele aufwedet. lieget Simmel und Erbe mit allen Wefen im Menfchen; mußt nur einen rechten Sammer brauchen , willft bu feine Stunde fcblagen, und ihn aus bem Schlafe aufweden. Dein großes Befchrei thute nicht, bu fchreieft ihm nicht ben gottlichen Rlang binein, baft bu ihn felber nicht; aber mo ber rechte Sammer ift, ber wedet auf. Datum find alle Lehrer chne Gottes Sammer nur Gautler, Bauchhammer, Dhrenhammer, und nicht Seelenbammer. Die Seele wohnet nicht im außern Beift: wohl hat fich ber außere Beift in die Seele als ein Schalt eingeflochten; aber er hat nicht bas Principium innen, bo die Seele innen wohnet, er ift nur ihr Dedel und Berhinderung: also ift auch ber Untichrift nur eine Berhindes rung ber armen Seele. Wenn die Seele nicht also hart an das Dhrengeschrei gebunden murbe, fo murbe fie boch in fich geben und fich fuchen; fie murbe boch nach Abftineng trachten: fo meinet fie, bas fei Beiligkeit, bas ihr zu ben Ohren einfahret, und ift boch manchmal Roth und Spott wider bie Liebe und Gintrachtigfeit barinnen. Bas foll man boch fagen, ift boch alles geblendet und voll Benchelei, ein Jeber trachtet nur nach bem Bauche, ber Sirte mit ben Schaafen, ber Obere und Untere. Der Geift Gottes ift febr thener, und man ruhmet boch alfo febr voin Beifte, und ift nur Gleifines vel, ba bas Berg wenig und nichts von weiß: es ift ein aufgeraffet Befen ohne Geift.

14. D bit werthe Chriftenheit, fcaue bich boch! D Europa, Affa und Afrika, thue die Augen auf, und befiehe dich nur felber! Ein jeber Denich fuche fich felber, ober wird nicht gut werben. Es ift ein ernfter Bogen gespannet; falle bem Schiefer in feinen Urm, und tehre wieber, und finde bich, ober bu wirft meggeschoffen mer-Laffe Dich nicht Kinder wiegen, gehe auf beinen eigenen Fus fen! Es ift Beit, ber Schlaf ift aus, ber Engel hat geposaunet; verzeuch nimmer! Gebente, mas bie Offenbarung Jefu Chrifti faget, bag biefe, welche an ber Sure ju Babel hangen, follen mit in Pfubl geben, ber mit Reuer und Schwefel brennet. Upot. 19, 20. Denn die Sure wird fich nicht befehren, fie foll bas Daaf, bas fie eingeschenket bat, aussaufen. Darum thue ein Jeber bie Augen auf, benn groß ift Gott, ber fie richten wird; fie wird in ihren Sanben beharren und endlich verzagen. Gie fchreiet Mordio, und ift the boch nichts, als ihr eigen Uebel plaget fie, als bie Gleifines rei ihrer Beiligkeit, ihr Sochmuth und Beig: fie hat Bolfe, die fie beifen; aber fie find Botfe, und gehoren auch nicht unter die Darum ift es Roth aufzuwachen, nicht in viel Forfchen, fonbern fich felber gu fuchen : benn viel Forfchen ohne Umwendung bes Uebels ift Trug auf biefem Wege; und wenn bu taufenbmal biefes liefeft, und bleibeft boch nur alfo unumgewendet beines Wile lens, fo verstehest bu so viel bavon, als ber Cfel vom Pfalter.

15. Also gehet es auch dem Bauchorden, dem Antichrist. Meinest du, es sei ein leicht Ding, einen Esel auf einen königlichen Stuht zu setzen? Wie will denn der Bauchesel vor Gott bestehen, der sich mit einem Eselsherzen in Christi Stuhl, welches des helligen Geistes Stelle ist, einsetzen nur um Gut und Ehren willen, und ist nur ein hikorienschreier, ohne einige Erkenntnis, und noch wohl voll Laster? Ober meinest du, du seist geschickt genug in Christi Stuhl einzusisen, wenn du Kinste und fremde Sprachen kannst? Is, riech, Frig! Siehe Gottes Wahl an; schaue Abraham und die Erzwäter, sowohl Mosen den Schaashirten, auch die Propheten und Apostel an, so wirst du bald sehen, welchen Gott erwählet, ob

er Runft ober Beift ermable.

16. Darum habe ein Jeder Acht auf seinen Stand, barinnen er siget. Einer, der ba wirket, der wirket in Gottes Wunder, und der gehet einfaltig mit seinem Willen in Gottes Willen und hanget kindisch an Gott; er führet nur zween Wege, einen in sein Wert, damit er dem Bauch Nahrung glebt, den andern in Gottes Willen, und vertrauet Gott, was der immer mit ihm thue und mache. Und wo er dann ist, und was er thut, so spricht er: es ift mein Bernf, herr dein Wille geschehe; gieb mir, was mir gut ist: der gebet in Gottes Wunderthat aar recht.

17. Der aber von ber natur zu einem Regenten ertoren ift und zu einem Rubrer, vorab im geiftlichen Stande, ber mag wohl

Acht auf seine Sachen haben, daß er nicht ohne Wassen gehe, benn er führet Christi Heerde, er ist ein hirte, der Wolf gehet immer um ihn. Wird er wacker sein und erkennen, daß er Christi Schaafe unter seiner Weide habe, und wird sie als ein treuer hirte recht weiden, so wird ihm der hirtenstad in Ewigkeit ein großer Ruhm sein. Wird er aber nur die Wolle suchen, seine Ehre, Macht, Pracht und herrlichkeit, seine Wollust, und den Schaafen ihre Wolle verschwenden, sie nicht weiden und tranken, sondern als ein Faullenzer in Fleischeslust schnarchen, daß also ein Schaaf die, das andre dort in der Irre gehet, und gehet, und vom Wolfe gefressen wird; der nicht in Schaafsstall hinein will gehen, sondern steiget von außen hinein, und siehet, wie er moge mit List den Schaafen ihr Kutter stehlen und ihre Wolle scheren: diese alle gehören zu den Wölfen, und haben nicht Christi hirtenstad, sondern des Teusels Scheermesser, und mussen hernach ewig mit den Wölfen heulen.

- 18. Wie mag fich einer einen Sirten Chrifti nennen, ber nicht von Christi Geift ermablet ift jum hirten? Dag auch ein Bolf einen hirten über bie Schaafe machen? Gind fie nicht beibe Bolfe? Dber fagen wir bas aus Begierbe?' 3ft es boch in ber Ratur alfo gethan, bag ein bofes Ding aus fich felber nicht tann ein gutes machen, fondern nur wieder ein bofes: wie mag denn ein gorniger Rriegemann ben andern gornigen gutigen, da er nur morben und schlagen will? Der wie willft bu ben beiligen Geift im Menschen erweden, ba in beiner Stimme nur ber Geift biefer Belt ift? Das wird mohl nicht fein; er mare benn zuvorbin ichon im Sorer erwedet: ber boret bes beiligen Beiftes Stimme in allen Borten, fo von Gottes Bunbern gerebet merben. Und wenn ein Efel fonnte reden, und fagte von Gottes Wort, fo folige ber Sammer bes Aufermeders in ber Seele, welche in Gott ift, benn wer von Gott ift, ber boret Gottes Bort, faget Chriftus: barum boret ibr ibn nicht, benn ihr feib nicht von Gott, fonbern vom Teufel, und vom-Beifte biefer Welt.
- 19. In manchem Menschen ist gar tein Gottes Wort ober Geist zu erweden; benn die geimme Matrix hat ihn gefangen. Das weiset sich aus, indem Christus redete, der hatte freilich den hams mer; aber sein Geist gebet nicht in die boshaftige verstodte Seele, sondern in diese, welche gern wollten fromm sein, wenn sie nur konnten. Und wenn denn also der hammer den Seelengeist aufz wedet, doß die Seele umwendet, und sich in Gott einwirft, alsdann kann sie. Der alte Mensch muß nicht das Regiment haben, sons dern Gottes Geist, sonst ist kein Konnen da, sondern ein Halten vom Borne: denn es sind zwei Suchten in der Seele, eine ist die aeisiae, grimmige Feuerssucht, die suchet simmer das irdische Wesen;

und bann eine aus bem Geiste, welche vom Feuer ausgehoren wied, barinnen wir bas rechte Seelenleben in ber Vildniß Sottes verftehen, bas ist Gottes Sucht, und suchet himmelreich.

- 20. So nun der rechte Hammer barinnen schläget, als der Geist Gottes, so wird dieselbe Sucht so start, daß sie den Feuersquall und Sucht überwindet und ihn sanstiget, daß er der Liebesucht, als der Seele Geistessucht begehret, da ists gut machen: eine solche Seele ist leichtlich aufzuwecken, daß sie das aufere Regiment zwinsget, und sonderlich, wenn ihr der rechte Hammer, der heitige Geist, durch die Ohren ins Herz schallet, so fänget der Seele Tractur gesschwind; allda gehets durch den ganzen Seelengeist aus durch beide Suchten, denn es wirft sich in einen Willen. Denn zween Willen bestehen nicht in der Ewigkeit, es muß nur Einer sein: der eine mußsein als ohnmächtig, und der andre allmächtig, so ist Uneinigkeit.
- 21. Denn das ist der Emigkeit Recht und ewig Bestehen, daß sie nur Einen Willen hat. Wenn sie der zwech hatte, so zerbrache einer den andern, und ware Streit; sie stehet wohl in viel Kraft und Wunder, aber ihr Leben ist nur bloß allein die Liebe, aus welcher Licht und Majestar ausgehet. Alle Kreaturen im himmel haben Einen Willen, und der ist ins herz Gottes gerichtet, und gehes in Gottes Geist, wohl im Centro der Vielheit, in Wachsen und Bluben; aber Gottes Geist ist das Leben in allen Dingen: Centrum Natura giebt Wesen, Majestat und Kraft, und der heilige Geist ist Führer, er hat das obere Regiment. Ist es doch von Ewigsteit also gewesen, aber im unsichtbaren Wesen, por den Kreaturen.
- 22. Es ift im himmel nichts Neues, bas nicht gewesen mare, benn bas Befen ift begreiflich worben. Gott hat fich aus fich in Gleichniffen und Bildniffen offenbaret, fonst ist alles nur allein Gott. Der Teufel ift auch Gottes; er ift fein Grimm im innern Centro, welcher auch bas alleraußerfte ift, benn fein Reich ift bie Kinfterniß in der Ratur, wie vorn bemelbet. Darum foll ein Denfc jufeben, und fich felber gebaren; benn er ift eine Burgel in Gottes Acer, und hat ben Geift jum Berftande gefriegt. Er foll eine Krucht aus bem Seelengeifte in Rraft bes heiligen Beiftes gebaren, nicht nach der finftern Gestalt feiner Erbe, fonbern aus bes Lichts Rraft. Denn was aus bes Lichts Rraft machfet, bas gehoret auf Gottes Tifd: und mas aus ber Rinfterniß machfet, bas eine Arucht in ber Kinfternig bleibet, bas gehoret in die Finfternig in Abgrund, in bie grimme Matrir : es ift nach biefer Beit fein Biberrufen. Denn wie ein Rraut gewachsen ift, alfo ftehte, und alfo fcmedte, und wird hernach nur von bem begehret jur Speife, ber auch berfelben Effentien ift; ber aber biefe Effentien nicht hat, ber begehe ret es jur Speife; et fammlet bas auch nicht ein.

23. Darum bebenke sich eine jede Seele, und prufe sich, was sie für eine Frucht sei! Allbier ift noch gut umwenden, und das Kraut abhauen, und aus der Burzel ein besser Kraut zeugen; wenn aber der große Sinernoter kommt, der schneidets durch einander ab, alsbann wird das Unfraut in Bundel gebunden, und ins Feuer geworfen: gber das gute Kraut wird auf Gottes Tisch getragen.

24. Dieses haben wir gang treulich nach unsern Saben eröffs net: und wen ba hungert, ber effe, und wen burftet, ber trinke. Es ift ohne Geld zu nehmen, auf bag unfere Freude in Gott völlig werbe, und wir in jenem Leben auch zu effen haben. Salleluja,

Amen.

# De Signatura Rerum,

ober

von der Geburt und Bezeichnung aller Wefen.

# De Signatura Rerum,

ober

von der Geburt und Bezeichnung aller Besen.

Wie alle Wesen aus einem Einigen Mysterio urstan= ben, und wie sich basselbe Mysterium von Ewigkeit immer in sich selber erbate, und wie das Gute ins Bose und das Bose ins Gute verwandelt werde.

Item, wie die außere Kur des Leibes durch seine Gleichheit muffe geführet werden; was jedes Dinges Ansfang, auch Zerbrechung und Heilung sei.

Darbei gleichnisweise ber Stein ber Beisen, jur zeitlichen Rur, mit bem Edstein ber Beisheit, Christo, zur ewigen Rur ber neuen Wiebergeburt, eingeführet wirb.

Eine sehr tiefe Pforte ber ewigen und auch anfängslichen außerlichen Natur und ihrer Gestaltniffe.

Geschtieben im Jahr 1622 im Februar.

# Vorrede des Autoris an den weis= heitliebenden Leser.

Dem Menfchen, welchen Gott in fein Bilb und Gleichniß ge-Schaffen hat, ift in aller feiner Uebung, die er treibet, nichts nutlicher, als bag er fich ftets betrachte, mas er fei, (2) woven ihm Gutes und Bofes herkomme, (3) und wie er fich in Bofes und Gutes einfuhre. In welcher Betrachtung (4) er auch die Curam gu Leib und Seele finden und erlernen mag; und (5) wie er fich barzu fchiden foll, bag bas Beil in Leib und Seele moge eingeführet und eroffnet werben. Much lernet er (6) in folcher Betrachtung feinen Schöpfer tennen, und werben ihm (7) die Geheimniffe ber großen Bunder Gottes befannt und offenbar: welches nicht allein eine Ertenntnif ber großen Bunber Gottes im Denfchen erwecket, fondern auch (8) eine herzliche Begierde und Buflucht ju ber Liebe und Gnabe Gottes; in welcher Begierbe bas Bild Gottes in fich felber burch Gottes Billengeift, welcher in ber Begierbe gegen Gott felber fahret, ihm (9) felber offenbar wird, gleichwie fich Gott in feiner emigen Begierbe mit bem Befen, fo in ber Begierbe geurftanbet, mit feinem Geifte felber geoffenbaret bat.

2. So benn Gott ben Menschen in eine Gleichnis nach ihm aus seinem ewigen und zeitlichen Wesen geschaffen, und ihn zum herrn und Regierer seines Geschöpfs geordnet hat, auch alles unter seine Füße gethan: so ist dieses nicht zu dem Ende geschehen, daß er sei als ein unverständig Bieh, sondern er soll die Wunder Gottes in seiner Schöpfung, und den großen Gott in seinem dreifaltigen, eisnigen Wesen recht erkennen sernen, auf daß er wisse, wie er sein Leben halten und vor Gott in diesem seinen befohlenen Amt auf Erden führen soll, damit er das zeitliche und ewige Heil und die

Erbichaft, bargu ibn Gott gefchaffen bat, moge erlangen.

3. Aus folder Betrachtung nun habe ich mir fürgenommen, biefe Geheimniffe, so der Geift Gottes bem Menichen, welcher sich mit rechtem Ernft darein giebet, offenbaret, und ihn gleich als in ein Liebespiel feiner Bunder einführet, aufzuschreiben, und bem liebhabenben, gottsuchtigen Leser und Sucher ber Weisheit Gottes

Ursache zu geben, ob er baburch mochte in Bewegung ober in Begierde, als in einen Hunger nach bem eblen Perlein, welches köstlischer ist als die außere Welt, gebracht werden, dadurch (1) die Wunder Gottes in uns offenbaret, (2) sein heiliger Name in uns und von uns gepreiset und erkannt, (3) und des Satans Reichauch also offenbar und gehindert werden mochte; auf daß doch der Mensch (4) mochte Gottes Willen gegen ihn erkannen kernen, auch von dem unnützen Streit, davon die brüderliche Uneinigkeit emtstehte, ausgehen, und der Liebewille Gottes gegen uns, so in eitel Streit gezogen wird, dahurch erkannt und effenbar werde, daß der Streit ein nichtig und hochschöllich Ding, und nicht in Gottes, sondern des Teusels Willen und Begierde urstände, davon das eble Bild Gottes ausgehet, und die in die wahre Erkentniß Gottes seingehet.

4. Db nun zwar die Vernunft nur schreiet: Schrift und Buchsstuben her! so ist doch der außere Buchstabe allein nicht genug zu der Erkenntniß, wiewohl er der Anleiter des Grundes ist: es muß auch der lebendige Buchstabe, welcher Gottes selbsiständiges ausgessprochenes Wort und Wesen ist, in der Leiterin des ausgesprochenen Wortes im Menschen selber eröffnet und gelesen werden, in welchem der heilige Geist der Leser und Offenbarer selber ist. Derowegen denn mein Vorhaben ist, den wahren Grund aller Wesen, nach meiner Erkenntnis und Saben, wie es der Geist des Verstandes in mir selber eröffnet hat, in Eigenschaft aufzuschreiben und für ein kurz Memorial und Uebung zu behalten, damit, so Jemand lüsterte nachzusorschen, derselbe solchen Rus in sich selber befinde und erzfabre.

5. Es ist aber nicht meine Meinung, ben Menschen in unverstandene, unnühe Kunst, barzu er nicht von Gott berufen noch begabet, einzusühren, weil ich sie auch selbsten nicht in der Praxisture und treibe, sondern nur die Möglichkeit aller Dinge nebenst der Praxister neuen Geburt anmelde, und den von Gott darzu Begabeten zu den außeren Dingen Unleitung gebe: dieweil doch ja die Zeit der Eröffnung aller Heimlichkeiten nahet und anbricht.

6. Warbe sich aber Jemand auf einen Vorwit begeben, und selbst in Unheil eingehen, ehe er dazzu geschicket, und den wahren Berstand nebenst göttlichem Willen erreichet hatte, der gebe ihm selber die Schuld, daß er unserem treuen Rath, so hierinnen begriffen, nicht folgen wollen. Und hiemit göttlichem Lichte, Segen und Schutz, mich aber dem Leser in seine Gunst und Liebe empsehlend. Geges ben im Monat Februario Anno 1622.

# Bon der Geburt und Bezeichnung aller Wesen.

### Das 1. Kapitel.

Wie alles ftumm und ohne Verstand ist, was von Gott geredet wird ohne Erkenntniß ber Signatur; und im menschlichen Gemuth die Signatur nach dem Wesen aller Wesen liegt.

Alles, was von Gott geredet, geschrieben oder gelehret wird, ohne die Erkenntniß der Signatur, das ist stumm und ohne Berskand; denn es kommt nur aus einem historischen Wahn, von einem andern Mund, daran der Geist ohne Erkenntnis stumm ist: so ihm aber der Geist die Signatur eröffnet, so verstehet er des Andern Mund, und verstehet ferner, wie sich der Geist aus der Essenz durchs Principium im Hall mit der Stimme hat offenbaret.

2. Denn daß ich sehe, daß Einer van Gott rebet, lehret, prebiget und schreibet, und gleich dasselbe hore und lese, ift mirs noch nicht genug verstanden; so aber sein Hall und sein Geist aus seiner Signatur und Gestaltniß in meine eigene Gestaltniß eingehet und bezeichnet seine Gestaltniß in meine, so mag ich ihn in rechtem Grunde verstehen, es sei geredet oder geschrieben, so er den Hams mer hat, der meine Glocke schlagen kann.

3. Daran ertennen wir, daß alle menschliche Sigenschaften aus Einer tommen, daß sie nur eine einige Wurzel und Mutter haben, sonft tonnte ein Mensch ben andern nicht im hall verstehen.

4. Denn mit bem Sall ober Sprache zeichnet fich bie Geftalt in eines anbern Geftaltnif ein, ein gleicher Rlang fanget und beweget

ben andern, und im Sall zeichnet der Geift feine eigene Gestaltnis, welcher in der Effenz geschöpfet hat, und hat sie im Principio zur Form gebracht, daß man im Wort verstehen kann, worinnen sich der Geist geschöpfet hat, im Bosen oder Suten; und mit derseiden Bezzichnung gehet er in eines andern Menschen Gestaltnis, und wedet in einem andern auch eine solche Form in der Signatur auf, daß also beider Gestaltnisse in einer Form mit einander inqualiren, also dann iste Ein Begriff, Ein Wille und Ein Geift, auch Ein Berstand.

5. Und dann zum Andern verstehen wir, daß die Signatur ober Gestaltniß tein Geist, soudern der Behalter oder Kasten des Griftes, darinnen er lieget; donn die Signatur stehet in der Esesz, und ist gleichwie eine Laute, die da stille stehet, die ist ja stumm und unverstanden; so man aber darauf schläget, so verstehet man die Gestaltniß, in was Form und Zubereitung sie stehet, und nach welcher Stimme sie gezogen ist. Also ist auch die Bezeichnung der Natur in ihrer Gestaltniß ein kumm Wesen, sie ist wie ein zugerichtet Lautenspiel, auf welchem der Willengeist schläget; welche

Saite er trifft, die klinget nach ihrer Eigenschaft.

6. Im menschlichen Gemuthe lieget die Signatur ganz kunstelich zugerichtet, nach dem Wesen aller Wefen; und sehlet dem Wesenschen nichts niehr, als der kunstliche Meister, der sein Instrument schlagen kann, das ist der rechte Geist der boben Macht der Ewigskeit; so aber derselbe im Menschen erwerket wird, daß er im Eenstro des Gemuthes rege wird, so schlaget er tas Instrument der menschlichen Gestaltnis: alsdann so gehet die Gestaltnis mit dem Hall im Worte vom Munde aus. Wie dann sein Instrument in der Zeit seiner Menschwerdung gezogen ist, also sautet es, und also ist seine Erkenntnis. Das Innere offendaret sich im Halle des Wortes, denn das ist des Gemuthes natürliche Erkenntnis seiner selbst.

7. Der Mensch hat zwar alle Gestaltnisse aller brei Weken in ihm liegen, benn er ist ein ganz Bild Gottes ober bes Wesens aller Wesen, allein in seiner Menschwerdung wird die Ordnung in ihm gestellet. Denn allda sind drei Werkmeister in ihm, welche seine Gestaltnis zurichten, als das dreisache Fiat, nach den drei Welten, und sind im Ringen um die Gestaltnis, und wird die Gestaltnis allda nach dem Ringen siguriret; welcher Reister das Obereregiment behält und in der Essenz besommt, nach dem wird des Instrument gezogen, und die andern liegen verdorgen und gehen mit ihrem Hall hinten nach, wie sich solches klar beweiset.

8. Sobald ber Mensch zu bieser Weit geboren ift, so schlaet sein Geist sein Instrument, so siehet man am außern Sall und Wandel seine instehende Gestaltuis im Guten oder Bosen; benn wie sein Instrument lautet, also gehen auch die Sinne aus der Eissenz des Gemuthes, und also fähret der außere Millengeist mit sein men Geberden, wie man das an Menschen und Thieren siedet, wie

affe ein großer Unterfdelb ber Gebarung fei, baß ein Bruber und Schwefter nicht thut als ber anbre.

9. Ferner ift uns zu erkennen, bas, abgleich alfe Gin Rigt bas Oberregiment behalt und bie Geffaltnig nach ibm figuriret, bag ibm bach gleichwohl bie andern zwei Einhalt thun, fo nur ihr Infrument gefdiggen wirb, als man benn folches fiebet, baf mancher Menfch, auch manches Thier, ob es febr bos ober gut geneigt ift. boch von einem Gagenhall jum Bofen ober Guten beweget wird und oft feine ingeborne Gestaltuiß finten last, menn ibm ber Begenhall auf einer verborgenen Laute ober Geftaltnif fchlaget; wie man fiebet, bag ein bafer Menfch boch oft von einem guten gur Beue feis ner Botheit beweget wird, wenn ibm ber Fromme mit feinem liebe reichen Geilte fein verhorgen Suffrument folaget. Dasgleichen gefchiehet es auch mit bam Frammen; fo ihm ber Wie mit bem Geiff feines Grimmes fein verborgen Inftrument folaget, fo mirb im Brommen guch bie Bolugeftaltnif erwecket; und ift je Gines wieber bas Andere gefetes, baf Gines bes Unbern Mrat fein foff.

10. Denn wie die Gestaltnis des Lebens ift, bas ift, wie die Lebensgestaltnis in Zeit des Fiats in der Wenschwerdung figuriret wird, also ift auch fein natholicher Geift: denn er unfandet aus der Effenz aller drei Principlen; und einen folden Willen führet

er auch aus feiner Gigenfchaft.

11. Run aber mag ibm ber Bille gebrochen werben, benn menn ein Starferer über ihn tommt, und wedet feine innere Gefaltnif auf mit feinem Sall = und Billengeift, fo verleuret fein Oberregiment bas Recht und die Gewalt, wie wir folches an ber Sonne Gemalt feben, wie fie mit ihrer Dacht eine bittere und faure Arucht in eine Sugiafeit und Lieblichfeit qualificiret; befaleichen auch wie ein auter Menich unter einem bolen Saufen verberbe, auch ein antes Rrout auf einem bofen Ader wicht feine rechte Tugenb genuafam erzeigen tann; benn es wird in bem guten Menfchen bas verborgene bofe Inftrument erwedet, und in bem Rraut que eine mis bermartige Effeng von ber Erbe, bof oft ban Gute in ein Bofes, und bas Bole in ein Gutes vermanbelt wirb. Und wie es nun in ber Gewalt ber Qualitat inne ftebet, alfo bezeichnets fichs im Zenfern in feiner außerlichen Form und Geftaltnif, femohl ber Denfc in feinen Reben, Willen und Sitten, auch mit ber form ber Glies ber, bie er alfo ju berfelben Geftaltnif hat und gebrauchen muß. Seine innere Gestaltnif zeichnet ibn auch in ber Gestaltnig bes Uns gefichts, besgleichen auch ein Thier, item, ein Rraut, und auch Baume, ein jebes Ding, wie es in sich ift, also ift es auch aus mendia bezeichnet.

12. Denn ob es gleich geschiehet, bag fich oft ein Ding vom Bofen ins Sute und vom Guten ins Bose verwandelt, so hat es boch feinen außerlichen Charafter, bag man bas Gute ober Bofe,

bas ift, bie Bermanbelung tennet; benn ben Menichen tennet man hierin an feiner taglichen Uebung, item, an feinem Banbel unb Borten, benn bas Dberinftrument wird immer gefchlagen, welches

am ftarteften ift gezogen.

13. Alfo auch ein Thier, fo bas bofe ift, und ift aber mit Bewalt gebanbiget, und zu anderer Eigenschaft gezogen worben, laft feine erfte inftebende Beftalt nicht leichtlich merten, biefelbe werbe benn erreget, fo gebet fie vor allen andern Geftalten bervor.

14. Alfo ifts auch mit ben Krautern ber Erbe: fo ein Kraut vom bofen Ader in einen guten verfebet wird, friegets gur Sand einen ftartern Leib, auch lieblichern Geruch und Rraft, und erzeiget

bie innere Effeng im Meußern.

15. Und ift fein Ding in ber Ratur, bas geschaffen ober geboren ift, es offenbaret feine innerliche Geftalt auch außerlich, benn bas Innerliche arbeitet ftete jur Offenbarung, als wir folches an ber Rraft und Gestaltnif biefer Belt ertennen, wie fich bas emige Wesen mit ber Ausgebarung in ber Begierde hat in einem Gleiche nig offenbaret, wie es fich bat in fo viel Formen und Gestaltniffe offenbaret, als wir foldes an Sternen und Elementen, fowobl an ben Rreaturen, auch Baumen und Rrautern feben und ertennen,

16. Darum ift in ber Signatur ber größte Berftand, barinnen fich ber Menfch (als bas Bilb ber größten Tugend) nicht allein lernet felber tennen, fondern er mag auch barinnen bas Befen aller Befen lernen ertennen; benn an ber außerlichen Geftaltniß aller Rreaturen, an ihrem Trieb und Begierbe, item, an ihrem ausgehenden Sall, Stimme und Eprache, fennet man ben verborgenen Geift, benn bie Natur hat jedem Dinge feine Sprache (nach feiner Effeng und Geftaltnig) gegeben, benn aus ber Effenz urftanbet bie Sprache ober ber Sall, und berfelben Effeng Siat formet ber Effeng Qualisat, in bem ausgebenden Sall ober Rraft, ben lebhaften im Sall, und ben effentialischen im Ruch, Rraft und Gestaltnig. Ein jedes Ding hat feinen Mund gur Offenbarung.

17. Und bas ift bie Ratursprache, baraus jedes Ding aus feiner Gigenschaft rebet, und fich immer felber offenbaret, und barftels let, worzu es gut und nut fei, benn ein jedes Ding offenbaret feine Mutter, die bie Effeng und ben Billen gur Geftaltnif alfo giebt.

#### Das 2. Kapitel.

# Bon ber Biderwartigkeit und bem Streit in bem Befen aller Befen.

So benn ber Gestaltnisse so manch und vielerlei sind, ba je eines einen andern Willen aus seiner Eigenschaft hervordringet als das andre, so verstehen wir hierinnen die Widerwartigkeit und den Streit in dem Wesen aller Wesen, wie je eines das andre feindet, vergistet und tobtet, das ist, seine Essenz und den Geist der Essenz überwindet, und in eine andere Gestaltnis einführet, davon Krantheit und das Wehethun entspringet, wenn eine Essenz die andere gerbricht.

2. Und dann verstehen wir auch hierinnen die Arzenei, wie eines das andere heilet und zur Gesundheit bringet: und so dieses nicht ware, so ware keine Natur, sondern eine ewige Stille, und kein Wille; denn der Widerwille macht die Beweglichkeit und den Urstand des Suchens, daß die widerwartige Quaal die Ruhe suchet, und sich in dem Suchen nur selbst erhebet und mehr entzündet.

3. Und ift uns zu verstehen, wie der Arzt in der Gleichheit eines jeden Dinges stehe; benn in der Gleichheit stehet des Willens Erfüllung, als seine hochste Freude; benn ein jedes Ding begehret einen Willen seines gleichen, und mit dem Widerwillen wird es gestranket: so es aber einen Willen seines gleichen bekommt, so erfreuet siche in der Gleichheit, und ersinket darinnen in die Ruhe, und wird aus der Feindschaft eine Freude.

4. Denn bie ewige Natur hat nichts, als nur eine Gleichheit aus sich mit ihrer Begierbe geboren: und so nicht eine immerwährende Bermischung wäre, so wäre in der Natur ein ewiger Friede. Aber also würde die Natur nicht offenbar, im Streit wird sie offenbar, daß sich ein jedes Ding erhebet, und will aus dem Streit slieshen in die stille Ruhe, und damit nur aus sich selber in ein ansbres lauft, und den Streit nur dadurch erwecket.

5. Go finden wir klar im Licht der Natur, daß der Widerwartigkeit nicht besser mag gerathen werden, und hat keinen hohern Arzt als die Freiheit, das ist das Licht der Natur, als des Geistes Begierde; und dann finden wir, daß der Essen nicht mag besser gerathen werden als mit der Gleichheit, denn die Essenz ist ein Wessen, und ihre Begierde stehet nach Wesen; so begehret ein jeder Besichmack nur seines gleichen: und so er den bekommt, so wird sein Hunger erfüllet und gestillet, und horet auf zu hungern, und erfreuet fich in fich felber, benn ber Sunger ber Bibermartigfeit boret

auf zu qualificiren.

6. Go benn bas thentattat Leben in brei Drincipien flebet, als in breierlei Effeng, und auch einen breifachen Beift aus jeber Meng Eigenschaft hat, un nach ber ewigen Ratur, nach bee Rent ere Gigenfchaft, und gum Unbern nach bes emigen Lichts und ber gottlichen Wefenheit Eigenschaft, und jum Dritten nach ber außern Belt Eigenschaft: fo ift une beffelben breifachen Geiftes und auch ber breifachen Effent und Billens Gigenschaft zu betrachten, fich ein jeber Geift fatimet feiner Effeng in Strett umb Rrankheit

einführe, und was feine Rur und Argnei fei.

7. Wir verfteben, bag nufer ber Ratur eine emige Stille und Rube fet, als bas Richte; und bann verftehen wit, bag in bem enbinen Nichts ein etwier Bille urftanbe, bas Richts in Etwas eine auführen, bag fich ber Bille finde, fuble und ichaue, Michts wire ber Bille ihm nicht offenbar; fo erkeinen wir aber, baß fich ber Bille felber fuche, und in fich felber finbe, Suchen ift eine Begierbe, und fein Ainben ift ber Begierbe Befen, barinnen fich ber Bille findet. Er findet nichts als nur bie Cigenfchaft bes hungets, welche er felbet ift, bie gencht er in fich, bus ift, et grucht fich felbet in fich, und findet fich felber in fich; und fein Infichaleben macht in ibm eine Befchattung ober Kinfteenis welche in ber Freiheit als im Nichts nicht ift, bem ber Freiheit Wille beschattet fich felbet mit ber Begierbe Wefen, benn bie Begierbe madiet Biffen und nicht ber Wille.

8. So benn ber Wille also mit feiner Begierbe ung im Rine ftern fleben, fo ift bat feine Bibertodetigfeit, und fcopfet fbm in fich einen anbern Billen, bon ber Sinfternif auszugehen wieder in bie Freiheit, ats in bas Diches, und mag boch aufet fich nicht bie Kreiheit erreichen, benn bie Begierbe gehet aus fich, und machet Qual und Finfternif: fo ming ber Wille (verftebet, ber anbete gefoopfte Bille) in fich geben, und ift boch tein Abtrennen; benn in fich vor ber Begerbe ift bie Freiheit als bas Richts, fo mag buch auch ber Bille aimt ein Richte fein, benn er begehret fich in bem Richts zu offenbaren, und mag boch auch feine. Offenbarung gefches ben, ale nur durche Befen ber Begierbe: und je mehr ber wiebergefaffete Bille ber Offenbarung begehret, je mehr und Rrenger geucht

ble Begierbe in fich und macht in fich brei Geftalten.

9. Als bas Begehren, bas ift Sperbe, und giebet Sarcigteit, denn es ift ein Einschließen, bavon Ralte urftanbet, und bas Zies hen machet Stuchel ober Regung in ber harngleit, eine Zeindung wider ble herbe, an fich gezogene Hartigkeit. Das Bieben ift bie anbere Geftatt und eine Urfuche bet Bewegens und Lebens, reget fich in ber Derbigfeit und Sartigfeit, welches die Sartigfeit als bas Einfchtießen aicht buiben mag, und berowegen viel heftiger am sich zeucht, ben Stachel zu halten, und wird boch ber Stachel baburch nur stärker. Also will ber Stachel über sich und quericht, und may bas boch nicht vollbringen, benn die Herbigkeit als die Begierde halt ihn, so stehet er gleich einem Ariangel und Kreuzrade, das (weil er nicht von der Statte weichen kann) drehend wird, das von die Vermischung in der Begierde entstehet, als die Essenz der die Bielheit der Begierde, denn das Drehen machet eine Immers wirrung und Brechung, davon die Angst als das Wehe, die dritte Gestalt, entstehet.

10. Diemeil aber bie Begierbe, als die herbigkeit, baburch nur strenger wird (benn von der Regung entstehet der Grimm und die Ratur, als das Bewegen), so wird der erste Wille zur Begierde ganz strenge und ein Hunger; denn er ift in einem harten, stachslichten, durren Wesen, und mag davon auch nicht entstiehen, denn also sindet er sich ist aus dem Nichts in Etwas, und das Etwas ist doch sein Widerwille, denn es ist eine Unruhe, und der freie Wille ist eine Stille.

11. Das ist nun ber Urstand der Feindschaft, daß die Natur wider ben freien Willen, lauft, und sich ein Ding in sich selber seinebet: und verstehet allbie das Centrum der Natur mit dreien Gestalten. Im Urstand, als im ersten Principio, iste Geist, im andern iste Liebe, und im dritten Principio iste Wesen, und heißen die drei Gestälte im dritten Principio Sulphur, Mercurius und Sal. Dieß verstehet also:

- 12. Sul ist im ersten Principio ber freie Wille ober die Lust in bem Nichts zu Stwas, es ist in der Freiheit außer der Natur; Phur ist die Begierde der freien Lust, und machet in sich in dem Phur als in der Begierde ein Wesen; und dasselbe Wesen ist strenge wegen des Anziehens, und führet in sich drei Gestälte ein, wie oben gemeldet, und fort in die vierte Gestalt, als aus Feuer. Im Phur wird der ewigen und auch der außern Natur Urstand verstanden, denn die Hartigkeit ist eine Mutter der Schärfe aller Wesen und ein Behalter alles Wesens; aus dem Sul, als aus der Freisteit Lust, wird die sinstern Neich, ist das Sul das Del der Natur, darinnen das Leben brennet und alles wächset.
- 13. Nun ift aber bas Phur als die Begierde nicht von dem Sul getrennet, es ift Ein Wort, und ift auch im Urstand Ein Messen, und scheidet sich aber selber in zwo Stgenschaften, als in Freud und Leid, in Licht und Finsterniß, denn es macht zwo Welten, als eine finstere Feuerwelt in der Strenghelt, und eine lichte Feuerwelt in der Lust der Freiheit, denn de Lust der Freiheit ist die einige Ursache, daß das Feuer scheinet; denn das urfändliche Feuer ist sinsten und schwarz, denn im Feuerschein wird im Urstand die Gotts beit verftanden, und im Finstern, als in der Angstquaal, wird der

Urftand ber Ratur verftanden; und verfteben ferner ben Argt bier- innen.

- 14. Die Quaal ist der freien Lust, als der stillen Ewigkeit, Arzt, denn die Stille findet sich darinnen im Leben; sie führet sich burch die Angstquaal in der Begierde ins Leben, als in die Freudenreich, daß nämlich das Richts ein ewig Leben ist worden; und daß siche funden hat, welches in der Stille nicht sein kann.
- 15. Bum Andern finden wir, als wie das Sul, das ift, ber Freiheit Luft, der Begierde als der angfilichen Natur Arzt sei; benn der Glanz der Freiheit, vom angezündeten Feuer aus der Natur, leuchtet wieder in der finstern Angst und erfüllet die Angst mit der Freiheit, davon der Grimm erlischt und das drehende Rad stille steshet, und anstatt des Drehens ein Schall in der Essenz wird.
- 16. Dieses ift nun die Sestalt des Geiftlebens, und des essentialischen Lebens. Sul ist der Urstand des Freudenlebens, und Phur ist der Urstand des essentialischen, die Lust ist vor und außer der Natur, welche das rechte Sul ist, und der Geist wird in der Natur offendar, als durch die Quaal, und solches in zweierlei Sesstalt: als nach der Freiheit Lust in einer Freudenquaal, und nach der Angstbegierde Lust, nach herbe, stachlicht, feindigditter vom Staschel, und nach der Angst des Nades ganz mordisch und feindig, und wohnet eine jede Eigenschaft in sich selbst, und sind doch in einander. Hierdichten wird Gottes Liebe und Jorn verstanden; sie wohnen in einander, und keines begreift das andre, und ist doch eins des andern Arzt: verstehe, durch die Imagination, denn das ewige ist magisch.
- 17. Die andere Gestalt in der Natur ist in der Ewigkeit das Rad mit den stachlichten, bittern Essentien; denn allda entstehet die Essenz, verstehet mit der Verwirrung, denn das Nichts ist stille ohne Bewegen, aber die Wirrung machet das Nichts deweglich. Im dritten Principio aber, als im Reich in der Essenz und Quaal der dußern Welt, heißet die Gestalt Mercurius, die ist seindig und gifstig, und ist die Ursache des Lebens und Regens, auch die Ursache der Sinne, als da sich ein Blick in der Unendlichkeit schöpfet, und dann auch hinein verteuffen mag, da aus einem einigen die ungrundsliche und unzählbare Vielheit urständen mag.
- 18. Diese-Gestalt ift die Unruhe und aber ber Sucher ber Ruhe, und mit ihrem Suchen machet sie Unruhe. Sie macht sich selbst zu ihrem eigenen Feinde; ihre Arznei ist zweierlei, denn ihre Begierde ist auch zweierlei, als nach der Lust der Freiheit, nach der Stille und Sanste, und dann auch im Hunger nach dem Aussteigen der Unruhe, und bes sich selber Findens. Die Murzel begehret mit dem ersten Willen nur Freude, und kann die auch anders nicht erreichen als durch die seindliche Quaal; denn im stillen Richts

mag teine Freude entflehen, fie muß nur burch Bewegung und Er-

hebung entftehen, daß fich bas Nichts finbet.

19. So begehret nun das Sefundens wieder in den Willen bes stillen Nichts, daß es darinnen Freude und Rube habe, und das Richts ift seine Arznei, denn des Suchers oder Finders Arznei ist der Grimm oder die Gift, das ist sein gefunden Leben, als wir dieses ein Exempel an der giftigen Salle haben, aus welcher im Leben Freud und Leid entstehet; darinnen wir also zweierlei Willen verstehen, als einen zum grimmigen Feuer und angstlichen Quaaleben, zum Urstande der Natur, und einen zum Lichtleben, als zur Freude der Natur; dieses alles nimmt seinen Urstand also aus dem ewigen Nichts.

20. Des ersten Willens Argt ift die Lust der Freiheit: so er die erlangt, so machet er die Freudenreich in sich; und bes andern als der Natur Wille Argt und helfer ist der Grimm in der hungesrigen Begierde; und hierinnen verstehet man Gottes Liebe und Jorn, und wie in jedem Leben Boses und Gutes im Centro sei, und wie keine Freude ohne Leid urständen möge, und wie eins des andern

Argt fei.

21. Und verstehen allhie den britten Willen, der aus diesen beiben, als aus solcher Essenz, als aus der Mutter, seinen Urstand nimmt, als den Geist, welcher diese beiben Eigenschaften in sich hat, und ist ein Sohn der Eigenschaften, und auch ein hert dersselben; denn in ihm stehet die Gewalt, er mag erwecken, welche Eigenschaft er will. Die Eigenschaften stehen in der Essenz, und sind gleichwie ein zugerichtet Leben, oder wie ein Instrument mit vielen Stimmen, welche stille stehen; und er, der Geist, als der Ausgang, ist das wahre Leben, er mag das Instrument schlagen wie er will, in dem Bosen oder Guten, nach Liebe oder Jorn: und wie er schläget, wie das Instrument lautet, so wirds von seinem Gegenhall, als von der Gleichbeit, angenommen.

22. Wird die Stimme der Liebe als der Freiheit Begierde gesschlagen, so wird der Hall von derselben Freiheit und Liebelust eine genommen, denn es ist ihr Geschmack und ihres Willens Begierde ahnlich: eine gleiche Lust sangt die andere. Also auch imgleichen von der Feindschaft und Widerwillen; wird das Instrument nach der Begierde zur Natur geschlagen, als im Grimm, Jorn und ditzern Falschheit, so nimmts auch derselbe Gegenhall und grimmige Begierde ein, denn es ist seiner Eigenschaft und eine Ersulung seines Hungers, darinnen wir denn die Begierde der Licht und auch der sinstern Welt verstehen, zweierlei Quaal und Eigenschaft.

23. Die Begierbe ber Freiheit ift fanft und licht, und wird Gott genannt, und bie Begierbe zur Natur macht fich in fich finfter, barre, hungerig und grimmig: bie wird Gottes Born genannt, und bie Kinfterwelt, als bas erfte Principlum, und bie Lichtwelt

bat andre Principium, ist gwar tein abthollig Wefen, sondern eines halt das andere in sich verschioffen, und eines ist des andern Angang und Ursache, auch Heilung und Urguet; weiches erwecket wird, das bekömmt das Regiment, und offenbaret sich im Aenfern mit feinem Charakter, und macht eine Gestaltnis nach seinem Willen den Aeusern moch sich, wie man solches an einem erzürneren Wenschen, oder Thier siehet. Obgleich der äußere Mensch und Thier nicht die inwere Welt sind, so hat doch die äußere Ratur eben dieselben Gestaltnisse, denn sie urständet von der inwern, und stehet auf der innern Wurzel.

24. Die britte Gestatt ift die Aeng stilchkeit, die urständet in der Natur von der ersten und andern, und ist der ersten und andern Bohalter oder Erhalter; sie ist in sich das schause Fiett, und die andere Gestalt hat das Berbum, als die Eigenschaft zum Worse, und sie stehet in dreien Eigenschaften, und macht aus sich mit den breien die vierte, als das Feuer; in der Ausgeburt, als im dritzen Principio, wird sie Sal oder Salz genannt, nach ihrer Materia, aber in ihrem Geist hat sie viel Gestälte, denn sie ist die Fruerawurzel, die große Angst; sie urständet zwischen, sie ist die Fruerawurzel, die große Angst; sie urständet zwischen, sie ist die Westendeit des Ingezogenen, als die Leiblichkeit oder Begreislichkeit; vom Susphur ist sie schwessisch, und vom Mercurio ein Blitz; sie ist in sich selber peinlich als eine Schürse des Strebens, und das oden scharfen Anzehen der Herbigkeit.

25. Sie hat zweirelei Feuer in fich, als ein kaltes und ein hisiges; bas kalte urständet von der Herdigkeit, vom scharfen Anziesben, und ift ein finfter schwan Feuer: und das hisige urftandet vom Stachel bes Treibers in der Augst, in der Begierbe nach der Freiheit, und die Freiheit ift auch feine Anzitadung, und des fele

ten Fruere ift ber wuthenbe Stachel feine Erwedung.

26. Diese brei Geftalten find in einember als Eine, und find auch mur Gine, theilen fich aber burch ben Arftanb in viel Geftalte, und haben boch nur Eine Mutter, als ben begehrenden Billen gut Offenbarung, der heißet ber Bater ber Ratur und bes Wesens ale ler Wesen.

27. Run ist der Aengstlickseit ober des Satzeistes hunger zu betrachten, und dann auch seine Ersättigung oder Erfüllung. Die Angst hat in sich zween Willen, vom Urstand des ersten Willens aus der Freiheit zur Offendarung seiner selber: als der erste Willens ist zur Natur; und der andere wiedergefassete Wille ist des ersten Sohn, der gedet aus der Offendunung wieder in sich in die Freisteit, denn er ist in der Natur ein ewig Leben worden, und besigt doch nicht die Natur essentialisch, sondern wohnet in sich, und durche gehet die Natur scheinlich; und der erste Wille gehet aus sich, denn er ist die Begierde der Offendarung; er suchet sich aus sich, und

faffet aber bie Begierbe. in fich, et begehret bas Inner ans fich auszuflibren; alfo bat et 2100 Cigenfchaften.

29. Mic bem in fich Suchen machet er bas Centrum ber Rastur, benn es ist gleich einer Gift im Willen ber schrecklichen Erhes bung, gleich einem Blis und Donnerschlage, benn biese Begierbe begehret nur Angst und schrecklich zu sein, sich in sich zu sinden, aus bem Richts in Etwas: und die andere Gestalt gehet als ein Schruck ober erhorner Hall aus sich; benn es ist nicht des ersten Willens Begierde, im schrecklichen Aod zu bleiben, sondern sich nut als vie bem Richts auszusschen und sich selber zu sinden.

29. Und versteben mit bem Centro in fich, mit ber erhebenben Grimmigkeit, mit bem grimmen Willen gur Ratur, die finftere Welt, und mit bem Ausgange aus sich gur Offenbarung, die aus bete Welt: und mit bem andern Willen aus bem erften, der wieber in die Freiheit eingebet, die Lichtwelt oder Freudehreich, oder

Die mabre Gottheit.

30. Der finstern Welt Begierbe ist nach ber Offenbarung, als nach ber außern Welt, bieseste Wesenheit in sich zu ziehen, und ben grimmen Hunger bamit zu fillen; und ber außern Welt Begierbe ist nach ber Effenz ober Leben, welches von der Pein und Angst entstehet; ihre Begierbe in sich ist das Wunder der Ewigleit, ein Mosterum ober Spiegel, oder das Gesundene des ersten Willems zur Natur.

- 31. Dieser dußern Wels Begierde ist Sulphur, Mercurins und Sal: denn ein solch Wesen ists in sich, als ein Hunger nach sich seiner, und ist auch sein eigen Ersulen; denn Sul begehret Phur, und Phur begehret Mercurium, und diese beide begehren Sal, denn Sal ist ihr Sohn, den sie ausbruten in ihrer Begierde, und wird hernach ihr Wohnhaus und auch Speise. Eine jede Begierde begehrt nur die Wesenheit des Salzes nach seiner Eigenschaft; denn das Salz ist vielerlei: ein Theil ist Scharfe der Kalte und ein Theil Scharfe der Hibe alaiter vom Mercurio. Diese Eigenschaften sind wohl in einander als Eine, aber sie scheider sich doch eine jede in sich selber wohnend, denn sie sind unterschiedlicher Essenzig, und so eine in die andere eingehet, so iste Keindschaft und ein Schrack, als wir diese am Donner und Wetterlerkitten versteben.
- 32. Das gefthleht, wenn fich die große Angst, als aller Salze. Mutter, verstehet die dritte Gestalt der Natur impresset, das gee schieht vom Andische der Sonne, daß sie die hitzige Fenersgestalt erwest, so ist sie durchdringend als des Feuers Eigenschaft ist; und wenn se den Salniter erreichet, so zündet sie sich an, und der Salsniter ist in sich der große Schrack im Mercurio, als der Bilt oder Stuchet, der fähret in die Kälte, die in die kalte Schärse des Salze geistes; dieselbe Kälte erstgrickt also sehr vor dem Blibe des Feners,

und rafft fich augenblicklich in fich, bavon wird, ein Dounerteil, Schauer, ober Blit, welcher im Schracke schläget, und ber Schrack fabret unter fich, benn er ift schwer ale ber Saturnus von der Kalte; und ber salnitrische Beist ift leicht vom Feuer, ber führet ben Donner ober Hall quericht, wie man bas im Gewitter und Donner boret.

33. Balb darauf gehet. der Wind oder der Geift aus allen vier Gestalten gegen einander, denn sie sind alle vier im durchdringendem Schracke angezündet; so folget darauf Hagel und Regen; der Hagel rafft sich zusammen im der Kalte, in der Eigenschaft des kalten Salzgeistes, denn der Grimm zeucht an sich und macht das Wasser zu Gife, und das Wasser urständet von der Sanstmuth, als von der Begierde des Lichts, denn es ist der Sanstmuth Wesenheit, das zeucht der kalte Salzgeist zusammen, das es tröpslich wird, und fäste auf die Erde, denn vor der Zusammenziehung iste nur wie ein Resbel oder Rauch, oder als ein Dampf.

34. Alfo sehen wir diesen Grund eigentlich am Donner und Wetterleuchten, benn ber Bils ober himbligen gehet allezeit vorber, bas ist der angegundete Salniter: darauf folget der Schlag im Schrack ber Kalte, wie ihr dann sehet, sobald ein Schlag geschiehet, so ift die herbe Kammer geöffnet, so gehet ein kuhler Wind, und oft gar zwirblicht und brebend, denn die Gestalte der Ratur sind erweckt, und sind als ein brebeud Rad, und also führen sie auch ihren Geist,

ben Binb.

#### Das 3. Kapitel.

Bom großen Mysterio aller Befen.

Gunftiger Lefer, merte ben Sinn recht! Wir verfieben nicht mit folder Beschreibung einen Anfang ber Gottheit, sondern wir zeigen euch die Offenbarung der Gottheit durch die Natur; benn Gott ist ohne Ansang, und hat einen ewigen Ansang, und eine ewig Ende, das ist Er selber, und die Natur der innern Welt ist in gleichem Wesen von Ewigkeit. Wir geben euch dies vom gottelichen Wesen zu verstehen.

2. Außer ber Ratur ift Gott ein Mysterium, verstehet in bem Richts; benn außer ber Ratur ift bas Nichts, bas ift ein Auge

ber Ewigkeit, ein ungründlich Auge, das in nichts stehet ober siebet, benn es ist der Ungrund; und dasselbe Auge ist ein Wille, versteshet ein Sehnen nach der Offenbarung, das Nichts zu finden.

- 3. Run ift aber nichts vor bem Willen, ba ber Wille etwas mochte finden, ba er eine Statte seiner Ruhe hatte, so gehet er in fich felber ein, und findet sich burch bie Natur felber.
- 4. Und verstehen im Mysterio außer der Natur im ersten Willen zwo Gestalten, als die erste Gestalt zur Natur, zur Offenbarung des Wunderauges, und die andere Gestalt wird aus der ersten erdoren, die ist eine Begierde nach Tugend und Kraft, und ist des ersten Willens Sohn, seine Begierde der Freudenreich; also zu verstehen:
- 5. Die Begierde ist ausgehend, und das Ausgehen ist des Billens ober der Begierde Geist, denn er ist ein Weben, und die Begierde macht eine Gestaltnis im Geist, als Formungen der Unsendlichkeit des Mysteris.
- 6. Und biefeibe Seftaltnis ift bie ewige Beisheit ber Gottsbeit, und verstehen hierinnen bie Dreiheit der einigen Gottheit, befesen Grund wir nicht sollen wissen, wie der erfte Wille im Ungrunds von Ewigkeit urständet, welcher Bater heißet, allein die ewige Gesburt erkennen wir, und unterscheiden die Gottheit, was pur und allein antrifft die Gottheit, ober das Gute von der Natur.
- 7. Und zeigen euch das Arcanum der größten heimlichkeit, namlich wie sich der Ungrund oder die Gottheit mit dieser ewigen Gebarung offenbare, denn Gott ist Geist, und also subtile als ein Gedanke oder Wille, und die Natur ist sein leiblich Wesen, verstes bet die ewige Natur; und die außere Natur dieser sichtbaren, greifslichen Weste ist eine Offenbarung oder Ausgeburt des innern Geisstes und Wesens in Bosen und Guten, das ist, eine Darstellung und sigkrliche Gleichnis der sinstern Feuers und Lichtwelt. Und wie wir euch oben gezeiget dem Urstand des Donners und Wetters leuchtens mit dem Schauerschlagen, also ist und stehet die innere Natur der innern Welt auch in der Gebärung; denn die dußere Geburt nimmt ihren Urstand von der innern, die innere Geburt ist der Areatur unbegreislich, aber die dußere ist ihr begreislich, jes doch begreiste eine jede Eigenschaft ihre Mutter, daraus sie ist ersboren worden.
- 8. Als, die Seele begreift die innere ewige Natur, und der Seele Seift, ober die edle Bildnis nach Gott, ergreift die Gebuft der englischen Lichtwelt, und der siderische und elementische Seift ers greifet der Sterne und Clemente Geburt und Eigenschaft. Ein jedes Auge siehet in seine Mutter, baraus es ist erboren worden.

9. Go wollen wir euch nun die Gebarung aller Befen aus allen Muttern und Unfangen barftellen, wie eine Gebarung aus ber

- andern geher und wie eine der andern Urfache fei, upb falches aus

aller breier Dutter Augen und Geben.

10. Es folls Riemand für unmöglich achten, fintemal ber Mensch ift eine Gleichnis nach und in Gott, ein Bilb bes Wefens aller Wefen, und stehet boch nicht in ber Arcatur, sondern in Gotses Macht, benn in dem klaresten Lichte stehet allein bas Seben aller Wefen.

11. Wir haben oben gemelbet, wie die Ausgeburt, als bas Befen diefer Welt, in brei Dingen ftehe, als im Sulphur, Wernustio und Sal. Run muffen wird recht darftellen, was es fet, fintemal es alles von einem Urfand herrühret, und dann wie feine innerliche Scheibung geschehe, daß aus einem Anfange viel Anfange werden. Das ift nun zu verstehen, wie vorn vom Centro aller

Befen gemelbet.

12. Denn Gulphur stehet im ewigen Anfange in zweien Gestelten, und auch im außern Anfange dieser Welt also! im innern stehet die erste Gestalt, als das Sul in des ewigen Freiheit. Es ist die Lust des ewigen Ungrundes, als ein Wille oder Urstand zur Begierde, und der andre Urstand ist die Begierde, welche die erste Bewegung ist, als ein Hunger zum Stwas; und im seiden Dunger ist der ewige. Ansang zur Natur der Gebärerin, und heißt Sulphur, als eine Fassung der Freiheit, als des Guten, und eine Fassung der Begierde, als des strengen Insichziehens mit der Wesgierde.

13. Sul ift im innern Sott, und Phur ift die Ratur, benn es macht einen Schwefelgeift, wie dieß an des außern Schwefels Eigenschaft zu sehen. Sein Wesen ift eine durre, in sich gazogene Materia, und ift als peinlich ober ausbringend feuriger Eigenschaft. Er zeucht hart in sich, und vertrodnet als ein durrer Hunger, und seine peinliche Eigenschaft dringet ängstlich aus sich; der Urstand ist dieses, daß er in zweien Anfängen stehet, als in der Begierde Giegenschaft, welche ein Einziehen ist, und in des Lichts oder der Treis heit Eigenschaft, welche ausdringend ift, zur Offenbarung durch die

Begierbe ober Ratur.

14. Die Begierbe, als das Anziehen, giebt die hate und ist bie Ursache bes Feuers, und die Freiheit ist eine Ursache des Jeuersscheines oder Lichtes; Gul ift Licht und Phur macht Feuer. Beboch mags im Sulphus allein nicht jum Feuer und Licht gebescht werden, sondern im Mercurio, und endlich im Sal, welches der rechte Leib ist, doch nicht des Schwesels, sondern der Essenz und des Wassers.

16. Und verstehen also, bag in der erften Begierde, welche in der Luft der Freiheit entstehet, alles substantialisch und mesentlich wird und werden ist. Aus welchem die Schöpfung der Welt eraanaen ist, benn man findet hierinnen der Erde, sowehl aller Mer

talle und Steine Sigenschaft, bagu bes Gefikund, und ben Unffand ber Clemente, alles aus einer Einigen Mutter, bas ift die Luft und

Die Begierbe, barnus alles gegangen ift und nach gehet.

16. Denn Mercurius wird im Sutphur erboren, er ift bas Scheiden, als Licht und Finsternis von einander, das brechende Rad und Arsache der Theilung ober der Bielheit. Er icheidet die sinstere Wesenheit von der Lichtswesenheit, als die Metalle von der groben, herben, sinstern, steinichten und traischen; denn der Begierde Eigenschaft giebt und macht finster Wesen, und der freien Lust Eigenschaft macht lichte Wesen, als Metalle, und alles, was sich dem gielchet.

17. Wercurius hat im Anfang in feines Geburt beel Eigen schaften, als Bittern in der Strengheit, und Angst von der harten Improssion der herben, harten Begierde, und das Ausbringen der Bielheit, als das essentalische koden; denn die Begierde zeucht alfo hart in sich: und das Ziehen macht das Bewegen oder Stachel des Bitterns, und das Ingepresset ist Angst. So aber die Freiheit darwinnen mit ergriffen ist, so will ste das nicht; allda antstehet der Urssand der Feindschaft und das Scheiden; das sich eine Gestalt von

ber andern fcheitet, und zweierlei Willen entsteben.

18. Denn die Luft der Freiheit begehret wieder in die Stille, als ins Nichts, und bringet wieder aus der Finsterniß der Strengs heit der Begierde in sich selbst, als in die Freiheit außer dem Grimm der Feindschaft, und hat sich nur also im strengen Impressen im Mercurio geschärfet, daß sie ein bewegend, fühlend Leben ist, und daß ihre Freiheit geschärfet ist, daß sie ein Glanz ist, welches in der Freiheit eine Freudenreich ist und giebt.

19. Und follet uns also verstehen, das fich das Geiffreich, als ber Geift und bas Befen, alfo fcheibet. Das Befen bleibet in ber Impeeffion, und wird materialifc, bas ift, nicht Gatt, fondern Gold ober ein ander Metall, nach ber Gigenfcaft ber erften Kaffung im Sulphur ober Steine, ober Erbe aus ber Begierbe Gelbfteigenfcaft, als nach bem erften Gub im Mercurio; benn es mag fein Wetall erboren werben ohne ben Salniter, welcher ift ber Schrad im Wercurio, welcher auch im herben Impreffen materialifch wirb, umb in ber Scheibung fich theilet, ein Theil in einen Schwefel, ein Abeil in Salniter, und ein Theil in Balgicharfe; ba boch in biefem allem fein feiblich Befen fein mag, fonbern nur ber Geift bes Befent. Das Wefen gehet alles aus bem Lobe burche Sterben, meldes gefchiebet in ber großen Ungft bes Impreffens, ba eine fterbeube Quaal ift, welches bas mercurialifche Leben ift, allba gefchiehet ber falnitrifche Schrad ate ein ausfahrenber Blig; benn bie Freiheit, als der ewigen Buft Eigenfchaft, fcheidet fich allda in fich felber, und ift boch bas ingezogene Befon aus ber Luft der Freiheit mit im Begriff bes Ingiebens in ber berben, ftrengen, finftern Angk blieben.

20. So nun ber Grimm alfo ftrenge in fich gehet, bavon ber falnitrifche Schrad erhebend wirb, fo ergreift er ber freien Luft Befenheit in fich , babon entflehet ber Schrad; benn ber Grimm ergreift allba bie Sanftmuth, bas ift eben als goffe man Baffer ins Feuer, fo giebte einen Schrad, fo erftirbt ber Grimm ber aroffen Angft, und gehet auf mit bem Schrack bie Kreube; und ber Schrack ift aus bem Mercurio ober aus ber Angst bes Tobes, und wird auch materialifc, veranbert fich aber von ber Freiheit in Beif, bas ift Salnitet. So nun bas Feuer, als die graufame Angfticharfe wieber barein tommt, fo erfcbrickt ber Salniter, und giebt einen Stof. benn die erfte Eigenschaft vorm Tobe wird wiederum angegundet, mit bem Schwefelgeift, wie ihr bief am Buchfenpulver genug febet, meldes biefer Gigenschaften Materia ift.

21. Kerner ift uns zu ertennen bas Sterben mit ber Angun= bung bes Feuers, welches alles im Schrad geschiehet; benn es ift ein Schrack zum Tobe und zum Leben: ein Theil fentet fich in Tobes Eigenschaft, ale bes Grimme von ber frengen Begierbe, und bas ander Theil, als von ber fanften . Luft ober Liebe Befenbeit,

ftebet auf in Krei benreich.

22. Beil abe: in ber freien Materia auch ein Ertobten ge-Schiebt, wiewohl es fein Tob ift, sondern eine Erlofung vom Grimme, benn ber Kreibeit Materia will vom Grimme frei fein: fo fentet fich diefelbe Materia unter fich, bas ift Baffer, und ift nicht bes Grimmes Eigenschaft; aber ber Grimm halt bas in fich gefangen, aber es fcheibet fich in ber Effeng und Quaal von einander. Des Grimmes Wesen giebt Erde und Steine, und der Freiheit Befen ift Baffer, welches mit bes Feuers Angundung, burch bie

Tobtung aus ber Sanftmuth bes Lichts urftanbet.

23. Beil aber baffelbe Baffer' im falnitrifchen Schrace fic auch icheibet und vorm Salniter alles unter einander ift, fo betommts in ber Scheibung mancherlei Eigenschaft, und ist des Waffers vielerlei; und diefelbe vielerlei Eigenschaft giebt in jeder Eigenschaft auch ein leiblich und körperlich Wefen, alles nach der erften Scheidung bes Mercurii im Sulphur; benn in ber Ertobtung im falnitrifchen Schrade werben und entftehen zwei Dinge, als ein Leben und ein Leib bes Lebens, verftebet ein effentialifch Leben, und ein ftummer, unfuhlender Leib, beffen Materia im Schrade erftorben ift. ift vielerlei bes Baffers, und vielerlei bes Lebens, und vielerlei bes Corpus ober Materia; wie ein jeber Corpus ift, alfo ift auch fein ellentialischer Beift.

24. Diefes muß man nun vom erften Urftand betrachten, als von der Freiheit Luft, und jum Andern von der Begierde jur Ra-

tur ober Offenbarung bes Ungrundes.

36n. Erflich gebaret fich im falmitrifden Schracke, burch bas Angfifterben, ein Schwefelmaffer von ber Angft, bas giebt einen Schwefelinie vor Augen ift, und alles, mas ihm gleich ift.

26. Bum Unbern gebaret fich von ber berben, ftrengen, in fich giehenden Eigenschaft ein Salzwaffer; feine Materia ift Salz. Go bas burd Reuer ober Sibe wieber geimpreffet wird, fo wird Salg barans, und alles bas, was fcharf und angiebend ift, es fei in Redutern ober Baumen; benn ber Schwefel und ber Galge ift fo vielentei als man Unterscheib bes Geschmads und Feuers findet in allen Rreaturen, Rrautern und Baumen. Miles, mas lebet unb wachfter bas hat Schwefel und Salg, benn bie gefalgene Eigenschaft seucht an ich und erhalt bas Corpus, und ber Schwefel bat in fich bas Del ober bas Licht, barinnen bie freie Luft zu Offenbarung ftebet, bavon bas Bachfen entflehet.

27. Bum Dritten gebaret fich burch ben falnitrifden Schrad, aus Gigenschaft bes bittern, fachlichten Biebens, in ber erften 3mpreffion ten Geift eine irbifche Gigenschaft bes Baffere: feine Das teria ift Erbe, benn biefe urftanbet von ber finftern Befenheit, ba fich die Kinfterniß felber impreffet in bet erften Begierbe, barinnen Die Finfterniß antstehet, wie vorn gemelbet worben; fo gebaret fie aus ihrer Gigenschaft in ber Impression einen Dunft ober Rauch, welchen ber Gornd im Salniter ergreift, fo erfdridt ober ftirbet fein Befen, und fallet unter fich, bas ift bie Materia ber Erbe, miewohl bie Materia nicht Einig ift, fonbern bat alles in fich, mas im Schrede ift corporalifc worben, bas grimet alles burch ben Tob ber Erbe, nachbem es alles unter einander in ber Schopfung ift auf einen Rlump getrieben worben, wie vor Augen ift.

28. Dehr ift uns bas bochfte Arcanum zu betrachten, als von himmtifcher Wefenheit, und bann bie eblen Steine und Detalle, wovon biefes feinen Urftand nehme, fintemal alle Dinge aus Giner Mutter tommen, welche ift ber Emigfeit Luft und Begierbe gu feiner Selbstoffenbarung.

29. Bas nun anlanget bas ungerbrechliche Befen ober Leibe lichkeit, bas urftanbet auch in ber erften Begierbe gur Ratur, aber in der Impreffion der freien Luft, und gehet mit durch alle Geftalte bis in Die bochfte Scharfe; allba gebets wieber in fich, als ein Leben ans bem Rever. Das ewige Feuer ift magifch und ein Beift, und ftiebet nicht; die Freiheit ift fein Angunden, aber die ewige Natur ift feine Scharfe; baffelbe Befen verleuret bes Brimmes Gigenfchaft im Lichte, es ift im felben Feuer auch als ein Sterben, ift aber tein Sterben, fonbern ein anber Eingang anberer Quaal, als aus einer peintichen Begierbe in eine Liebebegierbe. Es gibt auch Beift und Befen vom Feuergeift, und vom Lichte ber Sanftmuth Befen; -benn bas bem Reuer erstirbet, ober burch ben Tob erfinkt, bas ift gottlich Befen, und geschiehet auch burch ben falnitrifden Schrack 19

IV.

ber göttlichen Freubenreich, da die Sigenschaft in Freude den Sanfte muth zittert, und durch den Tod des Feuers, welches Gottes Jorn heißet, ersinkt und dann erlischet, daß Sott also im einem fanften Lichte wohnet; und seine erste Eigenschaft zu des Lichts Anzundung ist Feuer und Erimm der ewigen Natur, und giedt die finstere Weit.

30. Es theilen fich bie Eigenschaften ber erften Mutter in bet Luft und Begierbe, auch im fatnitrifchen Schracke ber Freubenreich in unterschiedliche Theile, wie in ber außern Bett gu feben. Es giebt auch Baffer, aber einer traftigen Effenz, und gleicht fic nur einem Geift einer lieblichen Begierbe, bas ift bas Baffer, bartn uns Chriftus fagt, bas er uns wolle zu trinten geben, und mer baf. felbe murbe trinfen, bem murbe es in einen Quefibrunnen bes emb aen Lebens quellen. Joh. 4, 14. Go behalts auch in Schrade Des Berfprengens Die feurige Gigenschaft, welche himmel beifet, in welcher bie Bunber ber gottlichen Freubenreich erkannt und offenbar werben, und in ber mafferigen Eigenschaft bas Beunen ober Parabeis; benn in ber feurigen entftehet bas emige Element und ift bas mabre Wefen ber gottlichen Leiblichkeit, barinmen alles ftebet, mas in Gott mag ertannt werben, wie in unfern andern Schriften von gottlicher Offenbatung genug in einem orbentlichen Borfichgange ift erklaret worden, von ber gottlichen Beicheit, und ber gottlichen, emigen, ungrundlichen Geburt. 3ht wenden wir une gur außern Belt Befen, ale jur Offenbarung bes Emigen, ale ju ben Metallen, Rrautern und Baumen, fowohl Menfchen und Thieren.

31. Wir sehen, daß die Metalla ein ander Carpus haben, als bie lebendigen Kreaturen, oder als die Erde und Steine sind; so fraget die Vernunft, wie boch jedes Dinges Urstand sei, findemal im Ansange ist alles aus Einer Mutter entstanden, und die Ewigskeit doch keinen zeitlichen Ansang hat? Da mussen wir abermal die Mutter der ersten Gebärerin betrachten, da sich und wie sich ein Wesen vom andern scheidet, als das Ansanstiche vom Ewigen, die Zeit von der Ewigkeit, und stehet doch eines im andern, scheidet sich aber sin zwei Principia, als in Gottes und bieser Welt Reich, und

ift boch Alles Gottes.

32. Weil aber Christus ben Teufel einen Farsten bieser Welt nennet, Joh. 12, 31. wir auch sagen können, in was er ein Farst sei, auch sagen können, baß diese Welt nicht sein Eigenthum sei, und er die armste Kreatur in dieser Welt sei, und auch gar nicht in dieser Welt: so sehet auf den ersten Grund, auf die Mutter, welche alle Kreaturen, sowohl Erden, Steine und alle Netalle hat geboren; ihre Eigenschaft stehet im geistlichen Sulphur, Mercurio und Sal, und ist alles, was sich hat angesangen, in und aus ihrer Impression entstanden, und ansänglich darauf mit der ersten Gestalt der Mutter, als mit dem herben Jusichiehen, als burchs Fiat in

ein Gefcopf gegangen, und giebt vielerlei Welen und Geift nach

ber erften Gigenfchaft ber Scheibung.

33. Als erfillch find bie hoben Geifter, welche find aus ber freien Luft im Begehren, in bee Feuers Gigenfchaftly als aus bem Centro aller Befen erschaffen worben, und hatten bie Eigenschaften beiber emigen Welten in fich: welche aber nach ihrer Corporirung fift ihret Begieebe in ber freien Luft Gigenschaft blieben, und ihren Billen aus bem Beuer ins Licht einfahrten, Die murben Eingel; und bie anbern, fo ihre Begierbe wieber ine Centrum, ote in bie ftrenge Sigenfchaft, einfahrten, die wurden Teufel, als Ausgestoffene aus bet' freien Luft auf bem Lichte, wie in anbern Schifften gemelbet.

34. Darum haben die Teufel weber Gottes Reich noch biefer Belt Reich im Befige, benn' im Anfange bee Schopfung ift biefe Belt aus bem beiben innern Eigenschaften geschaffen worben. So hat ber Teufel migo nur bas Theil bes Grimmes im Befige, bas andere nubet ibm nichts: also ift er in ber Welt und auch nicht. benn er hat nur bas eine Theil barinnen im Befige, aus bem an-

bern ift er ausgestoßen worben.

35. Rach Erschaffung ber boben Beifter hat Gott biefe fichtbare Belt mft Sternen und Etementen als eine Ausgebarung aus ber emigen Mutter affer Befen erichaffen, bas affes ift aus bem etoigen Anfange gegangen, und hat einen geitlichen Unfang genommen; benn allhie ift uns ju betrachten, bag fich bie ewige Bebares rin habe bewegt und ihre Gestaltnif entzundet, ba bann eins im andern ift corporlich worden. Nachdem aber Gott die Erbe bat ge-Schaffen, fo ifts une alfo zu betrachten :

36. Die erfte Begierbe gur Ratur impreffet fich, und fuhret fich mit ber Impression in brei Geftalten, ale in Sutphur, Dercurium und Sal, und wird in ber Impreffion alles etheblich und beweglich, welches im fiften Nichts nicht ift, und treibet fich bis in die hochfte Angft, bis an den falnitrifchen Schrad, ba bann bes Feuers Urfand ift, fo gehet bie Quaal in fich wirrend, als ein Sud eines Waffers vom Feuer', benn die steenge Beglerbe gencht

an fich, und bie feurifche bringet aus, bas ift im Sulphur.

37: So ift bas berbe Bieben ein geinnenig Stachel als ein Berbrechen, und wirb boch von ber Strengheit gehalten, bag es nicht weichen tunn, fo ifte und machte peinlich, gleich als brebend ober fubenb, welches boch nur Geift ohne Wefen ift, bas gefchiebt im Mercurio, und ift bie Geftalt Mercurit felber: allba ift bas Scheiben der zweierlef Billen, ale, einer bleibet, und ift baffetbe angfte liche Befen, ale ber von ber Begierde urftanbet; ber anbre, welcher aus ber Luft ber Kreiffeit entftebet, scheidet fich wieder in fich in bie Freiheit, und ift boch fein Abtrennen, ober von einander Beichen: und gehet alfo' mit einander burch bes Feuers Angandung, burch ben falnitrifden Schrad. Anda gefchieht mit bes Feuers Angandung bas Sterben im Grimm bes Feuers, ba bie Quaal erftirbet und ift boch tein Tob, sonbern eine Gleichheit bes Tobes, und ift boch ber

mabre, emige und zeitliche Tob alfo.

38. Allba ergreift die Freiheit sich selber in sich, und ber Tob ober Schrad fallt mit in die Freiheit, als unmächtig, und giebt sich frei, so wird der Geist als die Quaal materialisch (verstehet die gar scharfe, feurische Angstquaat) und behalt nur ein essentialisch Wirken, gleich einer unmächtigen Begierde, und in des Feuers Anzundung im salnitrischen Schrade scheidet sich jede Eigenschaft in sich, und wird bie ganze Materia zu einem Particular, als zu Metalle, Steine und Erde.

39. Das höchste Metall, als Gold, urständet von der Freiheit, welche mit im Schrad und im berben Impressen ergriffen ift, ift aber nicht von ber andern Materia frei; benn es wird alles mit einander zugleich ergriffen. Beil aber bie Freiheit mit bem Gul ober Lichtseigenschaft mit barinnen ergriffen wird, fo ift bas Gul ausbringend gur Offenbarung feiner felber, wie ber Freiheit Luft Gigenschaft ift; bannenber tommte, bag bie Detalle machien und bie groben barten Steine nicht, welche zu hart in ber Impression aus ber grimmen Befenheit find ergriffen, und bes Guls ju wenig in fic baben. Bas aber anlanget bie eblen Steine mit ihrem Glange und großen Tugend, biefelben haben ihren Urftand im Blite bes Keuers, da fich Tod und Leben scheibet. Als da ein Theil wegen ber finftern Wefenheit unter fich gebet, und bas andere megen der Freiheit über fich, und fich doch alles im Schrade in Befenheit einführet, fo wird berfelbe Blid auch materialifc, barum find fie . hart und ichielicht als ein Auge, benn alfo ift auch bes Auges ober Scheines Urftand im Leibe, wenn fich bas Leben angundet, alles nach ber Ewigleit recht; und find barum fo großer Rraft und Tugend, daß fle ber Gottheit fo nahe find, und tragen ben eingeleibten Namen ber gottlichen Rraft in fich; wie benn auch bas Golb ber gottlichen Befenheit ober himmlischen Leiblichkeit nabe ift, fo man ben erftorbenen Leib mochte auflosen und zu einem fliegenben webenben Beifte machen, welches allein burch Gottes Bewegen gefchehen tann: fo murbe man bas feben, mas es fein murbe, meldes feine Bernunft glaubet ober verftebet, ohne gottlich Seben.

40. Auch sind und ferner zu betrachten die andern Metalle und Mineralien, welche gleichfalls ihren Urstand also nehmen; aber im salnitrischen Schrack scheibet sich jede Eigenschaft, wie wir benn sehen, daß des Feuers und Lichts Eigenschaft vielerlei ist, und solsches alles von der ersten Impression, da vor der Impression der Freiheit Lust und die Begierde in einander stehen, als wie ein Chaos ein Andlick großer Wunder, da alle Farben, Kraft und Augenden in diesem einigen Chaos oder Munderauge liegen, welches Chaos Saer selber ist, als das Wesen aller Wesen, der offenbaret sich also

im Particular mit bem Auge ber Ewigkeit. Gine jebe Materia ift ein Wefen nach bem Geifte, baraus fie erboren ist worben; und so man bie im Feuer anzundet, so giebt fie auch ein solch Licht wie

ber Beift im Befen ift.

41. Also ist uns auch von den Metallen zu gedenken; was für ein Seist in jedem ist, einen solchen Glanz hat es auch, und auch einen solchen Leib; gleichwie das Gemuth die Sinne vom Obersten die Alebrigste schwinget, und das Niedrigste bis aufs Oberste durch die Sinne ergreist; also hat sich auch das ewige Gesmuth von der höchsten Majestät die in das Allerniedrigste, als in die größte Finsternis offenbaret; und ist diese Welt mit Sonne, Sternen und Elementen sammt allen kreatürlichen Wesen anders nichts als eine Offenbarung der Ewigkeit, des ewigen Willens und Gemuths; und wie es im Anfange worden ist, also stehets noch in seinem Sud und Wachsen, also treibets noch zu Licht und Finsternis, zu Bösem und Gutem: und stehet alles in diesen ersten breien Sestalten, als im Sulphur, Mercurio und Sal, als je ein Grad nach dem andern.

42. Denn also find auch die Chore ber Seifter, item, ber Sterne, ber Baume, ber Rrauter und aller Geschlechte, mas je mors ben ift, sowohl auch die inneren, himmlischen Chore mit ihren

Unterschieben.

### Das 4. Kapitel.

Bon der Geburt der vier Elemente und Sterne in der Metalle und kreatürlichen Eigenschaft.

Wie oben gemelbet, so gehen alle Dinge aus einer Einigen Mutter, und scheiben sich in zwei Wesen, nach der Ewigkeit Recht, als in ein töbtliches und untöbtliches, in Leben und in Tod, in Seist und Leib. Der Geist ist das Leben, und der Leib ist der Tod, als ein Haus bes Geistes. Wie die heilige Dreisaltigkeit in der Geburt stehet, also auch die Ausgeburt; im Himmel ist auch Wesen und Geist, wie die Figur an der außern Welt zu sehen, da vier Elemente sind, und ist doch nur ein Einiges, das scheibet sich in vier Eigenschaften, als in Feuer, Luft, Wasser und Erde, wie oben gemelbet.

2. Denn die Schöpfung biefer Welt ift uns also gu betrachten, bas fic bas gange Wefen ber Ewigeit im Loco diefer Welt habe

beweget, und ist die gange Gestaltus angezündet und erreget worden, und folches in der Begierde zur Offenharung; allda hat sich bie Gebarung im Schrack des entzünderen Feuers in, vier Ageite geschiesden, als in Feuer, Masser und Erde; und die Luft ist fein webender ausgehender Geist, wie im Susphur zu betrachten ist, der stehet in diesen pier Dingen.

3. Ingleichen ift auch bas Geftirn also aus ber erften Mutter erboren, und ift alles nur wie ein Leib zusammen, und urfändet alles vom innern Geift, gleich als eine Sand ober Fuß vom innern Centro heraus wachft, und im Centro als in der erften Wirtung schon seine Gestaltniß hat, und nur also in eine Form wächft, wie

ber Beift ift.

4. Die erfte Mutter aller Dinge, als die Luft mit der Begierde, führet fich vornehmlich in fieben Gestalten ein, und blaibet boch nur in breien fteben, offenbaret fich aber in fiebenerlei Gestalten.

5. Als die erfte Gestalt ift herbe, als ein ftreng Infichziehen, bie ift eine Ursache ber Ralte und bes-Sales, und aller Laiblichkeit.

6. Die andere Gestalt ift der Stachel, als das Bieben ober Bewegen, und ursachet das Fublen, Stechen, Webethun, Bewegen der Bitterkeit, und Feindlichkeit, der Freuden und bes Leidens.

7. Die britte Geftalt ift bie große Ungft in ber Impression, bie ursachet zwei Willen, ale (1) Ginen zum Feuer, zur hochsten Schärfe, und (2) Einen zum Sterben im Feuer, ba ber freien Luft Wille bem Grimme im Feuer ersintet, und wieder in sich gehet, und einen Glanz in bes Feuers Schärfe macht.

8. Die vierte Gestalt ist nun bas Feuer selbsten, als bas erste Peincipium im Leben, mit welchem sich die sinkere und Lichte welt scheibet, auch im selben Schracke alle materialische Scheibung geschlehet, und sich die Leiblichkeit anfanget, und die Belfaktigung nach bes ersten ewigen Gemuths Eigenschaft, als nach der Wesen-

heit ein Tobtliches, und nach bem Feuerquall ein Lebenbiges.

9. Die fünfte Gestalt ift nun die andere Begierde, welche nach ber Scheidung geschieht, und solches nach zweien Eigenschaften, als nach der Freiheit Lust, aus dem Lichte, welches die höchste Liebebes gierde ist, und zum Andern, nach des Feuers Lust, welches sein Lesben seiner Essenz in der Liebe im Lichte führet, davon die Freudenzeich und alles rechte Leben urständet: die Liebe giebt das Wesen, denn sie ist ausdringend und gebend, als sich selber, denn Gott giebt sich selber allem Wesen; und das Feuer ist nehmend, denn es darf Wesen in seinem grimmigen Hunger, sonst erlösche es; so bestünde auch nicht mehr der Glanz des Lichts, und die Beglerde der Liebe, denn das Feuer macht, daß das Licht begehrend ist, als das Freuedenzeich; denn so das Feuer erlischt, so wird das Licht sinster, so wird aus Liebe Angst, wie in den Teuseln.

10. Die fechste Gestalt entstehet vom brebenben Rabe vor bem Reuer, ba die Bielfaltigung ber Effenz entstehet, aus bes Mercurii Eigenschaft, im falnitrifchen Schrad: mit bes Teuers Angunbung wird eine Gestalt in die andre eingeführet; fo nun die Liebebegierbe burch alle Beftalte bringet, fo merben alle Beftalte gang begierig, je eine nach ber anbern, benn bas Liebefind (als Benus) ift in allen.

11. Allbie gehet an ber Gefchmad, Ruch, Soren, Seben und Rublen, auch Reben: benn bas Licht Schleuft ein anber Principium anderer Quaal auf, und erfullet alles; allba grunet bas Leben im Dobe, ale Liebe im Borne und icheinet bas Licht in ber Rinfternig, allbie berget ber Brautigam feine Braut, und wiberftehet Gott felbft feinem Born, als bem Grimme ber Natur. Und in biefer Beftalt entflebet alle Sprache, Berftand und Sinne, und bas rechte mabre Leben aller Rreaturen, fomohl auch in ben Bachfenben, als Baumen und Rrautern, in jedem Dinge nach feiner Eigenschaft.

12. Die fiebente Geffalt entftebet aus ben anbern allen, unb ift ber andern Leib, Bohnhaus ober Speife; benn biefe geschiebt alfo: wenn die andern Gestälte im Durchbringen einander in ber Liebebegierbe toften, fo wird in jeber Geftalt ein Sunger ober Beaierbe nach ber Liebe, als nach bem Lichte, fo ift ein jeber Sunger ober Begierbe ausbringend nach bem Dinge, bas er begebret, und bann bart in fich giebend bes begehrenben Dinges Gigenschaft: alfo wird aus ben zweien Gin Befen, als aus bem hunger und aus bem, mas ber hunger begehret; benn biefer hunger ftebet nicht im Tobe, er foleuft nicht mehr in Tob ein, er fei benn gar ju groß, baf Die Einbildung im Sunger ju groß ift; und fo bann ber Sunger nicht baffelbe Ding erreichen mag, fo erftidet er, wie manchmal ein Rind alfo im Mutterleibe erftickt, fo diese Geftalt in einer andern Geftalt entgundet wird, von einem außerlichen Dinge gu effen, bas pon die Mutter also in Luft entjundet wird; und fo fie bas nicht befommt, fo tann es bas Rind auch nicht befommen, ist erftidets im Sunger, ober wird auf ein Blied verberbet, aus welchem ber Sunger urftanbet.

13. Der erfte Sunger im Centro vor bem Reuer ift ein geifts' licher Sunger, ber macht bie Finfterwelt, und ber Sunger ber freien Luft macht die Lichtwelt, die find beibe nur Geift, bis fie mit einander burch bes Feuers Angundung geben, alsbann find fie bem Beift abgeftorben, und find ein Gleichniß bes erften Gelftes, als eine Offenbarung bes ungreiflichen Geiftes, welcher Gott in Liebe

und Born heißt, in zweierlei Quaal.

14. Alfo ftehet nun ein jedes in fich felber unabgetrennet, als Gott in ber Beit, und bie Belt in Gott, und feines ift bas anbre, tommt aber aus einem emigen Urftande. Alfo giebt ber zeitliche Beifthunger einen zeitlichen Leib, und ber ewige Beifthunger einen emigen Leib, die find beibe in einander, und ist teiner ber andre.

15. Die sieben Gestätte machen ihnen einen Leib nach ihrem Hunger aus ihrer Selbsteigenschaft, barum lieget im Leibe alles bas, was der Geist in allen Eigenschaften hat. Mehr ist und zu erkennen, daß doch in der Schöpfung dieser Welt ist eine Entscheidung geschehen, benn das siehet man an Sonne und Sternen, sowohl an allen Areaturen, auch an Metallen und Steinen, auch Erden, benn dasselbe ist die Offenbarung Gottes.

16. Man siehet am Firmament sieben Planeten, und in ber Erbe siebenerlei Metalle, welche fir sind, also auch nur fieben Planeten, welche fir sind in ihrer Eigenschaft, bas andre find Mineratia minora (geringere Erze), also auch die Sterne; gind wie bas planetische Rad sein Instehen hat, also ist auch die Geburt jedes

Dings.

17. Die Sottheit, als das gottliche Licht, ist das Centrum alles Lebens, also auch in der Offenbarung Gottes, als in der Fisgur, ist die Sonne das Centrum alles Lebens. Im höchsten Leben haben sich die höchsten Dinge geanfanget, und fort je eines aus dem andern bis aufs Niedrigste. In jedem außerlichen Dinge sind zwo Eigenschaften, eine aus der Zeit, die andre aus der Ewigkeit: die erste Eigenschaft der Zeit ist offendar, und die andre ist verbotzgen, jedoch stellet sie auch ein Gleichnis nach sich in jedes Ding.

- 18. Was aus der Freiheit Lust seinen Ansang hat, das stesbet mit der Wurzel in einer himmlischen Eigenschaft, und mit dem Leibe in einer itdischen; aber das ewige stehet in der Zeit, und ofz sendaret sich mit der Zeit. Sulphur ist auf einem Theil im Insern dimmlisch, und nach dem Leibe irdisch, jedoch dringet er ein himmlisch Gleichniß nach dem Ewigen aus sich hervor, das da six und beständig ist, als am Golde zu sehen ist; vielmehr ists am menschlichen Leibe zu verstehen, wenn der nicht wäre im Mercurio in der Begierde verderbet worden, denn im Sulphur stehet der geistliche Mensch, als der himmlische, und im Mercurio der leibliche, als die Gleichniß des göttlichen; also ist auch die metallische Eigensschaft im Sulphur am eblesten und höchsten, denn es ist der höchste Seist.
- 19. Dies verstehet also: im himmlischen ist auch eine Eigenschaft eines Subes, wenn die Freiheit in der hochsten Begierde erzgriffen und entzündet wird, darinnen die Freudenreich entstehet. Dies geschieht im himmlischen Sulphur, da es im himmlischen Merzeurio als im ewigen Worte zu Wesen wird, welches ein geistlich Wesen ist; so aber dieselbe Geistlichkeit gelüstet, sich in einem Gleichs niß zu offendaren, beides nach des Geistes und nach der Wesenheit Eigenschaft, nach der Dreiheit der Gottheit, nach dem tödtlichen und untödtlichen Wesen, so ist dasselbe Bild mit den Sternen und Eles

menten dargestellet, und lettlich am Menfchen, welcher ein lebhaft Bilb bes ganzen Wefens ift, nach ber gottlichen und außern Welt. Auch ift die innere und außere Welt mit den Metallen in einem tobtlichen Bilbe dargestellet, als ein Girichnis der lebendigen, himmelischen Wesenheit.

20. Im Sulphur ift ber Anfang, benn Sul ift bes Lichts ober ber Freiheit Luft, die sehnet sich zur Offenbarung, und kann anders nicht geschehen als durch Fouer; in dem Phur entstehet die Begierde als ein strenges Etyziehen, das machet die sinstere itdische Eigenschaft, und die Strengheit des Geistes, als die feurische Effenz. In dieser Strengheit entstehet Saturnus, der ist das Ingespressetz; und Mercurius, der ist die Begierde des Hungers und der Watther und Zerbrecher Mars, der ist der Grimm im Hunger, eine Arsache des Borns: diese brei sind des Phurs, als der freien Luft Begierde Eigenschaft.

21. Der freien Lust Eigenschaft gebieret das Wesen in den obern drei Gestälten, als im Saturno, Mercurio und Marte, denn sie glebt sich setder in jede Eigenschaft, so machet ihm die Eigenschaft im Hunger des Mercurii eine leibliche Gestaltniß; so aber die freie Lust im strengen Begehren auch ein Hunger wird, so macht sie auch drei Gestaltnisse nach sich, als Jupiter, der ist der Lust Urstand, und Benus, die ist der Lust Begierde, und Luna, die ist der Lust Leib. Und nach der Eigenschaft des Lichts machet sie Gold. Dieses alles ist Geist. Nun wird aber in jedes Geiste in seinem Hunger auch ein Wesen, nach dem tödtlichen und untödtlichen, ein Kires und ein Unsires, eine Figur nach dem Hummlischen und eine Kigur nach dem Arbischen.

22. In der saturnischen Eigenschaft macht die Begierde der freien Luft, nach des Saturni Selbsteigenschaft, Blei, und nach der mafferigen im Saturno Salz, und nach der irdischen todtlichen im Saturno, Steine und Erden, und was sich dem gleichet.

23. Aber nach ber Freiheit, ober freien Begierde nach ihrer Selbsteigenschaft, indem sie sich dem Saturno, als der Begierde, einergiebt, machet sie im Saturno Gold, nach der Begierde des Lichts, allda scheidet sich der Seist und der Letb: der Geist ihrer Begierde ist Sol, und der Leib ist Gold, verstehet im Saturno ist der guldene Leib nach der freien Begierde Eigenschaft, und nicht nach des Saturni Eigenschaft; seine Eigenschaft ist in ihm selber Blei, Salz und Erde, aber er halt das guldene Kind in sich verzichlossen als ein schwarzer Rabe, nicht in seiner grauen Sestalt, sondern in einem dunkeln Glaste; er ist ein großer Herr, aber seine Herrschaft wegen des guldenen Kindes, so er im Bauche hat, stehet nicht in seiner eigenen Gewalt. Er ist nicht Aater des Kindes, sondern Mercurius, der arbeitet das Kind, er aber giebt ihm seinen Krauermantel um, das er nicht kann Freude mit dem guldenen

Rinbe haben, er aber macht bas icane Rind leitich, benn er ift fein Kiat ober Schönfer, und balts unter feinem Mantel verbeckt und verborgen; ben Leib tann er ibm aus feiner Eigenichaft nicht geben, benn er ift ber freien Begienbe Belen-im bochften Gireb ber Leiblichkeit im firen Tobe, ba es boch tein Tob ift, sonbern eine. Einfollifung, und im Gleichnif eine Darftellung ber gottlithen, bimm-

lifchen Befenbeit.

24. Mercurius ift ber Wertmeifter biefes Rinbes, welches Saturnus verbeckt; wenn er bas in feinen Dunger befommt, so winft er ihm ben fcwarzen Mantel meg, in einem fremben Fener, und boch nicht fremben, und freuet fich in ihm. Aber er ift zu bobbaftig im Fenergrimm, er verschlinget, bas Rind, und medes gang gu feiner Eigenschaft. Wenn ibn im Feuer am beftigften bungert, fo muß man ihm Sol geben (ift fein Beib), baß fein Sonnger meftillet wird, alebann wenn er fatt ift, fo arbeitet er in ber Pateria bes Rindes mit feinem eigenen Sunger ober Remer, und fuffet feine fatte Begierbe aus Golis Eigenschaft, welche er javor in fich bat gegeffen, und nabret bas Rind, bis et alle vier. Elemente mit bem Bestirne an fich befommt, und er bechichmanger wird bes Rinbes, alsbann gehörtets in ein fremd Feuer und auch nicht fremb; ift ein ernft Reuer: fo giebt ibm ber Bater bie Seele, als ben Reuergeift; und feine erfte. Mutter, welche Mercurius in feinem bunger in fich af, welche fir und vollemmen mar, ben Seelengeift, ale bad? Lichtloben : alebann ftebet ber Tob auf (ift bie Timctur, melde ben Etb tingivet) ambrift bas Rind geboren, und ift bernach ein Liaenes. und ein Sind ber Kreibeit, und fraget nichts mehr nach feinem Mertmeifter, es ift beffer als fein Bater, aber nicht beffer als feine Mutter, in welcher Samen et lag, the bee Bater in ihm mirfete. Es tritt ber feurigen Effenz feines Baters, als ber Schlange, auf ihren Ropf, und gehet frei burch ben Tob im Feuer. Berfieheft bu allbie wichts, so bist bu nicht in die bochste Wiffene in die Spagieri geboten.

25. Femer find une bie Grabe ju betrachten , mas bie Freibeit, als die emige Luft, ben anbern Gestalten im. Sulphurhunger gebe, in ber anbern Planeten Eigenschaft: Die Gestaltnig ber Geburt ist als ein brebend Rab, bas macht Mercurius im Sulphur.

26. Die Geburt bes bochften Grabes wendet fich um, als bie Begierbe, benn biese Welt ift rund, also auch die Geburt; nachbem Die Freiheit ihre bochfte Luft als einen gulbenen Sunger bem Saturno gegeben, und ben Mercurium gum Bertmeifter gefest, fo faffet fie fich in fich, in ihrer Begierbe, nach ber Gigenfchaft ber Sanftmuth, benn bie erfte Saffung jum gulbenen Rinde gefchieht nach ber Eigenschaft ber Freudenreich: biefe aber aus Gute und Sanftmuth untergiebt fich Lund, benn es ift ein Ginten megen ber Sanftmuth, ben ergreift auch Mercurius und arbeitet harinnen.

Dieser Leib ist Gliber und kommt von der ersten Impreisson, da sich gelb und weiß im Feuer scheidet, als die Farben der Augend, so entsiehet Luna aus der Gelben, und transmutiret sich in West wegen der gottlichen Sanstmuth; und darum daß sein Urftand aus Solis Farbe ist, so hungert ihn ohne Unterlaß nach Sol, und nimmt der Sonne Glanz in sich, zeucht den an sich, und scheinet darmit.

27. Wie mm bas Obere ift, alfo ift auch bas Antere, auch in Metallen, barum ift bas Silber ber nachfte Grab beim Solbe; und wie bas Golb erboren wird, alfo auch bas Gilber : Benus giebt ibm felnen Mantel um, welches ber Mercurius nicht leiben mag, weil'er ber Wertmeifter ift, und giebt feinen auch bargu; aber bas Silber hat weber Beneris noch Mercurii Eigenschaft, denn ed bebatt bie Eigenschaft feiner Mutter, als ber Sanftmuth in beriffreis und wird ausgebiltet wie bas Golb. Wegen ber Sonne hat ber' Dtond himmiliche Gigenfchaft, aber wegen feiner eigenen Geftalt aus ber Begierbe Gigenfchaft ift er faft irbifcher Gigenfchaft; er ift ein Sad und Behalter bes irbifchen und himmlifchen Befens, wie ber außere Leib bes Menfchen, welcher in Abam vor bem Fall bem Silber zu vergleichen mar: als er aber in ber Luft erftarb; fo lebte in ihm nur bie trbifche Eigenschaft, barum bungert ihn alfo immerbar nach Golis Glang, er wollte gern wieder mit Luna aus ber Sonne fcheinen, aber er betommt nur einen irbifchen, lunnrifchen Slang, barinnen treibet er Soffart, es fei benn bag er wieber aus Solis Glang, bas ift, aus Gottes Rraft im himmlifchen Mercurio geboren werbe, fo ift er wieder bas gulbene und filberne Rind in gottlicher Befenheit, allein biefe Beit mit bem irbifchen Monbe, bas ift, mit bem irbifchen Rieifche bebedt und befleibet.

28. Das Saus bes Silbers ift auch Saturnus: es ift auch bie Ursache ber ersten Faffung, aber er wendet feine Begierde nur auf bas gulbene Kind, und laffet bem Silber sein Kleid, und fassett in seine steinigte, irdische Eigenschaft, und lafts ben Mercurtum

ausbruten.

29. Die Begierbe der freien Luft ist six und unfinkend: was die Eigenschaft der Begierde allein anlangt, die führet ihren Willen vom Leibe wieder in den Kopf in die Sinne, und macht Jupiter, das ist, am Rade wieder auswärts unter dem Saturno, unter der saturnischen Kraft; sein Metall ist Jinn, und ist der dritte Grad, den der Freiheit Lust in der Begierde aus sich in die Begierde der Strengheit als ins Fiat glebt.

30. Also zu verstehen, der Freiheit Luft gehet aus fich, als ein Gewächs, und glebet je einen Grad nach dem andern aus sich in der Ordnung, aber Mercurius macht das Rad, denn er ist der Werkmeister; und wie die ewige Geburt in sich im himmlischen Mercurio, als im ewigen Worte in des Baters Gebärung stehet, also

ins auch mit ber Bewegung bes Baters in ein Gefcopf gegangen, und gebet also in feiner Ordnung, wie man am Rabe ber Planeten siehet, benn bie Ordnung stehet recht als ein Mensch in seiner

Orbnung ftehet.

31. Erflich ist in ihm ber rechte gulbene gottliche Mensch, welcher die Gleichnis der Gottheit ist; darnach ist in ihm der Mensch der himmlischen Wesenheit, als der innere heilige Leib vom Feuer und Lichte in der Ainctur erdoren, der gleichet dem reinen Silber, so er nicht ware verderbet worden. Jum Dritten ist in ihm der elementische Mensch vom reinen Clement, der gleichet dem Jupiter; zum Vierten der mercurialische, ist der grünende oder paradeissische zum Kinsten der martialische vom Feuer, als der selische, nach des Baters Eigenschaft; zum Sechsten der venerische nach der außern Begierde und nach des Wassers Sigenschaft; zum Siebenten der solleinsche der Sonne Eigenschaft, als nach der außern Welt, als ein Sehender der Wunder Gottes. Und ist doch nur der einige Mensch, ist aber in der innern und außern Welt zugleich. Also ist auch die Gleichnis der sieden Metalle, mit einer Eigenschaft nach der innern Welt, und mit der anderen sichtbaren und greislichen nach der außern Welt, und

32. Bom Jove gehet bas Rab um; so gehet aus ber Scheis bung Mercurius mit einem zerbrochenen Metall, nach seines Geistes Eigenschaft: auswendig ist er Quecksilber, und inwendig ein paras beisisch Wirken. Er ist in seiner geistlichen Eigenschaft der Untersscheiber der Worte, Stimmen und Sprachen. Es stehet geschrieben, Gott habe alle Dinge durch sein Wort gemacht; der himmlische, ewige Mercurius ist sein Wort, das der Vater in Entzündung seines Lichtes ausspricht, und das Ausgesprochene ist seine Weisheit, und das Wort ist der Arbeiter und Macher der Kormungen in der

ausgesprochenen Beisbeit.

33. Was nun ber innere Mercurius in Gottes Rraft im Innern thut, bas thut auch ber außere Mercurius in ber außern Rraft, in bem geschaffenen Befen, er ift Gottes Bertzeug, bamit er außerlich wirket, jum Job und gum Leben, in jedem Dinge nach feiner Eigenschaft; er bauet und gerbricht. Rach bes Saturni Eigenschaft bauet er, und nach feiner eigenen Gigenschaft unterfcheibet er, und zerbricht im Saturno bie Barte, als bas Gingefcoloffene, und eroffnets jum Leben, er offnet bie Farben und macht Seftaltniffe, und führet in fich eine himmlische und auch eine Arbische Eigenschaft: in ber irbifchen fuhret er aus der erften Begierbe gur Ratur, als aus bem Saturno ben Martem, als bie Grimmigfeit ber Impression, benn er ift feine Seele, darinnen ber Mercurius lebet, er giebt ihm bie feurige Effeng, und ftehet unter bem Jupiter in ber Ordnung am Rabe wieber aufwarts, benn er führet ben Feuergeift im Sulphur, in allen Planeten und Geftalten, und giebet jedem Dinge feine Quaal, und ben mabren Seift bes Lebens.

34. Mars ist in ber ersten Impression bie große Angst und ursachet, daß sich der Freiheit Liebewille von ihm scheidet, und das Abgeschledene heißet Gott, und die Angst oder der Feuerquaal heißet Gottes Born, als der Grimm der ewigen Natur; und wie sich Gottes Liebe im Inpern von Gottes Born, das ift, von der ewigen Natur grimmen Sigenschaft scheidet, als der Himmel von der Hölle, Gott vom Teufel: also im gleichen geschiehts auch in der dußern

Maturgeburt.

35. Die Liebe gehet vom Grimme aus, und ist eine Demuth ober Sinken, also ists anch in der Schöpfung in eine Ordnung getreten; darum siehet Benus am Rade herum an Martis Linien unter der Sonne, denn also ist die Scheidung in der Natur, und also gehet eines aus dem andern; sein Metall ist Aupfer, der Ursstand ist dieses, das die Liebe eine Begierde ist, und begehret doch nur Licht und Freude. Denn die Materia wird aus der Liebebez gierde Eigenschaft; so aber die Liebebegierde in der Impression soll corporlich werden, so muß sie sied dem grimmen Fiat, als des Marstis Begierde im Feuer, oder in der seurischen Eigenschaft einergeben, denn die saturnalische Eigenschaft nimmt alles in ihre Gewalt und machts corporlich.

86. Darum ift ber Beneris Metall bem Golbe nahe verwandt, wegen ihrer Selbstelgenschaft aus ber Freiheit, aber Mars macht es zu grimmig und zu sprobe; weil siche aus bes Martis Feuer schelsbet, so behalts ein groß Theil bes Martis Claenschaft an fich.

37. Des Martis Metall ift Gifen, benn er ift im Sulphur ber Brimm, in welchem fich bas Feuer angundet und urftanbet: fein Urftand mit ber Materia ift in ber Strengigteit ber Begierbes bas Rupfer icheibet fich in ber Gebarung aus bem Gifen, benn es urftandet aus Benus Billen, und ift ein Unterfcheib zwifden ihnen, wie mit Leib und Seele, benn Mars ift Beneris Feuerseele und macht, bag Benus corporlich wird, fonft giebt Benus nach ihrer Selbsteigenschaft in ber Ertobtung im falnitrifden Schracke nur Baffer. Denn ift Feuer ift nur ein Lachen ober Liebefeuer, mas fie ohne andere Einfluffe allein ift, barum tann fie aus eigener Sewalt tein corporlich Befen gebaren, bas barte ober jabe mare, fie ift nur bas Beib ju ihrem Rinde ohne eine freaturliche Seele, Mars ift ihre Seele, und Saturnus macht ihren Corpus. Solis Seift mag ben Martem und Benerem tingiren, und in die bochfte metallifche Bolltommenheit, als in Golb vermanbeln, welches im Silber fo leichtlich nicht gefchehen kann, es werbe benn wieber in Die erfte Materia gebracht, ba Saturnus, Dars und Mercurius im Sulphur unter einander find, fo tanns fein; Benus empfahet ibre Babe vom Saturno, und ibre Rothe vom Marte als vom Reuet.

38. Run ist boch Beneris Begierbe nur heftig nach Sal, als nach ihrer ersten Mutter, barqus sie in ihrer Geburt in ihrem ersten Urstand entspringet; benn aus Gott entspringet die Liebe: also ists auch in der Figur in der Ausgeburt. Beneris Begierde gehet in Solem, in die Sonne, und empfahet der Sonne Eigenschaft in ihrer Begierde, und scheinet aus Sole; sie hat einen eigenen Schein vor allen Planeten und Sternen, den nimmt sie aus ihrer Rutter, und in ihrer Mutter Kraft stehet ihre Freude, als das Lachen, das sie in sich hat; sie ist in ihrer Seldstegenschaft, was sie pur allein ohne der andern Planeten Eigenschaft ist, eine wahre Tochter der Sonne (verstehet im Sulphure da alles unter einander ist), darum stehet sie zunächst unter der Sonne, als ein Kind der Sonne, nicht das die Sonne habe den Stern erboren, denn er ist auch inst geschaffen, aber im Sulphur außer der Schöpfung, nur dies in der Sedaung ists also, beides im Himmlischen und Irdischen.

39. Denn Gott ber Bater gebaret burch fein herz bie Liebe, so beutet die Sonne im Gleichnif fein herz an, benn fie ift eine Kigur in ber außern Welt, nach bem ewigen herzen Gottes, wel-

des allen Leben und Wesen Kraft giebt.

40. Und verstehets boch nur recht. Gleichwie alle Dinge von Gottes Wort und herzen (welches ist ber gottliche Sulphut) in der Geburt ber heiligen Dreifaltigkeit ausgehen und offenbaren sich in und durch bas ausgegangene Wesen, welches ist Gottes Meibheit, und dringen aber wieder aus bemselben Ausgange in und gegen bemselben Herzen und Kraft, und sehnen sich heftig darnach, wie St. Paulus sagt: Alle Kreatur sehnet sich mit uns von ber Sietel-

feit los zu werben, Rom. 8, 12.

41. Also ist auch bas außere Wesen in ber außern Seburt ber Metalle. Planeten, Sterne und Kreaturen, ein jedes Ding Jehnet sich nach seinem Centro, als nach seiner ersten Mutter, barans es ist gegangen, als nach ber Sonne im Sulphur, denn sie ist die Aingirung aller Wesen. Was die Begierde mit der Impression im Saturno in des Martis Grimme bose macht, das macht die Sonne wieder gut, gleichwie die gottliche Sonne den Zorn oder Frimm Gottes tingiret, daß aus der grimmen Eigenschaft des Jorns Gottes eine Freudenreich wird: also tingiret die außere Sonne den äußern Sulphur, als Saturnum und Martem, daß eine liebliche Lemperanz, als ein Grünen und Machsen in allen Metallen und Kreaturen ist; darum ist die Sonne das Centrum, welches die Bernunft nicht glauben will, verstehet in dem planetarischen Rade, und in allen wachsenden und sebendigen Dingen.

#### Das 5. Mapitel.

Bom fulphurischen Sterben, und wie ber gestrorbene Leib wieder lebendig, und in feine erfte herrlichkeit gefest werbe.

Miles Erben und Bemegen, mit Bernunft und Sinnen, beibes in ben lebendigen und machfenden Dingen, fiehet im Urffand im Suthhur, als in ber Naturbegierbe, und in ber Freiheit Lufbegierbe,

- 2. In der Naturbegierde entstehet der Tub und das Einschliegen, und in der Freiheit Begierde entstehet das Aufschließen und Leben, denn der Freiheit Begierde einstret der finsteen Natur Begierde, daß die gemme Natur ihr eigen Recht finden läßt und sich der Freiheit Begierde einergiebt, also wächst das Leben im Tode, denn ohne Licht ist tein Leben; so das Licht in der Essen des Gulphurs erlischt, so ists ein ewiger Tod, denn Niemand kann lebendig machen, es bewege sich denn Gott in der Luftbegierde im selben Tode, denn der Tod kann kein Leben in sich nehmen, es offenbare sich denn die erste Begierde als der fresen Luft Begierde, im der Begierde zur Natur, darinnen das Einschließen als der Tod erbos ven, wied.
- 3. Darum, da ber Mensch im Subhur erstarb, so kannte ihn Nismand lebendig machen, es ginge denn die freie Lust, als die Begurde jum ewigen Leben, wieder in sein Phur, als in die Geburt der Natur den menschilichen Eigenschaft, und bewegte den einzeschlossenn Zad, als das Centrum der Ratur, und gabe sich set wieder ins Centrum ein, als in die seelische Eigenschaft, und in der Seele Wesendeit oder Leiblichkeit. Das ist also geschehen.
- 4. Wir wissen, daß der rechte Sulphur ist eine Gedärung aller Geistlichkeit, oder Leiblichkeit; so viel sein erster Urstand ist, da er himmilich ist, so ist er die Gedärung des Wesens aller Wesen, denn alles lieget in dieser Gedurt, was die Ewigkeit und Zeit in sich ist, hat und vermag. Num ist es aber nach dem Reiche dieser Welt auch irdisch, als eine Figur des Ewigen, denn in ihm stehet die Zeit und Areatur alles dessen, was sichtlich und unsichtlich ist.
- 5. Nun ist der Mensch sammt allem Leben, nach dem Neichedieser Weit, aus dem außern Sulphur erschaffen und erboren worden, der Mensch aus dem Innen und Teußegu, und die außere Kreatur allein aus dem Teußen, denn der Mensch ist Gottes Bild und Gleichnis, und die andern Kreaturen sind eine Gleichuls nach der Flauteung in der innerlichen Gebärung in Gottes Weisheit, als

in bem ausgesprochenen bber ausgebornen, himmlischen Wefen, nach beiben ewigen Brincipien.

6. Nun war aber ber Denfc aut und gang vollfommen. nach und aus allen breien Welten erschaffen, als ein Bild ber Gotthelt, in bem Gott mohnet; und war eben bas Wefen selber, was Gott nach ber Ewigkeit und nach ber Zeit in allen brei Welten ift, aber eine Rreatur mit Unfang nach ber Rreatur, und bet erstarb nach dem himmlischen und gottlichen Wesen durch Luft. Denn die innere Luft, welche im Centro ale im Reuer erboren marb (barinnen bas Leben in ber gottlichen Befenheit ftunb, bas ift, bas bas Befen ber gottlichen Sanftmuth anzumbete, barinnen bie Freubenreich ober Engelsgefialt ftebet), die wendete fich von der innern Luft ber Freiheit und Emigfeit in bie Beit als in bie Ausgeburt, in Die planetifche Gigenfchaft, aus bem reinen gottlichen Clement in bie vier Clemente; also behielt bie immere gottliche Wefenbeit ober innere Leiblichkeit feinen Subrer ober Leben mehr, bas war bas Sterben, benn bas Seelenfeuer aus bes Baters Gigenicaft. wendet fich von bes Sohnes Eigenschaft, in welchem effein bas gottliche Leben ftebet.

7. Also blieb ber Seele Eigenschaft bloß, nur allein mit ihrem Willen in bem außern Sulphur, und ber innere verblich und blieb in ber ewigen Unbeweglichkeit stehen, ale in einem ewigen Nichts,

barinnen fein Berbringen mehr mar.

8. Also lebete ber Mensch mit seinem außern Leibe nur bloß allein ber Zeit; das eble Gold ber himmlischen Leiblichkeit, welches den außern Leib sollte tingiren, war verblichen; also blieb der außere Leib bloß allein im Leben der Naturdegierde stehen, als in der Seezlen Feuerseigenschaft, verstehet in Martis Gestalt und Eigenschaft, als im Grimm Gottes, welcher im Susphur der Grimm, als die Eigenschaft des Zorns Gottes und der finstern Welt ist; weil aber dußere Leib aus der Zeit geschaffen war, so bekam auch zuhand die Zeit, als das Gestirn mit den Elementen, das Regiment in ihm, denn die göttliche Eigenschaft, als die Begierde der Gottheit, welche die Zeit regieret und tingiret, daß ein heilig Leben in der Kreatur aus der Zeit war, die war verblichen, seine eigene Liebe in göttlicher Begierde ward zu Wasser; also herrschete sein Feuer in einem Wasser, und war an Cottes Willen und Begierde blind und todt, und mußte sich die Seele mit dem Sonnenlichte behelsen.

9. So benn die Zeit Anfang und Ende hat, und fich ber - Wille mit der Begierde hat dem zeitlichen Führer einergeben, so zerstricht der Zeit Regiment ihren gemachten Geist, so erstirbet und verzgehet auch der Lew: und das ists, daß Gott zu Abam sagte, er sollte nicht von dem Baume (ober Gewächse des Erkenutnis Boses und Gutes) essen, von beiden Eigenschaften, oder er wurde sterben, wie auch geschah; er starb im Sulphur, das Sul am Reiche Gottes,

als die Luft ber Freiheit Gottes, aus welcher bas gottliche Licht fcheinet, und in welcher die gottliche Liebe, als das Liebefeuer brennet.

10. Run war ihm boch kein Rath, Gottes Begierbe ginge benn wieder in den erstorbenen Sulphur, das ift in sein todtes Sul, als in die erstorbene Wesenheit ein, und zündete dasselbe wieder an mit dem Liebeseuer, welches in Christo geschah, allda stund der himmslische Leib, daxinnen Gottes Licht scheinet, wieder auf. Sollte es aber geschehen, so mußte die Liebebegierde wieder in des entzündeten Bornes Begierde eingehen, und den Jorn mit derr Liebe loschen und überwinden; das göttliche Wasser mußte wieder in das brennende Seelenseuer eingehen und den grimmen Tod im herben Flat, als in der Begierde zur Natur, loschen, daß sich die Liebebegierde in der Seele wieder anzündete, welche Gottes begehrete.

11. Denn des Menschen Seligkeit stehet in dem, daß er in sich habe eine rechte Begierde nach Gott: denn aus der Begierde quillet die Liebe aus, das ist, wenn die Begierde Gottes Sanftmuth in sich empfahet, so ersinket die Begierde in der Sanftmuth in sich, und wird wesentlich, das ist alsdann himmlische oder gottliche Besesenheit oder Leiblichseit; und darinnen stehet der Seele Geift (welscher im Borne, als im Tod verschlossen lag) in der Liebe Gottes wieder auf, denn die Liebe tingiret den Tod und die Finsternis, daß sie der gottlichen Sonne Glanz wieder schig ist.

- 12. Wie nun das im Menschen geschieht, also ist auch bie Transmutirung der Metalle; der Sulphur lieget im Saturno versschloffen, als im Tode, und ist doch kein Tod, sondern ein vegetas bilisch Leben, denn der außere Mercurius ist das Leben darinnen.

13. Soll der metallische Leib zur hochsten Bollkommenheit kommen, so muß er dem außern Führer, als den Elementen absterben, und wieder in einen solchen Sulphur treten als er war, da er noch nicht die vier Clemente an sich hatte, sondern lag nur im Element in Sinem.

14. Nun kann ihn aber Niemand in einen solchen Leib bringen, als ber, ber ihn geboren hat; ber ihn ben vier Elementen gegeben hat, ber kann ihn allein wiedernehmen, ber ihn zum ersten
hat körperlich gemacht, ber muß ihn wieder in sich schlingen, und in
sich in einen andern Leib transmutiren; bas ist, der Sulphur, der
ben Mercurium, als seinen Werkmeister, in sich hat, der muß ihn
dem sinstern Saturno im Fiat wieder nehmen aus seinem Bauche,
und in sein eigen Feuer einsühren, und mit seinem eigenen Feuer
die vier Elementa von ihm scheiden, und in Sines sehen, gleichwie
Gott wird am jungsten Tage in seinem eigenen Feuer das Wesen
ber vier Elemente vom reinen Element in der Anzundung scheiden,
auf daß sich die ewige Leiblichkeit im reinen Element anhebe; und
wie sich im Sterben des Menschen die vier Elemense vom rechten
Menschen (der das Element Gottes ist) scheiden, und der himmlische

Leib in sich allein bleibet, also gehet es auch zu in ber Eransmuti-

#### Processus.

15. Der Leib lieget im Saturno, in einer unachtbaren Geftalt verschloffen, nicht gang in Saturni Gigenicaft in buntler Farbe, aezeichnet mit bem Mercurio feinem Bater, und mit Gole feiner Mutter, und mit bem Saturno befleibet, und mit Martis Leben offenbar : aber feine Mutter wird an ihm von aufen nicht erkonnt. man ergurne benn feinen Bertmeifter mit feiner eigenen Bosbeft, welches man boch auch nicht thun fann, man nehme benn eine frembe baju, bavon feine eigene erzurnet wird: alebann, fo fein Born ergrimmet, fo wird er alfo hungerig und burftig, und fann boch im fich tein Labfal finden, fo greift er feinen Bertmeifter an, ber ibn gemacht bat, und ftreitet wiber feinen Schopfer, wie ber irbifche bofe Menfch wider Gott, alfo lange bis er fich fetber feift und verzehret. wie ein Gift vom geuer ben Leib verzehret, man tomme ibm benn zu Sulfe und ftille seinen Sunger: so tann boch biefen foredlichen Sunger Riemand flillen, als Gott felber, ber ibn gemacht bat; und fo ber ibm nicht zu rechter Beit zu Gulfe tomint, fo vergebret ber Sunger im Grimm ben Leib, und fetet ihn in bie ewige ginfternig.

16. Diefer Sunger begehret nichts als nur Gottes Barmbergigfeit, bag er mochte aus ber Solle Angft erlofet werben; fo tann er aber diefe in fich felber nicht erreichen, benn er ift im Borne Gottes verfchloffen; fo ift feine liebe Butter, bie ibn im Unfang faugete, auch in Lob geschloffen. Go ihm aber Gott feine Bnabe erzeiget, und giebt ihm wieber von feiner Liebe, fo erfchridt ber Born por ber Liebe, und ift ein Schrack großer Freuben, bag er wieber feiner lieben Mutter Gusigfeit toftet; alebann ertennet er fich, bal er ift fo bofe gemefen, und reuet ibn feiner Bobbeit, und will Ro bekehren und den alten Abam todten und von fich wegwerfen. Alfobalb nimmt ihn ber Runftler vom fremben Born meg, mitfammt bem alten Abam, und leget ihn in ein fanftes Bette; benn ber alte Abam ift frank und will fterben, so ift fein eigen Bertmeifter in ben alten Abam über ber Liebe Gottes (welche ben Born gerbrach) über ber, und will ein junges Rind machen, und freuet fich aber bem Kinde; so wird ber alte Abam frank und schwach, gang finfter und fcmatz, und erflirbet, fo geben die vier Ctemente von ihm aus mit ihren Karben, fo lagt ihn ber Bertmeifter immer binfahren. und arbeitet immer an bem neuen Leibe, ber ba foll vom Sob auffteben, und Niemand fiehet feine Arbeit, denn er arbeitet im Finftern.

17. Der Kunstler aber nimmt fich ber Arbeit nicht an, sonbern giebt nur bem Werkmeister seine eigene Speise, bis er fieht, baf fich bas vegetabilische Leben in bem finftern Tobe mit neuer Farbe

aus ber schwarzen erzeuget, alebann ift ber neue Mensch fertig. So tommt ber Kunftler und bringet die Seele, und giebt bieselbe bem Wertmeister; bavon erschrickt ber Wertmeister, baß ein ander Leben in ihn tommt, und floget die Seele bem neuen Leibe ein, und gebet in sich in Jorn, so stehet ber neue Mensch in großer Kraft und Herrlichkelt aus dem Tode auf, und zertritt ber alten Schlange im Jorne Gottes ben Kopf, und geht burch ben Jorn, und ber Jorn kann ihm nichts thun.

Bift bu barein gebaren, So haft bu ein Wert aubertoren.

# Das 6. Kapitel.

Wie fich ein Baffer und Del gebare, und vom Unterscheib bes Baffers und Dels, und vom vegetabilischen Leben und Bachfen.

Alles Leben und Wachsen und Areiben fehet in zweien Dingen, als in ber Luft und in der Begierde; die Lust ist ein freier Mille, und gegen der Natur zu achten als ein Nichts, aber die Begierde ist als ein Hunger. In der Begierde entstehet der treibende Seift, als der naturliche, und in der Lust der übernaturliche, der doch der Natur ist, aber nicht aus seiner Selbsteigenschaft, sondern aus der Begierde Eigenschaft.

2. Die Begierde ist das Areiben der Essenz als ein Hunger, und die Lust ist des Hungers Wesen, das er in sich fasset, denn die Begierde ist nur ein hungesger Wille, und ist der natürsliche Seist in seinen Gestalten; aber die Lust ist aus der Freiheit, denn Gott ist begierdelos, was sein eigen Wesen, so viel als er Gott heißet, anlanget: denn er darf nichts, es ist alles sein, und ist selber alles. Aber einen Lustwillen hat er, und ist derselbe Wille, sich in der Lust zu offenbaren; so mag doch auch in der freien affectslosen Lust keine Offenbarung geschehen, denn sie ist ohne Begierde, sie ist als ware es nichts gegen der Natur, und ist doch alles: aber nicht nach der Begierde, als nach der Natur, sondern nach der Erssullung der Natur; sie ist die Ersullung der hungrigen Begierde, als der Natur, sie giebet sich freiwillig in Hunger der Natur, denn sie ist ein Geist ohne Wesen und Begierde, ganz fret als ein Nichts; aber die Begierde macht sie in sich zum Wesen, und solches no

zweien Eigenschaften, als eine nach ber ewigen Freiheit, die da frei ist von der Quaal, und die andere nach der Begierde, welche ein vegetabilisch Leben giebt, als ein Wachsen oder sich Ausgeben.

3. Das freie Wefen ist und giebt ein Del, und der Begierde Eigenschaft giebt ein Leben des Dels: das Del ist ein Licht, und der Begierde Eigenschaft giebt dem Licht eine Essen, als die feueige Eigenschaft, daß das Licht ein Schein ist, wie man am Feuer und Licht siehet; und die freie Lust bleibt doch in sich ein freier Wise, giebt aber seine Sanstmuth als eine freie Gelassenheit in die Begierde, auf daß sie zum Wesen und Schein komme. Ihr Wille ist allein gut, er hat keine andere Begierde als nur gut, sanst und liebelich sein, es ist auch kein andere Möglichkeit darinnen, denn er ist als ein Nichts, darinnen kein Rühren oder Quaal sein mag, sone dern ist die Sanstmuth selber.

4. So er benn ein Richts sein kann wegen bef, baf er eine Ursache und Anfang ber Begierbe ist, so giebt er sich frei, als sich ber Sonnenschein frei giebt in alle Eigenschaft, so fasset bie Begierbe bieselbe freie Lust, als ben Schein bes Ungrundes ber Ewigkeit in sich, und machets in sich nach seiner Eigenschaft in Wesen: also viel ber Eigenschaft in ber Begierbe ift, also viel ift auch bes Wesens.

5. Also wenn sich die freie Luft in Hunger der Begierde einergiebt, so machet die Begierde aus der freien Lust Eigenschaft eine Gleichheit nach der Freiheit, das ist als ware es nichts, und ist doch, das ist ein Wasser und Del. Weil aber die Begierde, das ist, der Hunger mit der freien Lust erfüllet wird, so machet er seine Selbsteigenschaft im Wesen der Freiheit auch zu Wesen: sein Wesen ist Wasser, und der freien Lust Wesen ist ein Del: also entstehet zweierlei Eigenschaft in einem einigen Geist, als eine feurische nach der Begierde Eigenschaft, und eine freudenreiche oder Lichtseigenschaft nach der Freiheit.

6. Die feurische glebt in ihrem Wesen, als in ihrem Basser, eine Scharfe von der strengen Begierde, die ist gesalzen, oder ein Salz und von der feurischen Angst einen Schwefel, daraus in der Impression und Schöpfung der Welt sind Steine, Erden und Mextalle worden, sowohl Elemente und Sterne, alles nach den Gestalten in der Begierde; und die olitätische giebt ihre Sanstmuth als eine Liebelust darein: die seurische impresset mit der Begierde, und machet Leiblichkeit, und die olitätische giebt sich in ihrer Sanstmuth aus, und machet das vegetabilische Leben als ein Grünen und Wachsen in der seurischen Impression: darzu muß das Feuer seine Essenz und Treiben geben, als den würhenden Stachel im Ziehen der Begierde, welcher das Zerschelben in der Leiblichkeit ist, als der Untersscheber, und Ursache der Essenz und Vielheite, und Ursache der Essenz und Vielheit.

7. Die Beisen haben biese Gestalt Mercurium geheißen, von bem angstlichen treibenden Rabe, welcher alles Lebens und Bemes

gens Urfache ift, und ein Beremeifter in ber olitatifchen und mafferrigen Gigenfchaft.

8. Also ist uns zu entsinnen und zu finden das große Mysterium, wie in allem Dinge sei ein Del, Schwefel und Salz, wie es urstände; denn Sott hat alle Dinge aus Nichts gemacht, und dasselbe Nichts ist er selber, als eine in sich wohnende Liebelust, darinnen kein Affect ist; es ware aber also die Liebelust nicht offendar, so er einig in der Stille ohne Wesen bliebe, und ware keine Freude noch Weben darinnen, sondern eine ewige Stille.

9. Als er sich aber in Wesen einführet, durch die Begierde, so wird seine Stille ein Wesen und wirkende Kraft, und solches mit zweien Eigenschaften, als in einem Dele, in welchem die wirkende Kraft ein guter Geist ist, nach der Eigenschaft der Liebelust, welcher den Grimm der Begierde im Schwefel, Salz und dem gistigen Mercurio entgegenstehet, und seinen gistigen Hunger mit der Liebe Sanstmuth stillet und heilet. Was Mercurius zerdricht mit seinem wuthenden Rade seiner Selbsteigenschaft, das heilet die Lust der Liebe des Dels wieder, und also ist Boses und Gutes in jedem Leben.

10. Und ift boch kein Boses in keinem Dinge, bas Gute ober bas Liebebl verschmachte benn in seiner eigenen Luft, das geschieht in den Geskalten der Impression des Hungers der Begierde: als so sich der Hungergeist in seinen eigenen Gestalten nach sich selber zu sehr impresset, und nach seiner selbst eigenen Offenbarung zu sehr hungert, so kann er die freie Lust nicht in sich sahen, welcher seinen Hunger sanstiget, denn der Natur Eigenschaft soll schlecht nach der freien Lust Eigenschaft, als nach Gottes Liebewesen gerichtet sein, und seinen Hunger nach der Liebe richten, so empfährt der Hunger die Liebe in sich, und machet dieselbe in sich zum Wesen, so ist der Hunger nicht mehr ein verschmachter sinsterer Hunger, der in sich seine Liebe gierde aus dem Hunger, die heißet Gottes Natur, und die Liebesgierde aus dem Hunger, die heißet Gottes Natur, und die hungrige, seurige heißet Gottes Jorn, und in der außern Natur beists ein Feuer.

11. Aber in ber innern Welt Eigenschaft, ba die Begierde in ber freien Luft Eigenschaft qualificiret, heißet biese Begierde die gottsliche Begierde, barinnen die feurige Liebe brennet, und baraus die Freudenreich gehet, benn barum giebt sich die freie Lust in die strenge Begierde ein, daß sie aus sich mag eine feurige Liebe, als eine Freudenreich geben, welches in der stillen Lust nicht sein möchte: denn was stille ist, da ist teine Freude oder Bewegen innen.

12. So offenbaret sich nun die freie Luft, als Gottes Eigenschaft, durch die feurige Eigenschaft, und die feurige machet die freie Luft, als der Luft Befen, als das Del, welches in der Impression der Begierbe urftandet, ju einem Schein oder Glang, benn die

Strengheit glebt ben angftlichen schlichten Bilt, als einen Schwefelgeift, und die Sanstmuth bes Dels giebt ihre Liebe barein, und vertreibet das Eingezogene, als die Finsternif, und öffenbaret die

ewige Freiheit; als bas Richts, bas ift nun bas Seben.

13. Daß wenn ber Feuerglanz bes Lichts Sußigkeit schmedet, so greifet die Feuersbegierde nach der Sanftmuth: so ist die Sanftemuth der freien Luft ats ein Nichts ganz unbegreislich, ist begreift det Hunger der Begierde sein Seibstwesen, und verschlingets in sich, und machets zu Nichts, das ist die Finsterniß, die ist des Hungers Wesen, die verschlinget der seurische Hunger durch des Lichts oder ber freien Lust Eigenschaft, wie man denn siehet, sobald das Licht schreinet, so nimmts der Finsterniß ihre Sewalt, darum ist Gott über alles Wesen ein Herr: denn er ist die ewige Krast und Licht, wie wirs am Gleichniß der Sonne sehen, daß sie ein Herr der Finsterniß und älles Wesens ist, und alles regieret was in dieser West wählet, lebet und webet.

14. Mehr ist uns zu entsinnen die mancherlei Salze, wie dies selben im Urstande sich urstanden und scheiden in viel Sigenschaften. Im Urstande der Impression, als im Berdo Fiat, entstehen zweierlei Salia; das erste ist geistlich, und giebt die Schärfe in der freien Lust Wesen, weiches ist eine Entscheidung oder Schärfe der Kraft; das andere Salz ist die Schärfe det Impression nach der herben Strengbeit Sigenschaft, das ist die Angst in der Impression, als Schwesel, und die wesentliche Sigenschaft ist Wasser. Das Wasser ist die stumme tödtliche Sigenschaft des Salzes; und die schweselische von der Angst ist des lebendigen Salzes Sigenschaft, denn sie hat den Stachel der Beweglichkeit, als den Mercurium, in sich, der des Lebens Gestaltniß macht, und ist doch eben der Schwesel nicht das Salz, sondern er ist die Angst in der Impression, welche auch corporlich wird.

15. Das Salz ist die Schärfe im Schwefel nach der Herbigskeit und machet, daß die Angst leiblich wird, also wohnet das Salz im Schwefel, und ist des Schwefels Schärfe, und erhält den Schwefel im leiblichen Wesen, sowohl auch den Seist des Schwefels, daß er nicht zerstäubet. Das Salz impresset sich die Kräste der Angst; und das geimpressete Leben ist das mercurialische Leben, dersselbe ist der Angst, als des Schwefels, Leben, und scheidet die Masteriam nach den Gestalten zur Natur, und die Materia der freien Lust in zwei Wesen, als in ein wässeriges und in ein olitätisches

und forperliches.

16. Das körperliche ift zweierlei, nach ber Finsterniß und Licht. Rach ber strengen Begierbe Eigenschaft machets in ber masser einen Sand ober steinichte Art, bavon bie Steine ihren Urstand haben: verstehet aus ber subpurischen, als aus bem Schwefelwasser. Die andere Eigenschaft nach ber Ertobtung im salnitrischen Schracke

ift gemein Baffer, bas ba fleuft. Das anbre torperliche ift ber metallifche Leib, aus ber freien Luft Gigenfchaft, in ber eingepreffeten Geftalt; und aus ber mafferigen (ba ber Schwefel im Baffer ift) machets Baume, Rrauter und alles, mas ba machfet in ber frbifchen Gigenschaft, als in ber ertobteten ober tobten Befenheit, welche boch ein ftumm Leben bat, als ein vegetabilifches.

17. Die olitatische Eigenschaft ift auch zweierlei nach ber Impreffion: als ein Theil bringet wieder in ber Rreibeit Luft, vom-Grimme ber Impression frei ju fein, die ift ber gute Beift, als bas Licht im Dele. Das andere Theil aber ergiebt fich mit in die Angft bes Schwefels und bleibet in der Leiblichkeit, und eineignet fich in jebem Dinge nach bes Dinges Salzes Eigenschaft, ale, in einem feurigen Salze ift es feurig und in einem bittern Salz ift es bitter, in einem berben berbe, und fo fort.

18. Die erfte Eigenschaft nach bem Licht ift in allen Dingen fuß, und bie andere Eigenschaft bes Dels ift nach ber Geftalt, als nach bem Gefchmade bes Dinges, es fei gleich fuß, fauer, berbe ober bitter, ober wie bas fei, als man bas in Rrautern erkennet. In manchem ift eine bittere Gift, und in manchem eine Beilung ber Gift; fo ihm aber bie giftige Eigenschaft burch ben Mercurium im Dele ber Sanftmuth gebrochen wird, fo eineignet fiche auch in bas Del ber Liebe bes Lichts; benn beiber Urftanb ift aus Ginem Millen, aber in ber Impression wirds veranbert, gleich als wie fich ber Teufel, als er ein Engel war, in eine giftige Teufelbeigenschaft verwandelte, und Abam aus einer himmlischen in eine irbifche.

19. Alles, mas ba machfet, lebet und webet in biefer Belt, bas ftebet im Sulphur, und im Sulphur ift ber Mercurius bas Leben, und bas Salz ift im Mercurio bas leibliche Befen feines Sungers, wiewohl ber Leib mancherlei ift, alles nach Eigenschaft bes Schwefels und Salzes, nach berfelben Gigenfchaft ift auch bas eingepflangte Del, welches in ber Rraft mit aufwachfet, benn bas Del macht die Rraft in jebem Dinge; in bem Dele ber Impression, als in bem eingepreßten Dele ift bas andere Del, als bas geiftliche, welches uns Licht giebet, aber es führet ein anber Principium, es nimmt feine andere Quaal an fic, als bie Luft ber Liebe, es ift gottliche Befenheit; barum ift Gottes eigen Befen allen Dingen nabe, aber nicht effentialiter in allen Dingen; es fahret ein ander Principium, und aneignet fich boch gegen allen Dingen. Sofern bas Ding der gottlichen Gigenschaft in fich hat, fo empfahet es Rraft und gottliche Eigenschaft, es fei gleich ein machfendes ober lebenbiges, wie man denn Rrauter und Baume, sowohl Rreaturen findet, in welchen etwas von gottlicher Kraft inne lieget, bamit man in ber magifchen Rur fann ber falfchen Dagid, ale bem verberbten bofen Dele widerfteben, und in ein Gutes transmutiren.

20. Alle Scharfe bes Geschmads ift Salg, es fei, mas es

wolle, in bieser Welt, nichts ausgenommen; und aller Geruch gehet aus bem Schwefel; und in allem Bewegen ift Mercurius ein Unterscheiber beibes im Geruche, Kraft und Geschmade. Ich verstehe aber in meinem Mercurio bas Rad ber Geburt alles Wesens, wie vorn gemelbet, nicht einen tobten, sondern einen lebendigen, als statesten, nach Sigenschaft der trockenen Gift.

21. So gebuhret nun bem Kunstler und Medico, daß er folche Dinge wisse, sonst mag er keine Krankheit curiren, er treffe es benn ohngefahr, wenn er nicht weiß, womit das Del im Körper vergiftet ift, und was ber Mercurius für einen hunger in der Krankheit

babe, wornach ibn bungert.

22. Denn so er bas Salz nach ber Eigenschaft seines hungers (wornach er begierig ift) mag bekommen, mit einem solchen Dele wie er gern hatte, so ist die Krankheit balb stundlich dahin; benn er sebet sein Del wieder in die Eigenschaft der Liebe des Lichts, bavon das Leben wieder anbebt bell zu scheinen.

23. Denn jede Krankheit im Körper ist andere nichts, als eine Berberbung ober Bergiftung bes Dels, daraus des Lebens Licht brennet und scheinet: benn wend des Lebens Licht im Dele hell scheinet und brennet, so vertreibets alle giftige Einflusse und Wir-

tungen, gleichwie ber Tag bie Racht vertreibet.

24. Denn fo bas Del, baraus bas Leben breunet, mit einem giftigen Mercurio ober Salz angestedet wird, es gefchehe gleich vom Gestirne ober Salze ber Speife, als von einer widermartigen Quaal, bavon ein Etel im Del entstehet, welchen bas Del immerbar will ausspeien, bargu ber Mercurius hilft: so angftet fich ber Mercurius im Schwefelfeuer je langer je fehrer, und arbeitet immerdar ben Efel auszutreiben, erhebet fich aber in folder ftrengen Arbeit nur in fich felber, und gundet feine innere Geftaltnif immer febrer an, bavon bas Del bunkeler und giftiger wird, bis endlich das Del gang maffericht und irbifch wirb, fo erlifdet bas Licht und auch bas Feuer, bann fahret Mercurius mit bem Schwefelgeifte bavon; als gleich wenn man eine Rerze ausloschet, fo fahret Mercurius mit bem Schwefelgeifte im Lobesgeftante bavon, bis er auch verhungert, eine zeitlang mag er fich im fiberischen Leibe, welcher mit ausfahret, behelfen; wenn aber ber Mercurius im Beifte ber großen Belt feine Eigenschaft verzehret und verhungert, alsbann ifts mit bem zeitlichen Leben ganz aus.

25. Denn sobald bas Licht bes Lebensoles auslischt, so fallet ber elementische Leib bahin in die Putrefaction, als wieder in das Fiat, daraus er ist worden, so hat diese Zeit in der Kreatur ein Ende, das ist der Tod oder Absterben: und daraus ist keine Erlebigung oder Wiederkommen, es bewege sich benn noch einmal in ihm der himmlische göttliche Mercurius, welches doch auch nicht gesichen kann, es sei benn eine gute Eigenschaft des Dels, als aus

gottlicher Befenheit in ihm gewefen; in berfelben Eigenschaft, so ber gottlichen Liebe fabig ift, junbet fich allein wieber bas Licht an.

26. Denn bie gottliche Wesenheit, oder berselbe himm:lische Mercurius, transmutiret bas verstorbene Del wieder in seines, und wird bessen; benn der außere Mercurius, der den Leib hat geführet, kommt nicht wieder, er ist nur eine zeitlang ein Spiegel des Ewigen gewesen: er wird aber in eine andere Quaal transmutiret, den mit seiner Erstickung tritt er wieder in das Mysterium, baraus er im ersten mit der Welt Schöpfung ist gegangen, und ber Leib gehet auch in basselbe Mysterium.

27. Ulso flehets noch zu einer andern Bewegung ber Gottheit, als zu einem Scheiben, ba bas Bose, barin ber Lob war, vom Guten geschieben werbe, und bas Berbum Fiat bas wieber gebe unb

bervorbringe, bas ihm ift im Sterben wieber beimgefallen.

28. Dem Medico ist bieses zu wissen, das in dem allerstates, teften Mercurio, der am allergitisten ist, die hochste Tinctur lieget, aber nicht in des Mercurii selbsteigener Sigenschaft, die muß ihm gebrochen werden, denn seine Selbsteigenschaft, als vom Centro an, ist das angstliche Gistleben; er hat aber eine andere Sigenschaft in sich, als ein Del vom Lichte, davon er also start und mächtig ist, das ist seine Speise und Erhaltung; so dasselbe mag von ihm gesschieden werden, das ist eine Tingirung und ein mächtig Anzünden aller dunkeln Leben, das ist, aller Krankheiten: benn im selben Del lieget das steudenreiche Leben, und ist ein Hunger nach Leben, als, daß es das schwache anzünde und in die Hobe sühre.

29. Man wird in einer Krote ober Natter, ober bergleichen giftigen Burmern ober Thieren, die hochste Tinctur sinden, so man die in ein olitätisches Wesen bringet, und den Grimm des Mercusti davon scheidet: benn im Gift und Licht stehet alles außerliche und innerliche Leben, als wir sinnen, das Gottes Grimm und Jornseuer eine Ursache der göttlichen Freudenreich ist; also auch ingleichen im Aeußern zu erkennen ist, benn alles Leben ist ohne den giftigen Mercurium stumm und ein Etel, und gleich als tobt geachtet.

30. Mercurius ist ein Angunder des Feuers, so stehet alles bewegende Leben im Feuer: und obgleich eine Kreatur im Wasser wohnets, so ist boch das Feuer ihr Leben, als die Giftgalle, darinnen der Mercurius das Leben führet, aber daffelbe Wasser in der Galle ist ein Gift, darinnen ein Del verborgen ist, in welchem das Leben im Mercurio brennet und scheinet. Dessen hast du ein Gleichnis:

31. So in einer Kreatur ein ftarfer giftiger Mercurius ift, trodener Art, die ift ftart, tubne und machtig, die hat auch ein helles Del in sich, ob sie gleich mager vom Leibe ift, benn die feurische Eigenschaft des Mercurii verzehret die mafferige. So aber sein Fettes angezundet wird, so giebt es ein helles Licht: vielmehr wird das sein, so die mafferige von der olitätischen Eigenschaft geschieden wird.

## Das 7. Kapitel.

Wie Abam im Paradeis und Lucifer ein schöner Engel war, und wie sie durch Imagination und Erhebung sind verdorben.

#### Processus

Wir wollen bem Laboranten, welcher ein ernfter Sucher ift, nachzusinnen Ursach geben; und so er unsetn Sinn ergreifet, so wird er ben eblen Stein der Weisen wohl finden, ift er aber von Gott darzu erkoren, und stehet sein Leben im himmlischen Mercurio; anders sind wir doch ihm Mosterium, und wollens im Gleichnif darstellen,

am alleroffenbarlichften, und boch beimlich.

2. Als Abam im Paradeis geschaffen, war, hatte er den himmlischen Mercurium zum Führer, sein Leben brannte in einem reinem.
Dele, darum waren seine Augen himmlisch und sein Verstand überstraf die Natur, denn seine Licht schien im Dele der göttlichen Besens heit; die außerliche wässerichte Eigenschaft war in seinem Dele nicht offenbar, er war iliastrisch, das ist, englisch, und ward im Fall casgastrisch, das ist die wässerichte in der tödtlichen Eigenschaft war in ihrem Dele offenbar, und drang durch, also ward der Mercurius, in ihm eine Angstgift, welcher zuvor in seinem Dele eine Erhebung der Freudenreich war.

3. Denn ber salnitrische Schrack in ber Impression in ber Kalte, als nach saturninischer Eigenschaft, ward badurch erhebend, und bekant das Regiment, als eine kalte Gift, welche in der Impression des Todes entstehet, davon die Finsternis im Dele des Lichts erboren ward, und Abam des göttlichen Lichts erstard: zu welchem ihn der Teufel durch die Schlange subrete, das ist, durch der Schlange

Effent und Eigenschaft.

4. Denn in der Schlange war das Reich bes Grimmes, und auch das außere Reich offendar, benn sie war listiger benn alle Thiere auf dem Felde: und dieser List begehrte Eva, denn die Schlange beredete sie, daß ihre Augen wurden aufgethan werden und sie wurde sein als Gott, und Boses und Gutes wissen, welches auch des Teufels Wille war, daß er wollte Boses wissen, und im Entjunden zur Wissenschaft im Mercurio verdarb und sinfter ward, benn er ging in den feurigen Grund mit der Imagination, nach

feinem Wiffen, und Abam ging in den kalten Grund in die Impression, in die ausgehorne masserige Eigenschaft im Salniter, da beibe Reiche in der Scheibung stehen, nach seiner Wissene und Besgierbe. Er begehrete den masserigen Mercurium zu probiren im Schmade, in welchem die tobtliche Gift ist, und Lucifer die seurische, welche Stark und Macht giebt, davon entstund ihm die Hoffart, als aus dem seurischen Mercurio: aber das Del der Sanstmuth der gottlichen Wesenbeit verließen sie alle beibe, Lucifer und auch Abam.

5. Nun ist uns der Schlange, welche Abam mit ihrer List betrog, nachzusinnen, wie sie gewesen, und was ihre List sei, darnach Abam und Eva geimaginiret: warum sie vom verbotenen Baum, der da bos und gut war, gessen, und wie sie daran den Tod gessen, und was ihr Heil und Wiederbringung natürlich und eigentlich sei, was Boses und Gutes sei; welches die Eigenschaft des ewigen Lebens, und dann die Eigenschaft des ewigen Todes sei; was die Kur sei, damit man die mit Abam eingeführte Krankheit, und denselben Tod wieder zum zeitlichen und ewigen Leben bringen könne.

6. Der Leser habe Acht auf ben Sinn, benn bie Macht, ihm baffelbe in bie Banbe zu geben, haben wir nicht, es stehet allein Gott zu: aber bie Pforte soll ihm allhie offen stehen, will er ein-

geben; mo aber nicht, fo bilft ibn ber Rigel nichts.

7. Der Teufel war ein schöner Engel, und die Schlange bas liftige Thier, und ber Mensch die Gleichheit der Gottheit. Nun find sie doch alle drei durch Imagination und Erhebung verdorben und haben von Gott ben Fluch erlanget für ihre falsche List.

- 8. Alles, was ewig ift, tommt urståndlich aus Einem Grunde, als Engel und Seelen, aber die Schlange nicht aus dem Ewigen, sondern aus dem Anfange, als wir euch dieses haben vorn zu versstehen gegeben, wie sich mit der Entzündung des Feuers im salnistrischen Schracke zwei Reiche scheiden, als die Ewigkeit und die Zeit, und wie die Ewigkeit in der Zeit wohne, aber nur in sich selber, aber der Beit also nahe sei, als Feuer und Licht einander sind, und boch zwei Reiche machen, oder wie Finsternis und Licht in einander wohnen, und keines das andre ist.
- 9. Also ist uns ingleichen zu sinnen von bem anfänglichen giftigen Mercurio im Teufel, sowohl im Menschen, als auch in ber Schlange, wie ein Del verberbe, und boch hiemit nicht eben Gottes Wesen verberbe, sondern gehet in sich als ins Nichts, und ber freaturliche Mercurius, welcher mit Anfang der Kreatur in der Kreatur entstehet oder erboren wird, gehet aus sich, das ist, aus dem Ewigen in die Zeit, als in Anfang der Kreatur, er begehret nur seiner, das ist des Anfangs, will ein Eigenes sein, und verläst die Ewigkeit, in welche er mit seiner Begierde sollte ganz geschlossen, und seinen Hunger darein suhren, so wurde seine Gistquaal nicht offenbar.

10. Denn was nach bem ewigen Nichts, als nach ber stillen fanften Freiheit Gottes, hungerig ist, bas wird ihm felber nicht ofJenbar, sondern es wird in der stillen Freihest offenbar, als in Gott:
benn wessen der Hunger ist, bessen ist auch das Wesen im Hunger;
ein jeder Hunger oder Beglerde macht ihm in sich Wesen, nach des

Sungere ober Begierbe Gigenicaft.

11. So machte ihm ber Teufel in sich Finsternis, benn er ging mit seiner Begierbe in sich, in die Eigenschaft des Centri zur Begierde, und verließ die Ewigkeit, als das Nichts, das ift, die Lust der Liebe: also entzündete er sich in seinem giftigen Mercurio, das ist, in den Gestalten zum Leben in sich, und ward ein angstlicher Feuerquaal in Finsternis, gleich als ein Holz verbrennet, und zu einer Kohle wied, die nur glimmet und kein recht Licht mehr hat, auch kein Del oder Wasser; also gings ihm, also quellete in seiner Selbsteigenschaft nunmehr als in seinen Lebensgestalten nur eine stachlichte, seindige Eigenschaft, da eine Gestaltnis die andere anseindet, und boch also erdieret.

12. Ingleichen war auch die Schlange, aber nicht aus ihrer selbst Erhebung also worden, sondern als Gott sprach: Es geben hervor allerlei Thiere, ein jedes nach seiner Sigenschaft, so gingen aus aller Sigenschaft der Natur, wie die in der Scheidung offenbar ward, als sich Gott zur Schöpfung dewegte, hervor Thiere; denn der Teufel wollte über die Liebe und Sanstmuth Gottes herrschen, und sehte seine Besgierde auch in des Jornes, das ist, in die strenge Macht, da das Giftleben urständet, als ins Fiat der grimmen Eigenschaft, aus welcher Gesstaltniß sind Nattern, Schlangen, Kroten und andere giftige Würme gegangen; nicht daß der Teufel dieselben habe gemacht, das kann er nicht, allein wie die Begierde in der Impression des Fiats war, also

warb auch bie Rreatur in Bofen und Guten.

13. Denn in der Impression des Fiats, im Urstande des außern Mercurti, albes Lebens, das ihm in sich selber offendar wird, war die Scheidung, da sich Gott und die Welt scheidet, als Gott in sich, und die Welt aus sich, als eine Gleichnis des Ungrundes, oder ein Spiegel der Ewigkeit. Allda har sich der innere Grimm, davon sich Gott einen zornigen, eiserigen Gott, und ein verzehrend Feuer nennet, in außeren Figuren, als in einem Gleichnis der innern Geburt im Gentro offendaret, als wie die ewige Lust, welche er selber ist, die Begierde zur Natur der ewigen Offendarung erwecket und ursachet, und sich selber in die Begierde einergiebt, und den Grimm der Begierde zur Freudenreich machet.

14. Also ists auch mit der Schlange Wibe. Im hochsten Mercurio ist die hochste, scharfeste Proba aller Dinge. Je- giftiger ein Ding ist, je scharfer probiret es ein Ding, benn der schafeste Geschmack und Geruch stebet in der größesten Gift, als in einer sterbenden Quaal; und wie sich das ewige Licht aus des Baters

Scharfe erbieret, bag es ben Schein betommt, und mit feiner eiges nen Quaal burch bie Scharfe aus ber Angfiquaal ausgebet, wieber in die Kreiheit, als ins Nichts, alba das Licht und bes Keuers Dugal und Gigenschaft auch eine Begierbe wirb, welches ift bie Begierbe ber gottlichen Liebe und ber Areubenreich, in welcher Begierbe ber Mercurius das emige Bort, ober ber Urftand ber Emigfeit ober Sottheit recht betrachtet und genannt wirb.

15. Und baffelbe Ausgehen bom Feuer (verftehet rom emigen magifchen Geiftfeuer) ift ein Ausgebaren, als bes Worts ber Rraft, Karben und Tugenden; und biefe Begierde beffelben Mercurii ober Morts faffet auch in fich in bie Begierbe bie Rraft, und machet fie mefentlich, bas ift die Sanftmuth und die Liebe, welche ben Grimm bes emigen Baters, als ber emigen Ratur Begierbe, mit ber Liebe loichet, und in Freudenreich vermandelt, allba ber Name Gottes pan Emigfeit urftanbet.

16. Diefelbe ingefaffete Wefenheit giebet zwo Eigenschaften, als eine olitatifche, bas ift, himmlifch Befen, eine Urfache des Lichtesicheins, und eine fraftige von ber Bewegung ber ewigen Impression, ober Begierbe bes Baters nach ber Geburt bes Cohnes, barque bie abttliche Luft als die Rraft burch ben Schein bes Lichtes, aus beme

felben Liebefeuer ausgebet, welches ber Beift Bottes ift.

17. Alfo auch ingleichen miffet biefes, baß fich bie emige Liebe (verflebet bas Befen, ale bie himmlische Befenheit) hat in bie Schonfung mit bem Berbo Siat einergeben, bes Baters Born, als Die Gestaltniß ber emigen Natur, in Die bochfte Freubenreich ju feben, und Gleichniffe ber emigen Gebarung barguftellen : und mo bie Das tur bes Grimmes am fehreften ift erhaben worden burche Siat, alle ba bat fich auch bie Begierde gegen ber Freiheit am fehreften geeineigenet, vom Grimme los ju fein, und in bie Freudenreich gu fegen, bavon die große und tiefe Biffene ift entstanden, auch die eblefte und bochfte Tinctur; verftebet, die Begierde bes grimmen Sungers empfahet basjenige in fich, barnach fie hungert, als bie Freiheit, benn es find im Anfang alle Dinge gut geschaffen, auch der Teufel war aut, weil er ein Engel mar, fowohl auch bie Schlange.

18. Beil aber ber Teufel in die bochfte Feuersbegierde eine ging, fo wich Gott aus ihm, ale ein Licht in einer Rerze verlischet. fo lebte er bernach feiner eigenen Begierbe. Diemeil er aber mufte. bag in ber Schlange eine folche bobe Tinctur war, und die Schlange aus bem Unfang ber Beit war geschaffen, so schloff er mit feiner Begierbe in Die Schlange, und nahm ihre Tinctur ein, und führete feine Begierde burch bie Schlange gegen ben Menfchen, ihn in Luft gegen ber Schlange Eigenschaft einzuführen, benn ber Schlange Tinctur mar von beiben Urftanben, als aus bem tobtlichen Mercurio vom Sterben im Feuer, als von ber Ralte in ber Impression, und auch von ber grimmigen. Die talte Impression ift irbifd, Die urftanbet vom Grimme, als vom Sterben im Grimme in ber Impreffion; und die feurische urftanbet von dem lebendigen Sift bes

Mercurif, in welcher Eigenschaft bas Geiftleben ftebet.

19. Also ward Abam und Eva inficiret mit bes Teufels Begierbe burch bie Schlange, als burch irbische, tobtliche Eigenschaft ber Schlange, und bann grimmige, giftige, lebenbige Eigenschaften bes Grimmes Gottes nach bes Teufels Eigenschaft felber; und ward in seinem gottlichen Dele, bas ift, in ber himmlischen Besenbeit ans

geftedet.

20. Allba verlosth ihm das gottliche Licht, das aus dem gottelichen Leibe der himmlischen Wesenheit schien: denn der Fluch ging über die Seele. So ist Gottes Fluchen ein Fliehen, als, die gotteliche Kraft, welche im Leibe war, wich in sich in ihr Principium, und ward sein heilig Del (darinnen die Kraft Gottes hatte gewohnet, und ein Freudenreich als das Paradels hatte gemachet) ein Sist; denn das troische Kheil nach Ertöbtung des Wassers, als die cagastrische Sigenschaft ward offenbar, und bekam zuhand der Merzeurius, als die Kalte in der Lodesgestalt, das Regiment, da er zuvor im himmlischen Mercurio, als in der göttlichen Kraft, gleichwie verschlungen stund. Also starb Adam an Gott, und lebte dem Tod; da war Noth, daß ihn wiedergebäre Gott: und darum ward die Schlange verstucht, daß sie dem Teufel in Gehorsam gedienet hatte.

21. Also verstehen wir, was in ber größesten Angst, als in bem kartesten Mercurio, verborgen steget, das ist ein Del, das alle Krankheit tingiret, aber die kalte Sift, als die Tadesquaal, muß alle weg und in eine feurige gesett werden, die des Lichts begierig ift, benn Gott schuf im Anfang alles gut, aber durch sein Fluchen

ober Klieben marbs bofe.

22. Denn als Gottes Liebebegierbe in ber außern Welt Dudal wohnete und die burchbrang, als die Sonne ein Wasser, ober das Feuer das Sisen, so war die außere Welt ein Paradeis, und grünnete die göttliche Effenz durch die irdische, das ewige Leben durch das tödtliche. Als sie aber Gott versluchte um des Menschen willen, so ward das Tödtliche offendar am Menschen, auch an der Frucht, davon der Mensch essen sollte, welche Sigenschaft zuvor allein am Baume des Erkenntnisses Gutes und Boses offendar war, dare in Adam und sein Weib versucht worden, ob ihre Bezierde wollte in die Ewigseit als in Gottes Wesen eingehen, oder in der Zeit Wesen, in das lebendige oder tödtliche Del, in welcher Quaal der Seelengeist leben, das ist, brennen wollte.

23. Also warb burch Gottes Fluchen ober Flieben ber himmlische Leib verschloffen, und ber Jornquaal offenbar, und lieget noch also verschloffen; weil aber ber Mensch aus ber Ewigkeit an einem Abeil in Leib und Geist gesehet warb burch ben ewigen Mercurtum, bas ffe burch bas Wort ber gottlichen Kraft: fo konnte Niemand den Sisted aufschließen und ben tobtlichen Meteurium zerbrechen, und wieder in die Lichtesquaal, als in Llucal der göttlichen Freudenreich einsehen, als nur eben der göttliche Mercurius, als die Kraft und das Wort des Lebens selber.

24. Denn ber Schlange giftige, irblithe Elgenischaft war im Menschen offenbar und rege worben; barum als sich Gottes Wort bes Menschen Berberbens erbatmete, und sich seiner wieder annahm, sprach er: Des Weibes Sname foll ber Schlange ben Kopf gertreten, und bu (verstehet ber Schlange Gift ober Feuer) wirst ihn in

bie Retfe ftechen. Ben. 3, 15.

25. In blefem lieget nun ber Stein ber Welfen, wie bes Beis bes Saume ber Schlange ben Ropf gertrete, bas gefchieht im Geift und im Wefen, gettitch und ewig. Der Schlange Stich ift Gottes Bornfeuer: und bes Bilbes Sauthe ift Gottes Liebefeuer, bas mitf wieber amedet werben und ben Born buichfcheinen, bem Grimm feine Macht nehmen, und ihn in die gottliche Freudenreich fegen; fo ftebet Die bebte Seele, welche in Gottes Ftuche vetfchlungen lag, auf. Benn ber giftige Mercurius, welcher Gottes Born gleichet, mit ber Liebe tingiret wird, fo wird aus ber Tobesangft im Mercurio bie bochfte Brendenreich, und eine Begierbe ber Liebe, welche felber wies der Liebewesen in fich mathet, als einen himmilifchen Leib aus bem irbifchen. Wenn ber Mercurine in bimmiliche Dietal neleset wirb, fo bagebret er nicht mehr bas irbiffhe tobtliche Leben, nicht vier Elemente, fonbern nur Eines, ba bie vier inne verbregen liegen, gleich als verleblungen, wie bas Litht bie Mafternif in fich vetschlungen balt, und boch in fich ift, aber im Lichte nicht offenbar, wie Gott in ber Beit wohnet, und bie Beit ergreifet ihn nicht, fie werbe bem in die Ewigkeit entzücket, daß bas gotttliche Licht wieder barinnen in ibrer Quaal icheinet, alsbann wird bie Beit mit ihren Bunbern in ber Emigleit offenbar.

26. Also ist auch der Proces der Meisen mit dem edlen Steine. Diesem ist nicht naber nachzusinnen, als gleichwis das ewige Wort, als der himmlische, gottliche Mercurius, in der göttlichen Kraft ist Mensch worden, und den Tod ertödtet, und den Jorn in Menschen, als den Mercurium in die göttliche Freudenreich gesetet hat, da ihm der menschliche Mercurius, der zuvor in Sottes Jorn, als in Todessquaal verschlossen lag, wieder mit seiner neuentgündeten Begierde, welche nun Stauden im heiligen Geist helßet, göttliche Wesenheit, als Christi Leib in sich zeucht, und sich in göttlicher Kraft und Licht über Gottes Jorn und der Schlange Gift setzt, und dem Jorn als bes Tostes Sorn und der Schen der göttlichen Freudenreich den Kopf zertritt: bas ist, der Jorn war Herr, und im Licht ward er Knecht, der nun muß eine Ursache der Freudenreich sein, wie uns solches ganz helle und Kaae, ganz offendar im mercurialischen Leben zu erstmen ist

und gezeinet wirb.

- 27. So merket nun den Proces und sinnet ihm nach, ihr lieben Kinder der Weisen, so werdet ihr zeitlich und ewig genug haben. Thut nicht als Babel, welche sich mit dem Steine der Weisen kigelt und tröstet, und sich des rühmet, behalt aber einen groben Mauersstein, im Gifte und Tode verschlossen, für den edlen Stein der Weissen. Was ists, daß Babel den Stein hat, und er lieget in Babel noch ganz verschlossen? Ist eben als ob mir ein herr ein Landschenkete, das wäre ja meine, ich aber könnte es nicht einnehmen, und wäre ein armer Mann dabei, und rühmete mich doch der herrsschaft, hätte also den Namen und nicht die Macht. Also gehets Babel mit dem eblen Steine der neuen Wiedergeburt in Christo Jesu.
- 28. In bem holbseligen Namen Jesus Chriftus haben wir ben ganzen Proces inne liegen, was und wie die Wiedergeburt aus dem Tode ins Leben sei, welches in der Natursprache klar verstanden wird, denn der Name Jesus ist die Sigenschaft der freien Lust der Ewigkeit, welche sich ins Centrum der Gebärerin, als ins Bazters Sigenschaft einergiebet, und im Centro in des Baters Sigenschaft, als in des Baters Feuer, zu einem Worte der ewigen Kraft siguriret. Berstehet:
- 29. Der Bater, als bes Baters Feuersgestattniffe, figuriren bies sottliche Stimme in der Luft, der Freiheit in sich effentialiter, das ist, des Baters Feuerseigenschaft macht sich im göttlichen Bessen der ewigen Liebe zu einem Mercurio der Freudenreich; denn des Baters Eigenschaft ist der Feuersquaal, und des Sohns, als der ewigen Lust Eigenschaft, ist die Liebequaal, und ware doch auch teine Begierde der Liebe, wenn sie nicht des Vaters Feuer anzundete und beweglich machte, als begierlich: vom Feuer entstehet die Begierde.
- 30. Diefe heilige Begierde gebaret ber Bater aller Befen burch feinen Feuersquaal, bas ift nun fein herz ber Liebe, welches in felnem Feuer ben Schein und Glanz glebet; allba erftirbet von Ewigsteit in Ewigkeit ber Grimm in bes Feuers Eigenschaft und wird in eine Liebebegierbe transmutiret.
- 31. Merte, also heißet ber freien Lust Eigenschaft allbie in bes Feuers Eigenschaft Christus, bas heißet in ber Natursprache ein Durchbrecher, bem Grimme seine Sewalt nehmen, ein Schein bes Lichts in ber Finsterniß, eine Transmutation, ba die Liebelust über bie Feuerlust als über ben Grimm herrschet, bas Licht über die Kinsterniß.
- 32. Allhie zertritt bes Weibes Saame (verstehet bie freie Lust, in welcher keine Quaal ist) bem Grimme ber ewigen Natur, als ber ewigen Begierbe, ben Kopf, benn bes Feuers Sigenschaft wird recht ber Kopf genannt, benn es ist bie Ursache bes ewigen Lebens; und die Freiheit, als die freie Lust ober das Nichts wird recht das

Beib genannt, benn in bem Richts, als in ber Freiheit aller Quaal,

ftebet die Geburt ber beiligen Dreieinigfeit ber Gottheit.

33. So giebet nun das Feuer Leben, und die freie Lust glebt Wesen ins Leben, und im Wesen ist die Geburt, da der Bater, als der ewige Grund, sein Wesen, als sein Herz, aus dem Ungrunde in sich erbieret, das ist, aus dem Ungrunde in sich in einen Grund. Der Sohn wird des Baters Grund; also bleibet der Water in sich, was seine Eigenschaft allein anlanget, der Grund der ewigen Natur; und der Sohn bleibet im Bater der Grund der Krast und Freudenzeich, wie ihr an Feuer und Lichte ein Gleichnist sebet; und also tingiret der Sohn den Bater mit der Freiheit, als mit dem Nichts, und der Bater tingiret das Nichts, daß es ein ewig Leben in ihm ift, und nicht mehr ein Nichts, sondern ein Hall oder Stimme der Offenbarung der Ewiakeit.

34. Also, ihr lieben Weisen, merkts allhie, was der Grund sei, wie ihr tingiren wollet; suchet nicht den Sohn außer dem Bater, damit ihr tingiren wollt, es muß ein Corpus sein. Der Schlangenstreter lieget vorhin darinnen; denn nicht außer der Menscheit hat des Beibes Saame der Schlange ben Kopf zertreten, sondern in der Menschheit. Der Quaal der gottlichen Lust (verstehet der Liebe) offenbarte sich durch eine Erweckung in menschlicher Essenz, und ward im menschlichen Leben offenbar, und tingirete den Grimm des Lodes mit dem Blute der gottlichen Tinctur, allba ward aus dem Grimme des Todes eine Quaal der gottlichen Liebe und Freudensteich; also zertrat die Liebe dem Jorn und der olitätischen Gift im Merscurio den Kopf, und nahm dem Grimme die Sewalt, und seste den Grimm in die höchste Freudenreich, allba ward der Jorn und der

Tod, wo ist bein Stachel? Solle, wo ist bein Sieg? Lob, ber uns ben Sieg gegeben bot. 1 Kor. 15, 55.

35. So stehet nun bem Weisen, ber ba suchen will, zu, bag er ben gengen Proces mit ber Menschheit Christi von seiner Eröffnung in bem Leibe seiner Mutter Maria, bis zu seiner Auferstehung und himmelsahrt betrachte, so wird er wohl bas Pfingstsest finden mit bem freudenreichen Geiste, damit er mag tingiren, kuriren und heislen, was zerbrochen ift, sagen wir mit Grund ber Wahrheit, als wir hoch erkannt haben.

berbe talte Tob in einer feurigen Liebe icau getragen, ba bieß es:

36. Der Lilienzeit zu einer Rofe, welche wird bluben im Maien, mann ber Binter vergebet, bem Gottlofen zu einer Blind-

beit, und bem Sehenden gu einem Licht.

37. Gott fei ewig Dane, ber und bie Augen vergonnet, bag wir bem Bafiliscus burch fein giftig herz feben, und feben ben Tag ber Bieberbringung alles beffen, mas Abam vertor.

38. So wollen wir nun jum Proces Chrifti greifen, und mit ihm aus ber Ewigkeit in bie Beit geben, und aus ber Beit in bie

Ewigkeit, und ber Zeit Bunder wieder in die Ewigkeit einführen, und bas Perlein öffentlich barftellen, Christo zur Spre, und bem Teufel zum Spotte. Wer da schläfet, der ist blind, und wer

ba machet, ber fiehet, mas ber Daien bringet

39. Christus sprach: Suchet, so werdet ihr finden, Kopfet am, so wird euch aufgethan. Matth. 7, 7. Ihr wisset, daß Christus im Gleichnis vom Verwundeten und Samariter andeutet, wie er sei unter die Mörder gefallen, welche ihn geschlagen und verwundet, auch seine Aleider ausgezogen und davon gegangen, und ihn lassen halbtodt liegen, die der Samariter kum, welcher ihn verdand und Del in seine Wunden goß, und ihn in seine harkerze einsuhrte. Luk. 10, 30—34. Das ist eine öffentliche Darskellung: des mensche lichen Verderbens im Paradeis, sowohl der Verderbung der Erde im Kluche Gottes, da das Paradeis von ihr wich.

40. Willst du nun ein Magus sein, so mußt du berseibe Samariter werden, sonst kannst du das Rerwundete und Berbrochene nicht heilen: benn der Leib, den du heilen sollst, ist halbtodt und sehr verwundet, darzu ist ihm sein recht Kleid ausgezogen, das du den Mann, den du sollst heilen, schwerlich kennest, du habest denn des Samaritere Augen und Willen, das du daburch anders nichts suches den Schaden des Berwunderen wieder zu bringen.

41. So siehe, das ewige Wort offendarete sich in Abam mit gottlicher lebendiger Wesenheit, mit dem himmlischen Wercurio; alsaber das Seelenfeuer, in Abam durch des Teusels Justicien den Willengeist in Abam vergistete, und, in irdische, tobtliche Lust durch der Schlange Eigenschaft einsuhrete: so wich der himmlische Wesenwrius von der himmlischen Wesenheit, das ist, der Seele Wille ging davon aus mit seiner Begierde, und führete seinen Hunger ins irdische, tobtliche Wesen, als in die Sigenschaft des kalten Wercuri, der da hatte Steine und Erde gemacht, diesen wollte Adams Geist probiteen, und die Wissene im Bosen und Suten haben.

42. Also fing ihn zuhand derselbe Meccurius der vier Stemente 'in seine Gift und qualissicite in ihm, und beraubete ihn der gottle cheu Eigenschaft, stach und verwundete ihn mit der Hite und Kätte, und machte ihn halbtodt, und zog ihm das Engelskleid aus; als das Kleid im reinen Element, da die himmlische Quaal durch die vier Elementa durchdrang, und sie tingirete in Adams Leide, da durfte er kein ander Kleid, denn Hite und Kälte waren in ihm als gleichwie verschlungen, gleichwie der Tag die Nacht in ihm verschlungen halt, und da doch die Nacht im Tage wohnet, ist aber nicht offendar: also gings mit dem Menschen, als ihn der Nacht Eigenschaft und Quaal ergriff, so herrschete sie in ihm. Und also gings auch der Erde, als sie Gott versuchte.

43. Billft bu nun ein Magus fein, fo mußt bu ben Berftanb haben, wie bu taunft bie Racht wieber in Lag, transmutiern, benn

bie Macht, als ber Finsternis Dugal, ift Lobesaugstquaal nund bes Tiges, als bes Lichtes Quaal, ift bas Leben, und ein Schein im Leben. Diefen Schein bat Christus in der Menscheit, wieder ans gezundet, und ben Menschen in sich wieder, lebendig gemachet. Willst du nun tingiren, so, must du das Perschiossen, das im Tode der Nacht verschlossen lieget, wieder in den Tag transmutiren, denn der Tag ist die Tinctur, und lieget doch Tag und Nacht in einander als Ein Wesen.

44. Ran fpricht bie Bernunft: Bie fabe iche an, bag iche thun mag? Go fiebe ben Proces an, wie es Gott mit ber Denfch-

beit anfing, ale er biefelbe wollte tingfren.

45. Chriftus tam in diese Weit in der verschloffenen menschlichen Sestalt, und führete in den Schuf des Todes, des Lebens Tinctur, als die Gottheit. Er tam in die Welt als ein Sast, in unserer armen Gestalt, er ward der Unsere, auf daß er und in ihm tingirete. Was that er aber? Lebete er in Freuden? Hielt er sich als ein Herr? Nein, er ging in Tod und stard, und legete die Nachtquaal in ihm burch und ab. Wie machte ers aber? Er nahm unsere Seelen und Leibestsenz an die gottliche Essenz, und reizte unsere Essenz mit der gottlichen, daß unsere Essenz wieder in die gottliche Essenz mit ihrem Willen und Bezierde einging: so ward das himmlische Fiat wieder in der Menschbeit rege, denn die Menschbeit eineignete sich wieder in die Freihelt, als in die freie Lust der Gottheit.

46. Als biefes geschah, so ward ber Mensch Christus versucht, wohl vierzig Tage, also lange als der erste Abam im Paradeis einig und allein war und versucht ward, da ward ihm die irdische außere Speise entigen, so muste die Menschheit mit ihrer Begierde von Gottes Wesen essen, durch ward ihm alles dassenige dargeboten, darinnen sich Abam vergasset, und darein imaginitet hatte, und darinnen als im Tode der Nacht gefangen worden ist, das hielt ihm ist ber Teusel, als ein Fürst dieser Welt, in des Todes Sigenschaft von, wie ers Adam hatte durch die Schlange vorgehalten, daran sich Abam und sein Weib vergassten, und darein mit der Imagination eingingen.

47. Nun siehe, was that Christus, als er sollte biesen Rampf ber Probe ausstehen, als die menschliche Essenz sollte mit ihrer Bezgierde wieder in die Gottheit eingehen, und von Gottes Brot, das ist, von göttlicher Wesenheit essen? Er ging an Jordan, und ließ sich, von Johanne taufen! Womit? Mit Wasser im Jordan, und mit Wasser im Wort des Lebeus, als mit göttlicher Essenz, die mußte unsere sterbliche Essenz in der außern Menschheit Christi tingiren, davon der göttliche Hunger in der menschlichen Essenz entsstund, daß er begehrte Gottes Brot zu essen. Darum nahm ihn der Geist Gottes und führete ihn in die Wuste, allda kund ihm des

gefänftiget und ein Liebeleben werben. Und bie Beit ift nabelet bei beit gutt gu ten ben bie !!

## Processus.

55. Ein jebes Geschlecht halt sich in seiner Sebarung und Fortpflanzung zu bem seinen, tas Mannlein zum Weibieln, und bas Weiblein zum Mannlein. 'Rut' sprach' aber Gott zu Abam und Eva Nach 'Verm' Falle: bes Weibes Saame soll der Schlange ben Kopf zertreten. Er' sagte nicht des Maines;' bierinnen lieger die Zaufe der Natur; das Mannlein hat den Feuergeist, und bas Weiblein ben Wassergeist zur Tinctur. So ist aber Mercurtus ein Feuerleben, und macht som leiften Verlanger und Begierde; so ist nur um das zu thun mit dem Anfange, daß man dem Feuerhunger inte fiebe Jungfrau aus feinem Geschlechte zum Genoffen gebt, auf daß fein gesmunger hunger in eine Liebe verwandelt unde, allsbann indgen set erhanber in Ihrem eigenen Ebebette schafen.

56. Ran ift ber Teufel ein Feind ber She, ber kommt alsbann mit einer freinden Begierde, und ficht biefe Speleine an; er barf ihnen aber mit ber Sand nichts 'thun,' sondern mit einer falschen Ruudenbegierde' plaget er sie} so sie aber ihre Begierde in feinen Bitten fegen, und baf feine Begierde fie überwinder, so werden bie zwei einander gram, und gebaren ein fallch Aind, denn Christus sprach: Ein deser Baum bringt bole Früchte, und ein guter gute

Fracte. Matth. 7,"17.

'87. Batim folt fich ber Runftler vor frembem Born huten, und bech ben' zweien Chefeufen Kreuze zurichten, benn fr ift ihr Feind und Freund, auf daß bie zwei in iftem Chebette in ihret Liebe ihre Begierbe git Gott erheben, und alfo mit ihrer Begierbe Gottes Wesfens in ber Begierbe schwanger werben, alsbann werben fie in ihrer Bermischung ein solches Kind machen, das werden fie (verftebet die Rutter, his das Welblein) in ihrem Bauche aufziehen, bis es zeis

58. Inbeffen foll sich bie Mutter huten, baß sie aufer ihrem Sbegatten teine Liebe ju einem Andern trage, auch nicht in frembe Dinge imaginire, sonst macht sie dem Kinde ein Anmahl. Es muß nur schlechts in einer Liebe geblieben sein, bis daß bas Jind volltommen werbe nach seinem Leibe, welches geschieht am vierten Monde: jedoch nachdem die Eltern einer Sigenschaft sind; alebann hebt sich im Kind in der Essenz Streit und Widerwillen an, wenn das Kind soll sein Seesenleden bekommen; so gehet aber die Ffenz im Ringen, so muß der Kunstler der feelischen, als des Feuerd Sigenschaft, zu hutse kommen, bis der Seelengeist sein Leden bekommt, alebann last er sich in des Weibes Sestalt und Blanz sehen, so meinet der

Runffler, er habe bas Sind, es fei geboren: aber es gehoret noch eine Beit bagu, bis bie Seele flart wird, alebann laffet fie fich im rothen und weißen Mockein feben.

59. Aber es ist ein wunderlicher Proces dahinter. Wann das Seelenleben erboren wird, so wirft die neue Seele das vegetabilische Leben der Eltern (welches dem Leibe aus der Eltern Begeta ist angeerdet, darinnen der Leib des Kindes gerann und wuchs dis zur Seelenzeit) hinweg, und stirbet das Leben der vier Elementa, und gedet das Leben im Element auf; so ist das Kind im sinstern Tode verborgen, so meinet der Kunstler, es sei todt; aber er soll Geduld haben dis das Kind gedoren wird.

# Eigentlicher Proces in ber Figurirung bes mas gischen Kinbes.

- 60. Christi Lauf auf Erben ist ein wahrhaftig Fürbild, wie bes neue Kind in Mutterleibe nach der Empfängnis (wie oben gesmeldet) genähret werde und ein vegetablissch Erben bekomme und aufwachse, die zur Zeit des rechten Seelens und Geistlebens; und wie das Kind aus der Ettern Essens entstehet, und in Anzundung bes rechten, als seines eigenen Lebens, der Ettern Begeta und Wirsten wegwerfe, und wie ein eigen Gewächs, als eine neue eigene Wirkung, nach des ist neuen entzündeten Geistes Eigenschaft entsstehe, da das Kind ebler wird als seine Ettern, verstehet nach ihrem ausern Leben.
- 61. Es möchte abet ein grobet Sophist über bieß Buchlein tommen, und fremden Berftand schöpfen, indem ich schreibe von einer Seele in dem vegetablisschen Leben; der soll wissen, daß wir wicht in Metallen, Steinen und Arautern das Bild Gottes verstes ben, das in eine Gleichheit nach Sott formiret ward, sondern wir verstehen die magische Seele, wie sich die Ewigkeit, als die Gottheit in seiner Gleichheit, nach dem Modell der Weisheit in alle Dinge einbildet, und wie Gott alles erfallet; so verstehen wir summum donum, den guten Schah, der in der außern Welt Wesen, als im Paradeis verschisssen lieget.
- 62. Als Chrifius in seiner Kindheit, in menschlicher und in göttlicher Eigenschaft aufwuchs, bis er zwölf Jahr alt war, ging er mit Maria seiner Mutter aufs Fest gen Jerusalem, und begab sich in ben Tempel unter die Schriftgelehrten, fragte fle; und hörete ihe men zu, und gab Antwort auf die Fragen der Gelehrten. Als aber seine Eltern wieder heimzingen und meinten, er ware unter den Gestährten, dieb er fürseplich dahinten bei den Seiehrten, und folgte nicht dem Fürsate keiner Eltern, sondern dem göttlichen Willen, die fie wieder zurüstkunen und ihn fuchten. And als seine Mutter

ju ihm' fagte: Dein Sohn, warum baft bu uns bas gethan ?- Siebe, bein Bater und ich haben bich mit Schmerzen gefuchet, fo fprach er: Bas ifte, bag ihr mich gefucht habt, wiffet ihr nicht, baß ich fein muß in bem, bas meines Baters ift? Und er ging boch mit beim, und war ihnen unterthan. Lut. 2, 42-51.

63. In biefer Rigur baben wir bas Bilb ber innern und aus Bern Belt Billen, wie bie in einander, und wider einander, und boch Eins find, gleichwie in Christo zwei Reiche offenbar maren, eis nes wirkete in Gottes Billen, und brach ben außern Beltwillen feiner Eltern, inbem Chriftus wiber feiner Eltern Billen bahinten blieb, baruber fie betummert worden, welches ber gottliche Bille in Chrifto mohl mußte; und bas anbre Reich, als feiner Eltern Bille, brach ben gottlichen Billen, bag er mit ihnen beim ging, und war ihnen nach ihrem Billen unterthan.

64. Diefe Sigur zeiget bem Dago an, bag er in feinem Borbaben, welches er gebentet zu zwingen, wird zween Billen finben; Einen, ber ihm nicht wird unterthanig fein, als ber gottliche Bille; und fo fich fein felbsteigener außerlicher Bille wird recht brein fciden, und wird nur bas liebe Jesulein mit Maria mit Begierbe und Schmerzen suchen, und nicht irdifche Wolluft, fo wird ibm ber abttliche Bille unterthanig werben, und mit ihm beim geben, und

fich, laffen brauchen nach feinem Gefallen.

65. Bum Anbern zeigets ihm an bie zweierlei Wirfung und Willen in allen Dingen: und fo er will ein Magus fein, und ber guten Eigenschaft Willen und Wefen nach feinem Billen aus bem Innern ins Meußere fehren,. baß er juvor muß bes innern, als bes gottlichen Billens fabig fein, fonft mag er ben innern Billen . nicht ins Meußere transmutiren, gleichwie Chriftus nicht feiner Mutter außerlichen Willen gehorfam mar, bis fie ihn mit Schmerzen fuchte, und ihren Billen in Gottes Willen einwand, und in feinem Erbarmen mit Gottes Willen rang; wie Jakob die ganze Racht, bis ibn ber Berr fegnete; fo fprach Sott ju ibm: Du baft mit Sott und Menfchen gerungen, und haft obgelegen ober gefieget. Ben. 32, 24, 26,

66. Alfo foll ber Mague auch wiffen, bag er feinem Furhaben nicht erft burfe ben rechten Billen gur Bolltommenheit von außen einpflanzen, er ift vorbin icon in allen Dingen: allein er muß nur einen gottlichen begierlichen Willen nach bes Dinges Eigenschaft, in bas Ding, bamit er will handeln. einführen, ber mit bem gottlichen Billen ringet, wie Jatob, und ben eingeführten Billen gegen Gottes Billen fegnet, baf fich ber gottliche Wille in ben Sunger ober Gegen= begierbe einergebe, und ben unvolltommenen Billen, ber gegen ibm in fein Erbarmen einbringt, volltommen machet; alebann beißt es, bu haft mit Gott gerungen, und bift obgelegen: fo betommt bein Kurnehmen einen transmutirten Leib, ber ba himmelifch und irbifch ift.

67. Das merte, es ift ber Anfang zur Taufe, also bift bu gefchickt jum Zaufen, und anders nicht, bu taufeft fonft nur mit Baffer ber außern Belt, aber ber rechte Dagus taufet mit außerm und innerm Baffer. Wenn er eine rechte gottliche Begierbe in fic bat, fo ift Gottes Bille in feiner Taufe bas erfte glimmende Dober im Mercurio, bag bas Leben ben Tob angunbet, als ben in Tob gefchloffenen Mercurium, bag er gottliche Begierbe friegt, alsbann bebet ber Mercurius an nach gottlichem Befen gu bungern, und thut fein erft Bunbermert, und macht bas Baffer ju Bein, wie Chriftus nach feiner Taufe that, bas ift in bem tobten Corpore Die erfte Tingirung in Rraft ber Taufe, baf bie Begeta ober bas wirkliche Leben eine andere Gigenschaft betommet: ale ein Sunger ber Liebe, bamit fie ihren Brautigam ale ben Feuerquaal berget, bag er in ihrer Liebe entjundet wird, und feinen talten Tobesgrimm und Billen in einen feurigen Liebewillen verwandelt; fo wird aus bem tobtlichen Baffer ein Bein, eine Scharfe eines Reuers : und Baffersgeschmade, aus welchem enblich ein Del zu einer anbern Taufe wird, burch bes Runftlers Urt, alles nachbem er im gurhas ben ift, und feinen Anfang nimmt. Rachdem ber Maque bie Jungfrau bem jungen Gefellen zugelegt bat, fa wird Chriftus als der Brautigam mit feiner Braut in Die Bufte geführet, und vom Teufel versuchet.

68. Allhie ist die Proba, da der Kanstler von Gott probiret wird, was er mit seiner Taufe suche, denn allhie ist der Stand im Paradeis, ob der Bräutigam nicht zu bose sei; denn die Jungfrau wirft ihre Liebe in ihn, und versuchet ihn. Nimmt er die mit Begierde an, und giebt seinen Willen drein, so giebt sie ihm ihr Herz und Willen zu eigen: das ist, die himmlische Tinctur, die giebt sich in die im Jorn Gottes entzündete (als in Fluch der Erde, da sie Gott versluchte), als in den in Tod eingeschlossenen Mercurium, welches der Bräutigam ist. Denn des Weides Saame, als die himmlische Tinctur, muß der Schlange, als dem in Todeseigenschaft, giftigen Mercurio, den Kopf zertreten, und seine Gift in Wein verwandeln, alsdann nimmt die Jungfrau den Saamen des Bräutigams in sich, und ehe nicht.

69. Die Buffe ift ber irbische, außere Leib, ba ber Mercurius versuchet wird: wenn ber Teufel vor bem Mercurio stehet, plaget ihn, und greifet ihm in seine feurige Essen, so muß ihm die Jungsfrau au Huse tommen, und ihm ihre Liebe geben; ifts nun, daß der Mercurius von der jungfraulichen Liebe isset, das ist Gottes Brot, so mag er vor dem Teufel bestehen, und treten endlich die Engel zu ihm und dienen ihm. Den Teufel wird der erleuchtete Magus wohl verstehen, wer der sei.

70. hiemit mag ber Magus in ber Berfuchung, weil bie gange Che in bes Teufets Berfuchung ftebet, Acht auf fein Furha-

ben geben: wo nicht nach vierzig Tagen bie Engel erfickenen, so ift sein Fürhaben umsenft, barum soll er eben zusehen, bas er nicht einen zu geimmen Teufel lasse verluchen, und and nicht einen zu schwachen, bas ber Mercurius leichtfertig werbe, und begebre in feiner eigenen giftigen Tobeseigenschaft zu bleiben, und verschlinge die Tause als ein Wotf, und bleibe der alte.

71. Sobald er die Gestalt ber Engel siehet, so führe er Chriftum aus ber Bufte, und lasse ben Brautigam wieder seine eigene Speife effen, und schaffe den Teufel ab, bag er ihn nicht wehr plages alsbann wird Christus viel Bumber und Beichen einn, bef-

fen fic der Runftler wird vermundern und erfreuen.

72. Allba hat er nichts zu thun, die Braut ift im Brändigam, sie sind schon ehelich, er darf ihnen nur das Bett prichten, sie werdens ihnen wohl selber warmen. Der Brändigam herzet die Braut, und die Braut den Bräutigam; das ist ihre Speise und Zeitvertreis ben, die sie ein Kind zeugen. Oder aber will der Kinster ja so sleißig sein, und den zwei Scheleuten das Bett wärmen, so sehe er ja zu und erzürene sie nicht in ihrer Liebe; was er aufähet, das muß er treiben; allein der Bräutigam ist wunderlich, er hat immer zweirrelei Billen, als einen irdischen Hunger nach, Gottes Jorn, und einen Hunger nach seinen Fraut, so muß man ihm immerdar seiner eigenen irdischen Speise geben, aber nicht in seinen Bauch, sondern magisch, das er nur seinen Willenhunger stille. Seine Speise ist seine Mutter, die ihn erdieret, wie vorm gemeldet.

73. Summa, bas gange Wert, bavon man fo wunderlich viet rebet, ftehet in zweien Dingen, in einem himmilichen und in einem irbischen. Das himmiliche soll bas irbische in sich zu einem himmilichen machen, die Ewigkeit soll die Zeit in sich zur Ewigkeit machen; der Kunftler suchet bas Paradeis; findet ers, so hat er den größten Schah auf Erden, aber ein Todter weckt den andern Todten nicht auf. Der Kunftler muß lebendig sein, will er zum Berge fagen: Debe dich und fturze dich ins Meer.

Matth. 21, 21.

74. Wenn fich die Leibwerdung des Kindes aufchet, fo faffets erflich Saturnus, so ifts finster und unwerth, und wird verspottet, daß eine folde Geheimniß in solcher albernen Gestalt verborgen liege: da gehet Christus in armer, mubseliger Gestalt auf Erden, als eine Gaft, und hat nicht in dem Saturno so viel Raum und Sigenes, da er sein Haupt hinlegte; er gehet als ein Framter als ware er allda nicht daheim.

75. Nachdem fassets der Mond, ba wird die himmlische und irdische Eigenschaft vermenget, und entstehet das vegetabitische Leben: so freuet sich der Kunkler; aber es flehet allhie noch in Gefahr.

76. Nach dem Monde faffets Jupiter, ber macht einen Berftand im Mercurio als ein lieblich Bobnhaus, und glebt ibm fei-

nen anten Millen; und in bem Zupiter wird fein verfchloffen Leben, als ber Mercurius, lebendig, ber faffets mit feinem Rabe, und treibets bis in die bochfte Angli; fo ergreifets Mars, und giebt bem Mercurio die Feuerseele, und im Schrade des Martis entgundet sich bas bochfie Leben, und fcheibet fich in zwei Wefen, als aus ber Liebe in einen Leib, und aus bem Seuer in einen Beift: fo fintet ber Liebe Leben im Reperichrade unter fich, und laffet fic icon feben, aber es ift Benus ein Beib, fo bentet ber Runftler, er habe ben Schat; aber ber hungrige Mercurius verfchlinget bie Benus in sich, so wird aus bem Kind ein schwarzer Rabe; so ange fet Dare ben Mercurium in fich, bis er fchmach wirb, und ergiebt fich bem Tobe: fo geben bie vier Elementa von ihm que; alsbann nimmt die Sonne bas Rind in ihre Eigenschaft, und stellets bar in einem jungfraulichen Leibe im reinen Glement: benn in Martis Eigenschaft gundet fich bas Licht an, fo ift bas rechte Leben geboren, und ftehet im reinen Glement, tein Born noch Tob tann bas gerbrechen.

77. Bunderlich ifis vor ben Augen der Bernunft, daß Gott einen solchen Proces mit der Bieberbeingung des Menschen in Christo gehalten, daß er sich in solcher armseligen und verachteten Gestalt bat in menschlicher Eigenschaft offenbaret, und sich verspotten, hobenen, geißeln, kreuzigen und tobten fassen, dass begraben, und ift aus bem Grabe gegerstanden, und bat vierzig Tage auf Erden gewandelt nach seiner Ausgrstehung, ebe er ist in sein sichtbar Reich

eingegangen.

78. Die Vernunft ift also blind, baß sie nichts von ber ewisgen Geburt verstehet; weiß auch nichts vom Paradeis, wie Abam im Paradeis gespesen, und wie er gefallen, und was der Fluch der Erde sei: so sie das verstünde, ware ihr der ganze Proces offenbar. Wie die ewige Ceburt in sich selber ift, also ist auch der Proces mit der Wiederbringung nach dem Falle, und also ist auch der Proces der Weisen mit ihrem Lapide Philosophorum, es ist tein Punkt im Unterscheid darzwischen, denn es ist alles aus der ewigen Gedurt geurständet, und muß alles eine Wiederbringung auf einerlei Weise haben.

79. Darum so ber Magus will bas Parabels im Fluche ber Erbe wieder suchen und finden, so muß er erstlich in ber Person Christi einhergehen; Gott muß in ihm, verstehe im innern Mensschen offenbar sein, bag er bas magische Seben hat; er muß mit seinem Furhaben umgehen, wie bie Welt mit Christo gethan hat, so tann er bas Parabels sinden, da tein Tod innen ist.

80. Ift er aber nicht felber in berfelbigen Geburt ber Wieberbeingung und gehet nicht felber in bem Wege, barauf Chriftus auf Erben ging, bag er alfo in Chrifti Geift und Willen einhergehet, fo laffe er bas Suchen nur bleiben, er findet nichts als nur den Tod und Fluch Gottes, melbe ich ihm treulich; benn das Perlein, davon ich schreibe, ist parabeisisch, das wirft Gott vor Leine Saue,

fonbern giebts feinen Rinbern gum Liebefpiel.

81. Und obwohl an diesem Orte mochte also viel gemeldet werzben, daß die Vernunft offene Augen bekame, so ists doch nicht zu thun; benn der Gottlose wurde badurch nur deger und hoffartiger: barum weil er bes Paradeises nicht werth ist, auch nicht darein tommen kann, so wird ihm auch kein himmlisch Reinod gegeben, und darum verdirgets Gott, gestattet auch dem nichts davon zu rezben, als magisch, dem er es offendaret, darum kommt Keiner darzu, er werde denn selber ein Magus in Christo, das Paradeis sei denn in ihm im innern Menschen offendar, so mag ers sinden, so er aber darzu geboren und von Gott erkoren ist.

### Das 8. Kapitel.

Wom sulphurischen Sube ber Erbe; wie bas Bachsen in ber Erbe sei, und auch die Scheibung ber Geschlechter.

#### Eine offene Pforte ber meifen Sucher.

Der Lefer betrachte nur bas, mas vornen vom Centro ber Gebazrung aller Wesen geschrieben ift, so kann er allhie leichtlich fortkommen. Alles bas, was corporlich ift, es sei ein Geist ober Leib, bas stehet in einer sulphurischen Eigenschaft, ber Geist in solcher geistlichen, und ber Leib aus bem Geist in einer solchen corporlichen Gie

genschaft.

- 2. Denn alle Dinge find von bem ewigen Geiste geurständet, als ein Gleichnif des Ewigen: bas unsichtbare Wesen, welches Gott und die Ewigkeit ist, hat sich in seiner eigenen Begierde in ein sichtbares Wesen eingeführet und mit einer Zeit offenbaret, also daß er sei in der Zeit als ein Leben, und die Zeit in ihm als stumm. Gleichwie ein Meister mit seinem Werkzeuge sein Wert machet, und das Werkzeug ist am Weister stumm, und ist doch das Wachen, der Meister führet das nur.
- 3. Also sind alle Dinge in Bahl, Maak und Gewichte nach wigen Gebarung eingeschlossen, Sap. 11, 22, die laufen in

ihrer Bertung und Gebarung nach ber Ewigleit Recht und Gigenfchaft, und über biefes große Bert hat Gott nur einen Ginigen Meifter und Schniger geordnet, ber bas Bert tann allein treiben, bas ift fein Amtmann, ale bie Seele ber großen Belt, barinnen alle Dinge liegen, als bie Bernunft. Ueber Diefen Amemann hat er ein Bilo feines Gleichen aus ihm geordnet, ber bem Umts manne pormobelt, mas er machen foll: bas ift ber Berftand, als Gottes eigen Regiment, bamit er ben Amtmann regieret.

4. Go zeiget nun ber Berftand bem Amtmann, mas jebes ' Dinges Gigenschaft fei, wie die Entscheidung und die Gradus aus einander geben, benn im fulphurifchen Leibe fteben und liegen alle Dinge, und Mercurius ift bes Sulphurs Leben, und bas Salg ift bie Impression, bag bas Corpus nicht zerftaubet, bag ber Beift in einem greiflichen Befen ertannt wirb. Des Mercurii Gigenicaft ift in bem Sulphur, gleich als ein Sieben eines Baffers, Sulphur ift baffelbe Baffer, barinnen ber Mercurius fiebet, machet immerbar zwo Gestaltniffe aus bem Baffer, als eine olitatis fche lebenbige, aus ber Freiheit ber gottlichen Rraft Gigenschaft, und eine tobtliche, aus ber Berbrechung im Feuer im falnitrifchen Schrade.

5. Die olitatifche ift in Steinen, Metallen, Rrautern, Baumen, Thieren und Menichen; und die tobtliche ift in ber Erbe, im Baffer, im Seuer und Luft: alfo ift die oktatifche Eigenschaft in Diefen vier Geftalten, als in Erbe, Baffer, Feuer und Luft, als ein Beift ober Leben; und biefe vier Eigenschaften find als ein tobter Leib, in welchem bas Del ein Licht ober Leben ift, baraus bie Bes gierbe als bas Bachfen entftebet, als ein Grunen aus biefer tobte lichen Gigenschaft, als bas vegetabilische Leben, ein Grunen und

Bachfen aus bem Tobe.

6. Nun mochte aber bie olitatische Eigenschaft auch tein Leben fein, fo fie nicht in ber Angft bee Todes mare: Die Angft machet fie audliend ober beweglich, baf fie will aus ber Ungft flieben, und

bringet aus, bavon bas Bachfen entftebet.

7. Also muß ber Tod eine Ursache bes Lebens sein, bag bas Leben beweglich fei, fo ift ber Mercurius bas rechte bewegliche Les . ben. In ber tobtlichen Eigenschaft ift er bose, und beißet bas Les ben bes Tobes, ber Solle und bes Borns Gottes; und in ber olis tatifchen Eigenschaft ift er gut, aus Gewalt ber Sanftmuth unb Rreibeit Gottes: und ift bes Amtmanns Wertmeifter, bamit ber Amtmann im vegetabilifchen Leben bie Grabus unterscheibet, bas lebendige von bem tobtlichen, bie himmlifche Befenheit von ber tobts lichen ober irbifchen; und ordnets in zwei Reiche, als bas Gute im Dlitatischen in ein Simmlisches, als in ein Licht, und bas Tobtliche in die Finfternig.

8. Diefe zwei Reiche fteben in einander in ftetem Streite, und ift ein ftetes Ringen in ihnen, als ein siebend Wasser beim Reuer, ein jebes fiedet in seiner Eigenschaft, als das ollicities in Freue dem und Sanstmuth, und das todtliche in Angst der Finsteinis, und ist doch eines des andern Ursache, das Licht ift der Finsteinis als der Angst ihr Dod, Sterben und Verderben! denn im Lichte hat der Angst ihr Bod, Sterben und Verderben! denn im Lichte hat der Angst keine Gewatt, sondern sie wird in die Erhebung der Freude Ursache, sonst ware ber Freude Ursache, sonst ware beine Freude Ursache, sonst wie Lual der Angst machet sie erhebend, als ein Lachen: so ist die Angst als die Finsternis der olltätischen Eigenschaft Tod und Verderben, deum so sie die der Verderben, denn so sie die der Verderben, denn so sie der der Verderben, denn so sie der Verderben, denn so sie der Verderben, und matht aus dem Dele eine Sissignal, als einen finstein Geift und Leib, gang irdisch als Abain warb, da er

in bue Bofe' imaginitte.

9. Und ift uns boch nicht ju ettennen , bag bie ofitatifche Gigenicaft ein Bifequall an fich 'nehme', fonbern' ber Dercurius, all Das Reuerleben, fubret fich' in ble Ungft und vergiffet ber Beit Des fent, was ber außere Dercutius'in feinet eigenen Begierbe feller machet, bas ift, er gebet vom innern olifatifcen Bifen aus, bleibet bas Innere in fich underbegfich fleben, und icheibet fic ber Beit Befen und Geiff von ber Emigleit Wefen und Geift; und ift both tein Abtrennen, fondern' bleiben zwei Principla in Ginem Befen, Da boch zwet Wefen find, aber eines ergreifet bas anbre nicht, gleiche wie die Beit nicht die Ewigkeit ergreifet, benn alfo erftarb auch Abam uith Eon; ber feelifche Mercurius ging aus bet Ewigteit Befen mit feiner Imagination in der Beit Wefen, ale in bie Angftquaal, ta verlor ber Emigteft Befen ihren Subter, und ben brachte Chriftus mit bem gottlichen Borte ober Mercutto hermieber, fo betam ber Emigleit Befen, welches in Abam mar von bem feelischen Dercurio verlaffen worben, wieder bas Leben; und alfo miffen wir, bas in bem angftlichen Mercurio ber Ewigtelt Befen, gleich als im Saluffe bel Tobes, verborgen lieget.

10. Und bas ift unfer Schreiben und Lehren, wie man ben giftigen Mercurium mit selner Begierbe konnte babin bringen, bas er mit seiner Begierbe wieber in ber Ewigkeit Wesen, als in bas Berschlossene eingehe, und ber Ewigkeit Wesen wieber zu einem Leibe annehme, und mit demselben ber Zeit Wesen tingire und in Eines bringe, bag bas ganze Corpus der innern und außern Welt nur Eines seit das nur Ein Wille im Geift sein liebehunger, so machet ihm berselbe hunger auch nur einerlei Wesen, so isset beit von seisnem Leibe, also mag hetnach keln boser Wille mehr barein kommen.

11. Alfo verstehen wir, daß Freud und Leid, Liebe und Feindsfchaft, alles durch Imagination und Lust urftande, denn in der Lust gegen Gott, als gegen der freien Liebe, entstehet das Freudensreich mitten in der Todesangst; und so die Begierde aus der freien Liebe ausgebet in die Todesangst, als in die Quaal der Finsternis,

for wird, bie Benterbe mit ber Mobesquinal gefüllet; affor qualificiret

auch ber Mercurius in Tobesquaal.

12. Alfo fagen wir mit Grund', bag tein Ding fi bofe fei, et lieget ein Gutes barimen, aber bie Botheit ift beffen nicht fablas item in bem giftigen Mercurio lieget bad geofte Berleinfleinob: fo bemfelben mag fein giftiger Bille in buffelbe eingeführtet merben, fo offenbaret er felber bas Pertein, benn et transmutiret fich felber, wie in ber Gebe jut feben ift, ba ber Mercurius fein Perlein fus det, und im groben Steine an Golbe und andern Detallen machet,

alles nachbentimie ber Sutphur an jebem Det ift.

13. Denn es ift ein ftetiges Ringen in ber Cibe, bie Emige Beit febnet fich burch bie Beit ber Citelfeit los gu werben; und in ihrem Sehnen ergiebet fie fich bem Mercuvio ale ihrem Leben und Bertmeifter eint und wenn es ber Mereucius in feinen Sunger betommt, fo wird er freudenreich, und machet biefelbe freie Luft in fic leiblich, badtift Goth und Siber, neben andern Detallen und auten Rrautern, alles nach Gemalt jebes Orts. Bie ber Gub an iedem Det ift; fo ift auch das Metall, alles nach ber Eigenschaft ber fieben Geftatte ber Raturs welche Geftalinif an' einem Drie Primas ift: nach berfeiben Gigenschaft wächst auch ein Metall, auch Reduter: und Baume.

14. In Diefem ift bem Mebico ju merten unb' ben Unterfcheib Lennen gut lernen; mas in jedem Dinge, bamit er Lutiren will, fut eine Sigenfchaft bie ftartfte fei; fo er bas nicht wif, wirb er oft feinem Datienten ben Tob geben. Anchilft ihm ju miffen, baff'er bes Datienten Eigenschaft ertenne, und welcher Seftalt Gigenschaft unter bem fieben Geffalmen ber Ratur ber Mercurius im Gulphur fei; benn ein fold Salg machet er auch; fo ihm nun ber Debicus ein mibermaetig. Salg eingiebt; fo wird ber Mercurius bavon nur febrer ers auenet und wird giftiger: fo er aber fein eigen Galg nach feiner Gie genichaft (barnach ihn hungert) mag betommen, fo erfreuet er fich,

und laffet feinen Giftquaat in Martis Feuer finten.

15. Aber ber rechte Medicus hat eine andere Rur, er führet feinen : Mercuvium, damit er will kuriren, vonebe aus ber Tobesangft in bie Freiheit, ber mag furiren, bas anbere ift gefahr= lich und ungewiß; trifft ere ja, fo ifte ein Glud und unbeftanbig Befen, und mag teine Reantheit aus bem Grunde ausführen, benn der außere Mercurius ift verfchloffen, er tunn nicht weiter eingreis fon als in die viet Clementa in das todtliche Wefen, in dem fiderifchen Leibe vermag ere nicht; aber fo er umwendet und in bie Liebe eingeführet wird, wie oben gemelbet, fo greifet er bie Burget und ben Grund an, und renoviret bis an die gottliche Rraft an bas ans bre Principium.

16. Deffen haben wir ein icon Erempel an ber blubenben Erbe, an ben Rrauternt benn in ber Erbe ift ber Mercurius irbift und giftig; weil ihn aber die Sonne tingiret, so greift er nach der Sonne Kraft, nach ihrem Lichte, und fichret das in seine hungerige, seurige Martisbegierde, in sein Salz, als in sein corporlich Besen ein, als in Sulphur, der seine Mutter ist; und führets mit seinem Dreben in der Essenz um, als ob ers mit kochte: so greiset alsdann die Freiheit als die hochste Krast nach ihrer Eigenschaft, als nach der solarischen, und ergreiset den Mercurium mit.

17. So nun ber Mercurius in sich bas himmlische schmedet, so wird er also begierig nach ber Kraft ber Liebe und zeucht dieselbe in seine Begierde, bavon transmutiret er sich, und seine Salz, sowohl seine Mutter ben Sulphur, in eine liebliche Quaal: und so nun die Freiheit also in ein bewegend Leben mit dem Mercurio einzgesühret wird, so ist sie freudenreich, und in ihrer Freude aufgehend, als ein Schein aus dem Feuer, und bringet durch den Schweselsgeist im Salze aus: also ist das Bachsen der Burgel, und davon bekommt die Wurzel einen solchen lieblichen Geruch und Schmack; denn im Urstand ist des Salzes Schärse in der ersten Impression vom Saturno, eine Schärse der Todesangst; und allhie wird es gu einer lieblichen Kraft, denn aller Geschwack in Kräutern ist Salz.

18. Also verstehet weiter mit der Burgel in der Erde: wenn die innere Kraft von der Freiheit in des Mercurii Eigenschaft, welscher aniho transmutiret ist, also aus sich jur Offenbarung der Gotts heit dringet, so dringet der Sonne Kraft gegen der gottlichen Kraft, und eignet sich mit großer Begierde in die höchste himmlische Tinsctur, und zeucht die mit ihrer Begierde gegen ihr, als aus dem its

bifden Leibe in einen folarifden.

19. Also zeucht die Sonne die Kraft aus der Wurzel der Erbe, und der freudenreiche Mercurius gehet mit auf, und zeucht immer der Sonne Kraft an sich von oben, und von unten zeucht er seine Mutter, als den Schwesel aus der Erde, an sich: allba gehen alle sieden Gestälte der Natur in der Freudenreich im Ringen mit auf, eine jede will die gberste sein, denn also ists im Geschmade, als in der Gedärung der Natur; und welche Gestaltnis in der Ratur die oberste wird, nach deren Geschmadt wird das Salz im Schwessel, ein solch Kraut wächst aus der Erde, es sei gleich was es wolle. Wiewohl aniso ein jedes Ding aus seiner Mutter urständet, haben doch alle Dinge also ihren Urstand genommen, und nehmen ihn noch also, denn es ist der Ewigkeit Recht also.

20. Nun ist der halm oder Stengel zu betrachten. Benn bas Kraut oder der Zweig aus der Erde stehet, so kommte anfanglich im untern mit weißer Gestalt, und weiter hinauf mit brauner, und oben mit gruner Farbe, das ist nun seine Signatur, was im innern in der Essenz für eine Gestaltniß in der Quaul sei. Die weiße Farde des Zweigleins ist aus der Freiheit der Liedelust, und bie braune ist die irdische vom Saturno, von der Impresson, und vom Grimme bes Martis; und tie grune, welche oben ausfahret, ift bes Mercurii in Jovis und Beneris Geftalt.

- 21. Denn Jupiter ift Kraft, und Benus ist Liebebegierbe, bie eilen gegen ber Sonne, als gegen ihrer Gleichheit; und ber himsmel, ber aus bem Mittel bes Wassers ift erschaffen, zeucht ihm sein blaues und grunfarbes Röckein an, nach ber Sterne Macht. Denn ber Sternengeist nimmt bas neue Kind auch an, und giebt ihm seinen Geist und Leib, und erfreuet sich darinnen: ist geben die Gestätte im Ringen, und Mercurius ist der Werkmeister und Entscheider; Saturnus impresset; Jupiter ist die liebliche Kraft im Sulphur; Mars ist der Feuerquall, als die Macht im Sulphur; Beznus ist Wasser, als die Lebt, und Seben; Luna der Leib, und Sol das Herz, als das Centrum, da alle Gessstätte hindringen.
- 22. Alfo bringet bie außere Sonne in bie Conne ins Rraut, und bie innere Sonne bringet in bie außere, und ift ein eitel Beschmack und Liebhaben, eine Effeng bie andere. Saturnus macht fauer, Jupitet macht lieblichen Geschmad, Mars macht bitter von feiner peinlichen Art, Beuus macht fuß, Mercurius unterscheibet ben Befchmad, Luna faffete in ihren Gad und brutete, benn fie ift irdischer und himmlischer Eigenschaft, und giebt ihm bas Menstruum, barinnen die Tinctur lieget. Alfo ifte ein Treiben im Gefchmade, iede Gestalt eilet dem fußen Waffer und der Sonne nach; Jupiter ift freundlich, und gehet mit ber Liebebegierbe oben aus im fufen. Quallwaffer, barinnen muthet Mars und bentet, er fei herr im Hause, weil er den Feuergeist im Sulphur führet, beffen erschricket Mercurius, baf ihm Mare Unruhe machet, und Saturnus machet ben Schrad nach feiner ftrengen Impreffion leiblich, bas find tie Rnoten am Salme, und ift ber Schrack falnitrifc, nach ber brte ten Beftalt ber- Natur in der erften Impreffion jum Beiftleben, als in ber Angfigeftalt, bavon ber Gulphur urftanbet; und im Schrade gehet Mercurius im Salniter auf die Seiten, und nimmt in fic mit die Benus, ale bie Liebebegierbe, bavon machfen 3meige und Mefte am Salme, Stengel ober Baume, und mas bas bann ift, Rrauter, Baume ober Salme, und ift jeder Aft alebann gleich bem gangen Gemachfe.
- 23. Allein die Sonne nimmt bem Marti immer mahlig seine Gewalt, bavon der Salniter erlischet, und Mart seine bittere Eigenschaft verlieret: aledann ergiebet sich Jupiter und Benus im Mondensacke der Sonne ganz ein, so nimmt die außere Sonne die innere Sonne janz ein, verstehet die innere Sonne ist ein Sulphur im Mercurio, und ist der gottlichen Kraft Eigenschaft aus der Freis heit Gottes, die sich allen Dingen einbildet und allen Dingen Kraft und Leben alebet.

24. Wenn nun biefes gefchieht, baf Jupiter und Benus fic ber Sonne Gewalt bat einergeben, fo treibet Zwiter nicht mebe tuber fich, fonbern Dars und Mercurius breben ben Salm von une nen auf immer fehrer in die Bobe. Jupiter bleibet oben in ber inwern und außern Sonne Rraft fteben, allba ift Die liebliche Coninction mit ber Beit und Emigfeit.

25. Allda fiehet fich die Ewigkeit in ber Beit in einem Bilbe, und allbie gehet auf bas Parabeis; benn ber Sulphur und bas Sale im Gulphur merben alibie in Parabeis transmuttret, und bie parabeifische Freude im Geruche und Gefchmade bringet aus fich, bas ift nun ber Rolben ber Blume, barinnen bas Rorn machfet; ber liebliche Geruch ift auf einem Theil, als aus ber gottlichen Rraft, aus ber Freiheit parabeifisch, und auf bem anbern Theil nach

ber außern Sonne und nach ber außern Belt irbifch.

26. Die himmlische' Eigenschaft stellet ihre Signatur mit ben iconen Karben ber Blattlein an ben Blumen bar, und bie irbifche mit bem Laube um bie Blumen. Beil aber biefes Reich ber du-Bern Welt nur eine Beit ift, in welcher der Fluch ift, und Abam im Parabeis nicht bestehen konnte, fo gehet Die parabeifische Gigenfchaft mit ihrer Signatur bald bahin und transmutiret fich in bas Rorn, bas ba in ber Blume machft: allba innen lieget bie Eigen-Schaft ber innern und außern Sonne, als ber innern und außern Rraft, eine jede Gigenschaft in ihrem Principlo; benn Gott hat bie Erbe verflucht, barum foll Niemand benten, bag bas Meußere gottlich fei, allein bie gottliche Rraft bringet burch und tingiret bas Meufere, benn Gott fprach: Des Beibes Saame foll ber Schlange den Ropf gertreten. Ben. 3, 15. Das geschieht nun nach bem Kluch in allem Dinge, bas fich ber Gottheit nabet; barinnen ber Mercurius eine Gift ift, bem gertritt Gott mit ber 'innern und qu= Bern Sonne ben Ropf und nimmt ihm die giftige Dacht im Borne.

27. Wenn ihre boch wolltet verfteben lernen, lieben Berren und Bruder, womit ihr kuriren follet, nicht mit dem zornigen Mercurio, ber in manchem Rraute eine bofe Giftquaal ift, fondern mit bem innern Mercurio. Wollet ihr Doctor und Meifter beißen, fo follet ihr auch wissen, wie ihr den außern Mercurium möget im Sulphur in bie Liebe transmutiren, bag er von ber Angfiquaal erlediget und in eine Freudenreich gefetet wird, als bas Irdifche in ein himmlifches, ber Tod in ein Leben, bas ift euer Doctorat im rechten Berftanbe, und nicht burch ben Umtmann ber Bernunft

allein.

28. Gott hat ben Menfchen über ben Amtmann gefetet, und in ben Berftand, ale in fein eigen Regiment, geordnet; er hat bie Gewalt, bie Ratur ju transmutiren und bas Bofe in ein Gutes gu fegen, fo er aber fich felber guvor hat transmutiret, anders kann er nicht: also lang er im Berstande tobt ift, also lange ist ex

bes Antmanns Anecht und Diener; wenn er aber in Bott lebenbig wird, fo wird ber Amtmann fein Anecht.

29. Ihr ftolgen Sintlein, last euch fagen: bie Soffart und einm Ehre, auch die iedische Fleischeswollust lieger ench im Boge, bag ihr in ben Geheimnissen nicht Meister, sondern blinde Kinder seit; ihr wollet die Sande nicht an die Kohlen legen, aber das Gelb nehmet ihr von den Elenden, und gebet manchem, daß es wicht befere wiere, er hatte es nicht getauft, dafür ihr sollet schwere Richen kingt geben.

30. Utfo ifte ingleichem mit bem sulphurischen Sube in der Erbe mit den Metallen. Die Araft ift in den Metallen starter als in Arantern, die Aincen ift mehr himmlisch als irdisch; so ihr der Künster it wehr himmlisch als irdisch; so ihr der Künster ju Hilfe tommt, so transmutiret sie sich seider, als das Jedische in ein Himmlischen, welches das an vielen Enden ohne des Künstlees Art gesthiebt, wie man denn siehet, wie der Wertweise im Sulphur in seinem Gube die himmlische Ainctur ergreiset, das met er sein gemacht Wesen, welches er im Sulphur machet, sa wie und bei bieder transmutiret, durch der Linctur Gewalt, verstehet durch das Afiejt der himmlischen Gigenschaft; denn aus der Erde, ober aus der eridteten Gigenschaft im Sulniter, mag kein Gold werden, dem es ist nichts Fixes darumen.

31. So ift uns bieser Proces bes Subes in bee Erbe im Sulphur also zu betrachten. Wo das Erbreich an einem Orte finisphartisch in saturnalischer Eigenschaft ist, da die Sonne das Oberresziment innen führet, da ist ein soldzer Sud. Die außere Sonne dungert nach der innern, die im Centro im Sulphur in ihrem eigen wen Principio wohnet, und ihre Begierde gegen der Zeit sehet, denn die Zeit, ats die Kreatur, sehnet sich nach der Ewigkeit, als nath der Freiheit, dom der Eitelkeit los zu sein, wie die Schrift meldet. Rom. 8, 22.

32. Allba giebet sich bie Freihelt in ben sotarischen hunger im bie Beit: wenn dieses Mercurtus schwecket, so wird er freudenreich; und brebet sein Bad in der Freude, so impresse Saurmus die Sanstmuth, und Mars, welcher im mercuriatischen Kade in der Impresson entstehet, der giebet die Feuerseele darein, daß es ein Treiben und Bachsen ist, denn die Freiheit dringet in des Mercusrii Eigenschaft aus sich, und Mercurtus scheidet immer den Saurenum und den Marrem davon; denn er will ein schön Kind haben zu seiner Frende. Die Benns läst er am Kinde bleiben, denn sie dem Kinde in Eigenschaft verwandt; das Kupfer ist dem Golde am nächsten wegen der Materia, ihm sehiet nur die Tinctur; Mars hats zu hart im Besit: mag der davon gebracht werden, so ist Sold, welches der Artista wohl verstehet.

33. Mart ift nach Benere bem Golbe verwandt, benn er bat Benut in feinem Grimme verschlungen, und brauchet fie gu feinem

Leibe, er hat sonft in seiner Selbsteigenschaft tein leiblich Wesen, benn er ist nur Grimm, ber verzehret; er macht ihm den Leib aus Beneris Wasser, das schlinget er in sich, und Saturnus machts ihm leiblich, darum besubelt er ihm sein Eisen also mit Ruste, das ift seine Eigenschaft, als ein Fresser seines Leibes; aber Benus ift lieblich, und macht in ihm das Wachsen, er frisset wieder, was Besneris Sigenschaft in ihm machet, benn Benus in saturnalischer Sigenschaft ist des Martis Speise, darum ist dem Artisten zu dens ken, was im Marte liege; hat er nur die solarische Tinctur, er darf nichts mehr darzu, daß er nur dem Marti seine Sewalt mag neh-

men, benn von ber Benus bat Dars feine Babe.

34. Mars ift in feiner Gelbsteigenschaft nur fprobe, giebet bie Barte ale ein Feuer thut, aber Saturnus ift bas Impreffen aller Dinge; Benus darf auch nur, die Tinctur, fo ift fie volltommen: darum folls der Runftler recht verfteben, wo die Möglichkeit liege, als im Sulphur, wo Saturnus ben Sulphus im Bauche bat, und Mercurius feine Karbe feben läßt; allda ift er im Willen, tann aber nicht, benn Saturnus balt ihn in fich zu bart gefangen. ihm aber ber Runftler ju Sulfe fommt, bag er fein Rab mag gwingen, und giebet ibm feiner Mutter Speife, welche fie im Centro verborgen bat, fo wird er ftart, und wirft Saturnum meg und offenbaret bas Rind, benn alfo ifts auch in ber Erbe, wo Mercurius in feiner Mutter, als im Sulphur, lebendig ift, bag er nicht gehalten wird, baf er in feinem Sunger nur mag Benerem erreis den zu einer Speife, die Sonne wird balb icheinend merben: benn in Beneris Sanftmuth blidet fie hervor; er tochet seine Speise mit feinem eigenen Feuer, er barf feinen Runftler bargu, welches bem Runftler mohl zu merten ift, benn er bat feinen Martem in fich.

35. Wie nun der Sud in der Erde ift, also ist auch der über ber Erde. Wenn die Frucht aus der Erde wachst, ist sie ansanglich herbe und ditter, auch sauer und widerwartig, wie der Apfel auf dem Baume ist; denn Saturnus hat im Ansange das Regisment, er zeucht es zusammen und Mercurius formiret es; Mars giebet dem Mercurio das Feuer, welches Saturnus in seine kalte Eigenschaft nimmt, Benus giebet den Saft, und Luna nimmt es alles in ihnen Leib, denn sie ist Mutter, und nimmt den Saamen aller Planeten in ihr Menstruum ein, und brutets; Jupiter giedet Kraft darein, und Sol ist der König darinnen: aber im Unfange ist Sol schwach, denn die Materia ist zu sehr irdisch und kalt.

38. Nun lieget bas ganze Wesen mit seinem Sube im Leibe bes Sulphuris, und im Sulphur macht ber salnitrische Schrack in Martis Rade nach jeder Eigenschaft ein Salz, denn der Schwefel verwandelt sich in Salz, das ist in Geschmack; und in demselben Geschmack, in der sulphurischen Eigenschaft, ist ein Del im Centro verboraen, das urständet von der freien Liebeluft, als aus der Ewig-

teit, und offenbaret sich mit einem außerlichen Wesen in der Beit, bas ist die Offenbarung Gottes.

37. Run ist in demselben Dele der Hunger, oder die Liebebes gierde nach dem Wesen der Zeit, als nach der Offenbarung der Gottheit. Dieselbe Begierde greifet in der Zeit Wesen wieder nach ihrer Eigenschaft, als nach der Sonne; und der Sonne Eigenschaft greift nach dem Dele im Centro der Frucht, und sehnet sich heftig darnach, und ergiebet sich in die Frucht, und sauget die Kraft in sich, und giebet sie in ihrer Freude aus, in die strenge Eigenschaft der Frucht, und sanftiget sie alle mit der Liebe, welche sie im Centro im Dele der Freiheit empsahet. Also wird eine Frucht, welche ansfänglich sauer und herbe ist, ganz lieblich und süs, daß sie der Wensch essen aus. Und also ist die Reifung aller Krüchte.

38. Nun werbet ihr an ber Signatur im Teugern bie innere Gestaltniffe feben, benn bie Gestaltniffe im Salze, ale in ber Kraft,

erzeigen fich außerlich.

39. Der Karben find gemein vier, als Beif, Gelb, Roth und Grunlich. Rach welcher Satbe nun bie Frucht, ale ein Upfel, am meiften figniret ift, barnach ift auch ber Gefchmad im Salze, als weiß, mit einer flaren, subtilen Saut, in etwa ein wenig buntel, gie= bet Sufe, die ift Beneris Eigenschaft; ift ber fuge Befchmack ftark und fraftig, fo ift Jupiter machtig barinnen; ift er aber fcwach und etel, fo ift ber Mond ftart barinnen; ift fie aber hart und etwas braune garbe, fo ift Mars ftart barinnen; ift aber bie weiße Farbe graubraun, fo ift Saturnus ftart barinnen. Benus giebet weiße Farbe, Mars roth und bitter am Gefchmade, Mars macht Beneris Farbe licht, Mercurius giebet vermengte Farbe, und eroffs net im Marte bie grune, Jupiter neiget jur blauen, Saturnus gur fowarzen, fast grau: die Sonne macht Die gelbe Farbe, und giebet bie rechte Sufe im Salz, und bringet den lieblichen Beruch hervor, welcher aus dem Schwefel urftandet; Saturnus macht herbe und fouer; und ftellet fich jebe Eigenschaft im Meußern bar, wie es im Innern im Regiment ift, auch an ber Geftalt am Laube.

40. Man kann jede Burgel, wie fie in ber Erbe ift, an ber Signatur erkennen, wozu fie nute ift, eine solche Gestalt hat bas Kraut, und an ben Blattern und Stengeln siehet man, welcher Planet herr in ber Eigenschaft ist, vielmehr an der Blume; benn was für einen Geschmack bas Kraut und Wurzel hat, ein solcher hunger ist in ihm, und eine solche Kur lieget barinnen, benn es hat

ein fold Salz.

41. Das foll ber Medicus wiffen, was für eine Krantheit im Leibe fei entstanden, in was für einem Salze der Etel im Mercurio sei entstanden, daß er seinem Patienten nicht weiter noch mehr Etel eingibt; denn so er ihm das Kraut eingiebt, in welcher Eigensschaft der Mercurius vorhin einen Etel hat empfangen, so giebt er

ihme eine Bift, daß fich die Bift im Elei bes Corporis im Mereus rio sehrer entgundet: es sei denn baf er dasselbe Kraut in Alche verdvennet und ihm eingiebet, so verleuret der Gift des Eleis die Macht, denn bieleibe Afche ift der Eift des lebendigen Mercurii ein Lod. Das finden wir in der Magia gewaltig,

- 42. Der Mebicus miffe, bag alle Rrantheiten vem Etel in ber Geffaltnif ber Natur entfteben; ale wenn eine Beftalt im Leben bie oberfte ift: fo ihr alebann ein wibermartig Ding, bas ihrer Eigenschaft gang jumiber ift, mit Bewalt eingeführet wirb, es fei gleich bom Gestirne ober von ben Glementen, ober von ben fieben Biftalten bes Lebens, fo nimmte berfelben obern Biftalt, welche bes Lebens Subrer ift, feine Starte und Rraft in feinem Salge, fo bebet berfetben obern Geftalt Mercu jus an ju qualificiren, bas ift, ju hungern und ju etein; und fo er nicht feiner feibst Eigenschaft befommet, verftehet ter leibliden Beftatt, welche unter ben fieben Eigenschaften ober Bestalten Primas ift im Corpore, fo engundet er fich in feiner eigenen Gifiquaal nach feines Lebens Gigenfchaft, und treibet fich fo lange bis er feurig wird; fo ermedet er feinen eiges nen Martem und feinen 'eigenen Saturnum, welche ibn impreffen, und bas Rleifch im Corpore im Giftfeuer vergehren und bes Lichts Del gang vergehren: alebann erlifcht bes Lebens Licht, fo ifte geldeben.
- 43. Mag aber bie Gestaltnif bes Lebens, barvon ber Mercuschus im Etel in ber Angst und Gistquaal entgundet ift, berer Eigensschaft in seinen Hunger bekommen, bessen ber Geist und Leib Prismas ist: so krieget er seine eigene natürliche Speise, tavon er lebet, so erfreuet er sich wieder und last den Etel von sich, sa zergebet der Etel und wird ausgespeiet; aber der Medicus soll Acht haben, ob nicht dasselbe Ding, das er dem Patienten will eingeben, auch in seiner Eigenschaft start im selben Wesen sei, davon der Etel im Leibe ist entstanden.
- 44. Als, ich sehe ein Erempel: Esware ein jovialischer Meusch, ber empfinge seinen Ekel von lunarischer Eigenschaft, nun wüße ber Arzt, wie er seinen Ekel habe, und richtete ihm eine jovialische Aur nach seines eigenen Geistes ober mercurialischem Hunger zu, das ware nun recht. Es ware aber des Monden Eigenschaft karf in dem Salze, das er dem Ekel wollte eingeben: ist giebt er ihm Ekel ein. So aber die jovialische Aur vom Monte frei ware. so nimmt der jovialische Mercurius seine eigene Speise mit großer Begierde ein und verlässet den Ekel. Also ists auch wit den Krankbeiten, welche im Salniter als vom Erschrecken entstehen; da geboret nur wieder ein solcher School darzu, wie der erste war, so ist die Kut school darz oder ein solches Kraut, da der Salniter in solcher Eigens schaft inne lieget, wie er im selben Wenschen lieget.

45. Ich weiß umb wird mir gezeiget, baf ber Gophift mich tabeln wird, bag ich fcbreibe, bie gottliche Rraft fei in ber Frucht, Gottes Rraft eineigne fich in bie Gebarung ber Natur. Bore, meint Lieber, werbe nur febend, Ich frage bich, wie ift bas Parabeis n biefer Welt gewefen? Ifte auch in ber Ratur offenbar gemefen, ifis auch in ber grucht gewefen, ifte in ber Belt ober außer ber Belt gemefen? Ift bas Parabeis in Gottes Rraft geftanben, ober in ben Clementen? 3ft Die Rraft Gottes in Der Welt offenbar gemefen, ober verborgen? Dber, mas ift ber Aluch ber Erbe, und bas Austreiben Abams und Eva aus bem Parabeis? Go fage mit, mobnet Gott auch in ber Beit? Ift nicht Gott alles in allen? Es ftebet ja gefdrieben : Bin nicht iche, ber alles erfullet ? Ser. 28, 24. Stem : Dein ift bas Reich, bie Rraft und bie Berelichkeit, von Emig-Beit. Wattb. 6, 13.

46. Allhie befinne bich und lag mich ungetabelt. 36 fage nicht, bag bie Ratur Gott fei, viel meniger bie Rrucht aus ber Etbe; fondern ich fage, Gott giebet allem Leben Rraft, es fei bos ober aut, einem jeben nach feiner Begierbe, benn er ift felber alles, wieb aber nicht nach allem Befen Gott genannt, fondern nach bem Lichte, bamit mobnet er in fich felber, und fcheinet mit ber Rraft burch alle feine Befen; er eineignet feine Rraft allen feinen Befen und Berten, und ein jebes Ding nimmt feine Rraft an- nach feiner Eigenschaft; eines nimmt Sinfbernig, bas anbere Licht; feber Sunger begehret feiner Eigenschaft, und bas gange Wefen ift boch alles Sottes, es fei bos ober gut: benn von und burch ibn ift alles; mas nicht feiner Liebe ift, bas ift feines Bornes.

47. Das Parabeis ift noch in ber Beit, aber bet Denich ift nicht barinnen, es fei benn baf er aus Gott wiebergeboren werbe, fo ift er nach berfelben neuen Biebergeburt barinnen, und nicht mit bem vierelementifden Abam. Wenn wir uns body eines wollten lernen tennen, und verftundens boch an bem gefchaffenen Wefen.

48. Sebet, im Saturno lieget ein Gold verschloffen, in gang unnchtbarer Farbe und Geftalt, bas wohl feinem Detall abnlich febet: und wenn mans gleich ins Feuer bringet und gar zerfchmelzt, fo wird man boch nichts haben als ein unachtbar Wefen mit teiner Gestaltnif ber Tugend, bis ber Runftler barüber tommt, und ben rechten Proces mit ihm balt, fo wird offenbar, mas barinnen gemes fen ift.

49. Alfo auch ingleichen wohnet Gott in allen Dingen, und bas Ding weiß nichts von Gott; er ift auch bem Dinge nicht ofe fenbar, und es empfahet boch Rraft von ihm; aber nach feiner Eigenfchaft, entweder von feiner Liebe, eber von femem Geimme; und weven es nimmt, alfo fignitet fichs auch im außern, und ift boch bas Gute auch in ihm, aber ber Bosheit gleichwie gang verfoloffen; wie ihr beffen ein Erempel an einem Dornftrauche babet. und an andern fachlichten Dingen mehr, baraus boch eine ichone moblriechende Blume machft, und zwo Gigenschaften barinnen liegen, eine liebliche und eine feindliche; welche fieget, die bilbet die Rrucht.

50. Alfo auch ber Menfc mar eine fcone Parabeisblume und Krucht geschaffen; aber feine bornichte Gigenschaft erwedte ibm ber Teufel burch bie Schlange, verftehet bas Centrum ber grimmen Ratur Eigenfchaft, welches in feiner parabeififchen Quaal in ibm nicht offenbar warb; als aber fein Sunger in die bornichte, falfche Schlangeneigenschaft, als in Tob einging, fo brang bee Tobes und ber falfchen Schlange Eigenschaft in bes Teufels Begierbe in feinen Sun= ger ein, und erfullete Geele und Leib, alfo bub ber falfchen Schlange hunger in ihm an ju qualificiren, und machete ber Tob in ihm auf, fo verbarg fich bas Parabeis in ihm, benn bas Parabeis trat in fic ein, und ber Schlange Gift in bes Tobes Eigenschaft wohnete auch in fich, ist war es Keinbichaft.

51. So fprach Gott ju ibm : Des Beibes Saame foll ber Schlange ben Ropf gertreten, und fie wird ihn mit ber Tobesgift in bie Ferfe ftechen. Gen. 3, 15. Berftehet, bas verschioffene und im grimmen Tob gefangene Parabeisbild, in welchem bas Bort ber Gottheit, als der gottliche Mercurius regierte und wirkete, verblich, gleichwie bas Golb im Saturno verblichen ift, bag man nichts fiebet, als ein unachtbares Befen, bis ber rechte Runftler baruber fommt und ermedet mieber ben Mercurium in bem verfchloffenen Golbe, fo wird der tobte verschloffene Leib bes Goldes im Saturno wiederum lebendig: denn Mercurius ift fein Leben, der muß ibm wieder eingeführet werben, alebann blidet ber tobte Leib bes Golbes bervor und überwindet ben groben Saturnum, barinnen er verfchloffen lag, und transmutiret feinen unachtbaren gehabten Leib in einen fconen,

herrlichen, guldenen.

52. Also auch ingleichen ber Mensch lieget ist nach feinem Falle in einer groben, ungeftalten, viehifchen, tobten Bildnif verfoloffen : er fiebet feinem Engel gleich, viel weniger bem Darabeis. Er ift wie der grobe Stein im Saturno, barinnen bas Gold verschloffen lieget; feine Paradeisbildniß ist an ihm, als mare fie nicht, ift auch nicht offenbar. Der außere Leib ift ein ftinkenber Cabaver, weil er noch in bem Gifte lebet, er ift ein bofer Dornftrauch, aus bem boch etwan icone Roslein bluben und aus ben Dornen machfen, und bas Berichloffene offenbaren, mas in bem grimmen, giftigen Mereurio verborgen liege, ale lange bis der Runftler, ber ihn gemacht bat, über ihn tommt, und fuhret wieder den lebendigen Dercurium in fein verblichenes und in Tob gefangenes Gold ober Parabeisbildnif ein, bag das verschloffene Bild, welches aus gottlicher Sanfte muth und Liebewelenheit erschaffen mar, wieber im getilichen Dercurio, als im Borte ber Gotthelt, welches wieber in bie verichloffene Menfcheit einging, grunet: aledann transmutiret ber gottliche Mercurius ben grimmen Mercurium in seine Eigenschaft. So ift Christius, ber ber Schlange, als bem Gift und Tobe im Born Gottes, ben Kopf zertritt (verstehet ber grimmen Tobesmacht), geboren, und stehet auf ein neuer Mensch in Heiligkeit und Gerechtigkeit, ber vor Gott lebet, gleichwie bas perschlossen Gold aus ber irbischen Eigensschaft hervorblicket.

- 53. Und wird bem Kunftler von Gott erkoren hiemit klar angebeutet, wie er suchen soll, anders nicht, als wie er sich hat selber gesucht und in des klaren Goldes Eigenschaft funden: also ift auch diefer Proces, und nicht ein Funklein anders, denn der Mensch und bie Erde mit ihren heimlichkeiten liegen in gleichem Fluche und Tode verschlossen, und beharfen einerlei Wiederbringung.
- 54. Aber dem Sucher wird dieß gefagt, und will ihn treulich gewarnet haben, also lieb ihm seine zeitliche und ewige Wohlsahrt ift, daß er sich ja nicht ehe auf die Bahn mache, die Erde zu verschichen, und das Verschlossen berwiederzubringen, er sei denn selber zuvor aus dem Fluche und Tode durch den göttlichen Mercurium wiederzeboren, und habe die göttliche Plederzeburt in voller Erkenntsniß, sonst iks alles vergebens; es hitst kein Lernen, denn das er suchet, das lieget im Tode, im Jorn Gottes, im Fluche verschlossen; will ers lebendig machen und in sein Erstes seben, so muß dasselbe Leben in ihm zuvor offenbar sein; alsbann mag er sagen zum Berge: Hebe dich von dannen, und stürze dich ins Meer; und zum Feigenbaume: Es wachse hinfort auf dir keine Frucht, so wirds gesschehen.
- 55. Denn so ber gottliche Mercurius im Geiste lebet und offenbar ist, so alebann ber Seele Willengeist in etwas imaginiret, so
  gehet auch ber Mercurius mit ihm in ber Imagination, und ent=
  zundet den in Tod gefasten Mercurium, als bie Bleichnis Gottes
  oder die Offenbarung, damit sich ber lebendige Gott hat offenbaret.
- 56. Ich weiß und sehe es, daß der Spotter in des Teufels Decke mich noch mehr verdächtig machen wird, indem ich schreibe vom ihnern und außern Mercurio, und verstehe mit dem innern das Wort Gottes, oder den gottlichen Hall, als die Offenbarung der Ewigkeit des Ungrundes, und mit dem außern verstehe ich den Amtsmann in der Natue, als den Werkzeug, welchen das innere, lebens bige, kräftige Wort oder göttliche Hall schret, damit er machet und wirket; so wird mirs der Sophist übel deuten und sagen: ich versmenge es in Eines, und halte die Natur für Gott; wie mir zus vor Babel auch gethan hat. Dem sage ich, er sehe meine Worte recht an, und lerne es recht verstehen; denn ich rede hisweilen aus dem himmlischen Mercurio, und sehe einig denselben, und dann gar bald nenne ich den Werkzeug des himmlischen: darum habe er Icht auf den Verstand, ich schreibe nicht heidnisch, sondern theosophisch,

aus einem boberen Grunde als ber außere Westmeifter ift, und bann auch aus bemfelben.

### Das 9. Kapitel.

Bon ber Gignatur, wie bas Innere bas Aeufere bezeichnet.

Die ganze außere sichtbare Welt mit all ihrem Befen ift eine Bezeichnung ober Figur ber inneren geiftlichen Belt; alles was im Inneren ift, und wie es in der Wirkung ift, also hats auch seinen Charakter außerlich. Gleichwie der Geift jeder Kreatur seine innereliche Geburtsgestaltnis mit seinem Leibe darstellet und offenbaret,

alfo auch bas emige Befen.

2. Das Welen aller Wesen ift eine ringende Kraft, benn bas Reich Gottes stehet in der Kraft, und auch die außere Welt; und stehet vornehmlich in sieden Eigenschaften und Sestalten, da eine jede die andere ursachet und machet, keine ist die erse noch tette, sondern es ist das ewige Band: darum hat auch Gott seche Tage zum Wirken dem Menschen geordnet, und der siedente Tag ist die Bollkommenheit, darinnen die sechs ruhen; er ist das Centrum, da die sechs mit ihrer Begierde hinlausen. Darum hieß ihn Gott den Sabbat oder Ruhetag; denn darinnen ruhen die sechs Gestalten der wirkenden Kraft. Er ist der gottliche Hall in der Kraft, oder die Freudenreich, darinnen die andern Gestalten alle offenbar werden, denn er ist das gesaste Wort, oder die gottliche Leiblichkeit, durch welches alle Dinge sind zum Wesen erboren und aussummen.

3. Daffelbe gefassete Wort hat sich mit Bewegung aller Geftalten mit dieser sichtbaren Welt, als mit einem sichtbaren Gleicheniß offenbaret, daß das geistliche Wesen in einem leiblichen begreiftlichen offenbar stunde; als, ber innern Gestalt Begierbe hat sich außerlich gemacht, und stehet das Innere im Neuseren, bas Innere halt bas Neusere vor sich als einen Spiegel, barinnen es sich im der Eigenschaft der Gebarung aller Gestaltnisse besiehet; das Zenfexe ift

feine Signatur.

4. Alfo hat ein jedes Ding, bas aus bem Junern ift geberen worden, feine Signatur. Die oberfte Gestattnis, so im Geifte bes Birtens in der Kraft die oberfte ift, die bezeichnet bas Corpus am meisten; diefer hangen die anderen Gestattnisse an, wie man bas

an allen lebenbigen Rreaturen an Gestalt bes Leibes, an Sitten und Geberben fiebet; am Sille, Stimmen unt Sprachen, somobl an Baumen, Rrautern, Steinen und Metallen; als wie bas Ringen in ber Rraft bes Beiftes ift, fo ftebet auch bie Figur bes Leibes ba, und alfo ift auch fein Bille, alfo lange ber Gut im Geiftleben ale

lo feubet.

5. Go aber ber Runfiler barüber fommt mit bem rechten Dercurio, barinnen bet Gub ftebet, fo mag er Die ichmachfte Bestalt ju oberft breben, und die Bartefte ju unterft, alebann beforemt ber Beift einen anderen Willen, nach berfeiben oberften Geftalt, welche aubor mußte Anecht fein, die wied alsbann Serr in ben fieben Gefalten; wie Chriftus ju bem Rranten lagte: Stehe auf, bein Glaube bat bir geholfen, und er ftund auf: alfo ingleichen ift biefes auch, eine jede Bestalt bungert nach bem Centro; und bas Centrum ift ber Sall bes Lebens, ale der Mercurius, berfelbe ift ber Werkmeifter ober Formirer ber Raff. Go fich berfetbe Sall im Sunger ber niedriaften Gefalt in ber vingenden Rraft einergiebt, fo fcminget a feine Gigenschaft (verfiehet berfelben Bestalt Gigenschaft) in Die Sobe. Alfo bat ibm feine Begierbe ober Glaube geholfen. Denn in ber Begierbe fcwinget fich ber Mercurius in Die Sobe; bas mar auch in Chrifti Patienten alfo.

6. Die Rrankheit hatte fle eingenommen, und ber Gift bes Tobes hatte fich im Mercurio emporgefcomungen. Run hungerte aber bie Bestalt bes Lebens im Centro ibt ale eine verschmachiete und niedrige Eigenschaft nach ber Freibeit vom Efel tos ju fein; meil boch in Chrifto ber Mercurius in goulicher Gigenfchaft lebene dig mar, fo ging ber fcmache Sunger in Chrifte ftarten Sunger nach bee Menfchen Gefundheit ein ; ist empfing ber ichmache Sunger ben farten in ber Rraft, fo fprach ber gottliche Sall in Chrifto: Stebe auf, schwinge bich in bie Bobe, bein Glaube, bas ift, beine Begierbe, die du in mich einführeft, hat bir geholfen: Lut. 17, 19.

7. Alfo fchwinget fich bas Leben über ben Tob, bas Gute aber bas Bofe, und hinwieber bas Bofe uber bas Gute, wie im Lucifer und Udam geschah, und noch taglich geschieht, alfo figniret fich ein jebes Ding; welche Beftalt Primas wirb, die nimmt ben Belchmad, sowohl ben Sall im Mercurio ein, und figuriret bas Corpus nach feiner Eigenichaft. Die andern Geftalte bangen bet an ale Mitgehulfen, geben gwar auch ihre Signatur batein, aber famåalia.

8. Es find vornehmlich fieben Gestälte in ber Ratur, beibes in ber emigen und außeren, benn bie außeren geben aus ber emigen. Die alten Beifen baben ben fieben Planeten Ramen gegeben nach ben fieben Geftalten ber Datur, aber fie haben viel ein anders bae mit verftanden, nicht nur allein die fieben Sterne, fondern auch die fiebenerlei Eigenschaften in ber Gebarung aller Befen. Es ift fein Ding im Befen aller Befen, es hat die feben Eigenschaften in fich: benn fie find bas Rad bes Centri, bie Urfachen bes Sulphuris, in welchem Mercurius ben Gub in ber Angfiquaal machet.

9. Die fieben Gestalten find biefe, ale: bie Begierbe ober 3me pression beifiet Saturnus; in welche fich die freie Luft ber Ewiafeit mit einergiebet, Die helfet in ber Impreffion Jupiter, megen ber lieblichen Rraft, benn bie faturnalifche Rraft fchleufet ein, machet bart, talt und finfter, und verurfachet ben Gulphur, als bas Beiftieben, verstehet das bewegliche Geiftleben, als das natürliche: und die freie Luft machet, bag fich bie Impreffion febnet, von ber finftern berben Bartigfeit los zu fein, und beifet gar gut Jupiter, als eine Begierbe bes Berftanbes, melde bie Kinfternig eroffnet und einen andern Willen barin offenbaret.

10. In benen zweien Gigenschaften wird Gottes Reich als ber Urstand vorgemablet, und dann Gottes Bornreich, als ber finftere Abgrund, welcher eine Urfache ber Bewegniß im Saturno als in der Impression ist. Die Impression, als der Saturnus, machet bas Nichts, als die freie Luft beweglich und empfindlich, sowohl findlich; benn fie urfachet, bag Wefen wird, und Jupiter ift Die empfinbliche Rraft aus ber freien Luft jur Offenbarung aus bem Richts in Ctmas, in ber Impression bes Saturni, und find zwo Gigenschoften in ber Offenbarung Gottes nach Liebe und Born, als ein Modell ber emigen Beftaltnif, und find ein Ringen als eine Biberbegierbe gegen einander; eine machet Gutes und bie andere Bofes, und ba es boch alles gut ift. Allein wenn man von der Angstquaal, und bann ber Kreubengungl will reben, so unterscheibet man, daß man verftebe, was jeber Quaal Urfache fei.

11. Die britte Geftalt heißet Mars, bas ift bie feurenbe Eigen-Schaft in ber Impression Saturni, da fich die Impression in große Angft, als in einen großen hunger einführet. Er ift bas Peinliche, ober die Urfache bes Fuhlens, auch die Urfache bes Feuers und Bergehrens und Biderwillens, ale der Bosheit; aber im Jove, ale in ber freien Luft im Nichts, utsachet er bie feurige Liebebegierbe, bag Die Freiheit als das Nichts begierlich wird, daß es fich in Empfinde lichkeit, als in bas Kreubenreich einführet. In ber Kinfterniß ift er ein Teufel, als Gottes Grimm, und im Lichte ift er ein Engel ber Freude, verstehet folche Eigenschaft; benn ba' biefe Quaal im Lucis fer finfter mard, fo bieg er ein Teufel; mell er aber im Lichte mar, fo mar er ein Engel: alfo auch im Menfchen zu verfteben.

12. Die vierte Eigenschaft ober Geftalt heifet Gol, als bas Licht der Natur, welches in der Freiheit als im Nichts seinen Anfang hat, aber ohne Glanz, und fich mit der Lust in die Begierde ber Impression bes Saturni einergiebt, bis in bie grimmige Martisober Feuerseigenschaft, allba bringet bie freie Luft, welche fich in ber "vreffion in Martie Gigenschaft in ber verzehrenden Angft und in

Saturni Barte bat gefcarfet, im Jupiter aus, ale eine Scharfe ber Kreibeit und ein Urftand bes Nichts, somobt ber Empfintlichfeit: und bas Ausbringen aus bes Martis Site und Anaft, und aus bes Saturni Sarte ift ber Schein bes Lichtes in ber Matur, bas glebet im Saturno, Jone und Marte ben Berftand, ale einen Geift, ber fich in feinen Gigenschaften ertennet, mas er ift, ber bem Grimm mebret, und ibn aus ber Anast aus Martis Gigenschaft in Sovis Eigenschaft einführet, als aus Angft in eine Liebebegierde.

13. In diefen vier Geftalten ftehet die Gerftergeburt, ale ber mahre Beift im innern und außern, als ber Beift ber Rraft im Wefen; biefes Geiftes Befen ober Leiblichkeit ift Sulphur. Ihr Rabbini und Deifter, wenn ihr boch verfteben tonntet, wie treulich es ent offenbaret und gegeben wird, mas eure Borfahren im Berftande baben gehabt, woran ihr ist lange Beit feid blind gewesen; das macht eure Soffart, bas ftellet euch Gott als ber bochfte Berftanb, burch albern, juvor ungegrundet Bertzeug vor, welchen er felber gegrundet bat, ob ibr noch einst feben und ber peinlichen Quaal entrinnen wolltet.

14. Die funfte Gestalt ift Benus, ber Anfang aller Leiblich-Beit, als bes Baffers, die entftehet in Jovis und Martis Begierbe, als in ber Liebebegierbe aus ber Freiheit, und aus ber Ratur, als aus ber Impression Begierte im Saturno, im Marte, in ber gro-Ben Angft, von ber Ungft frei ju fein, und fuhret in ber Begierbe feiner Eigenschaft gwo Beftaltniffe: als eine feurige vom Marte, und eine mafferige vom Jove, verstehet eine himmlische und irbifche Begietbe.

15. Die himmlifche entstehet aus ber himmlifchen von ber Gineignung ber Gottheit in die Natur ju feiner Gelbftoffenbarung; und Die irdifche entstehet aus ber Impreffion der Kinfternig im Marte, als in bes grimmen Leuers Gigenschaft: barum ftebet biefer Begierbe Befen in zweien Dingen, als im Baffer vom- Urftand ber Kreibeit, und im Sulphur vom Urftande ber Natur nach ber Impreffion.

- 16. Die außere Gleichniß bes himmlifchen ift Baffer und Del, verstehet nach der Sonne ifts Wasser, und nach Jove ifts Del, und nach ber harten Impreffion Saturni ifte nach bem himmlifchen, nach Marte, Rupfer, und nach Gole Golb, und nach ber irbifchen 3mprefifon nach ber Rinfternif Gigenschaft ifte im Sulphut Griet, bas ift Sand; nach bes Martis Eigenschaft eine Urfache aller Steine, benn alle Steine find Sulphur aus Saturni und Martis Gewalt, in Beneris' Eigenschaft, nach ber finftern Impression, verftebet nach bem irbifchen Theil.
- 17. D ihr lieben Beifen, wenn ihr mußtet, mas im Rupfer lieget, ihr murbet eure Dacher nicht fo ebel beden, ber Gewaltige verleuret oft fein Leben um des Rnechtes willen, und ben Beren bedet er auf fein Dach; barum ift er blind: bas macht in ihm feine faliche Benusbegierde, bag er die im Saturno und Marte faffet, und

führet die in Sole aus. Fassete er seine Benusbegierbe im Jose, so möchte er über den hungtigen Martem herrschen, der in Bernere lieget, und der Beneri im Sulphur hat sein Röcklein angezogen. Also zeucht Mars auch allen seinen Dienern, die ihn und Saturnum lieb haben, sein Röcklein an, daß sie nur das Benusktupfer und nicht sein Gold im Aupfer sinden. Der Seist des Suchers fähret in Sol, als in Hoffart, und denket, er habe Benerem, aber er hat Saturnum, als den Seiz: führe er im Wasser, als in der gelassenen Demuth der Beneris aus, so würde ihmi der Stein ver Weisen offendar.

18. Die fechote Gestalt ift Mercurius, als bas Leben und bie Entscheidung ober ber Former in der Liebe und Angst. Im Gaekurno und Marte ift er an einem Theit welfich nach der harten Impression; da sein Bewegen und Hunger ein fachlicht, feindig und nach dem Feuer ein bitter Webe ift, und nach bem Maffer to dem

irdifchen Sulphur; ale in ber Ertobtung eine Biftquaal.

19. Und nach bem andern Theil nach ber Freiheit Luft, ift er im Jobe und Benere bie liebliche Sigenschaft ber Freude, item bes Grunens und Wachsens, und nach der Impression des himmlisschen Saturni, und nach dem Marte in der Liebebegierbe ist er im Geiste der Hall, verstehet der Entscheider des Halles, als des Losnes; item alles Geschreies, der Sprachen und alles was lauter; durch seine Sewalt wird alles unterschieden, Benus und Saturnus tragen ihm seine Laute, und er ist der Lautenschläger, er schläget auf Benus und Saturnus, und Mars giebet ihm den Klang aus dem Feuer, also freuet sich Jupiter in Gote.

20. Allhie lieget bas Mosterium, lieben Bruber. Mercurius machet im Jove ben Verstand, benn er unterscheibet die Sinne, daß sie fliegend sind; er fasset die Unenblichkeit der Sinne in seine Bergierde, und machet sie wesentlich, das thut er im Sulphur, und sein Wesen ist die mancherlei Kraft des Geruches und Geschmackes, und Saturnus giebet seine Schärfe darein, daß es ein Salz ist. Ich verstehe aber allhie das Kraftsalz in dem vegetabilischen Leben: das Steinsalz machet Saturnus im Wasser, er ist ein himmlischer und wölscher Arbeiter, und arbeitet in jeder Gestalt nach der Gestalt Eigenschaft, wie geschrieben stehet: Bei den heiligen bist du heitig, und bei den Verkehrten bist du verkehrt. Ps. 18, 26. 27.

21. In den heiligen Engeln ist der himmiliche Mercurius beis lig und gottlich, und in den Teufeln ist er die Gift und der Grimm ber ewigen Ratur nach der frustern Impression Sigenschaft, und alsofort durch alle Dinge. Wie ein Ding einer Sigenschaft ist also ist auch sein Mercurius, als sein Leben; in den Engeln ift er der Lodgesang Gottes, und in den Teufeln ift er das Fruchen und Ers Widerwillens der bittern giftigen Feindschaft.

22. Alls auch im Menschen und allen Kreaturen zu verstehen tit, in allem dem, was tebet und webet: benn der dußere Mercustus ift in det dußern Welt das außere Wort, er ist das außere Berbum, und der Saturnus nich der Impression ist sein Fiat, der ihm seln Wort leibtich machet. Und im innern Reiche der göttlichen Kraft ist er das ewige Wort des Waters, dadurch er alle Dinge im außern (verstehet mit dem Wertzeuge des außern Mercurii) gesmachet hat: ber außere Mercurins ist das zeitliche Wort, das ausgesprochene Wort, und der innere ist das ewige Wort, bas ausgesprochene Wort, und der innere ist das ewige Wort, bas sperachene Wort.

28. Das inneve Wort wohnet im außern, und machet burch bus außere alle außere Dinge, und mit bem innern bie inneren Dinge. Der innere Mercurius ist das Leben der Gottheit, und aller göttlichen Kroatuten; und der außere Mercurius ist das Leben der außern West und aller außerlichen Leiblichkeit in Menschen und Thieren, in Wachfenben und Gebarenden, und macht ein eigen Princtipium, als eine Gleichnis der göttlichen Welt, und das ist die

Dffenbarung ber gottlichen Belsheit.

24. Die fiebente Geflatt beißet Lung, bas gefaffete Befen, mas ber Merturius im Sulphur hat gefaffet, bas ift ein leiblicher ober wefentlicher hunger aller Geftaltniffe. Es tieget aller feche Geftals ten Sigenschaft darinnen, und ist gleich als ein leiblich Wefen der andern allen. Diefe Eigenschraft ift gleich ale ein Beib ber andern Seffatten, benn bie anbern Gestalten werfen alle ihre Begierbe burch Solem in Lunam: benni in Sole werden fle geiftlich, und in Luna Darum nimmt ber Mond ber Conne Schein an fich, und fcheinet aus ber Sonne; was bie Sonne in fich im Beiftleben ift und machet, bas ift und machet Luna in fich leiblich; er ift bimme. lifth und froifch, und fuhret bas machfende Leben, er hat bas Den= ftruum, als die Matricem Beneris in fich, in feiner Eigenschaft gerinnet alles, was leiblich wird. Saturnus ift fein Fiat, und Mercurius ift fein Dann, bet ihn fcwangert, und Dars ift feine vegetabilifche Seele, und bie Sonne ift fein Centrum im Sunger, und nicht gang in ber Cie . genschaft, benn er empfahet von ber Sonne nur Die weiße garbe, nicht bie gelbe ober rothe, als bie majeficifche: barum lieget in feiner Gigens fchaft in Metallen bas Gilber, und in Golis Eigenschaft bas Golb.

25. Beil aber Sol ein Geift ohne Wefen ift, so halt Saturs nus der Sonne ihr leiblich Wesen in sich zur herberge, benn er ift bas Fiat der Sonne; er hatts in seinem finstern Kasten verschiosesen, und verwahret es nur, benn es ist nicht sein eigen Wesen, bis die Sonne ihren Werkmeistet den Mercweium zu ihm schiedet, dem giedt ers und sonst keinem.

26. Das merket ihr Beifen! Es ift fein Tand ober Betrug, ber Artifta foll und wohl verstehen, er foll bas verschloffene Rieinob im Saturno in die Mutter der Gebarung als in Sulphur einfahe

ren, und ben Bertmeifter nehmen, und alle Geftalte gertheilen, und Die Biele ber Sunger entsonbern : welches ber Bertmeifter felber thut, wenn ber Artifta bas Bert in die erfte Mutter einführet. ale in Sulphur; aber er muß bas bofe Rind ben Dercurium vone ebe mit der philosophischen Taufe taufen, daß er nicht ein burenfind aus Gole mache, globann fuhre ers in bie Bufte, und verfuche, ob der Mercurius nach ber Taufe will Manna in ber Butte effen , ober ob er will aus Steinen Brot machen , ober ob er will als ein ftolger Beift fliegen und fich vom Tempel furgen, ober ob er will Saturnum anbeten, in welchem ber Teufel verborgen fibet? Das foll der Artifta merten: ob Mercurius bas bose giftige Rind bie Taufe annimmt, ob er von Gottes Brot effen mag. Wo er alfe iffet und in bet Berfuchung bestehet, fo werben ihm nach vierzig Tagen Die Engel erfcheinen, fo gebe er aus ber Bufte und effe feine Speife, fo ift ber Artifta gu feinem Berte gefchickt; mo nicht, fo laffe ers ja bleiben, und balte fich noch ju unmbrbig bargu. muß ben Berftand ber Gebarung ber Ratur haben, ober es ift alle feine Dube umfonft: es fei benn, bag ibm aus Gnaben bes Sochften ein Datticular fei gegeben worden, daß er tann Benerem und Dartem tingiren, welches bas Rurgefte ift, fo ibm Gott ein foldes Rrautlein zeiget, da die Tinctur inne lieget.

27. Der lunarische Leib der Metalle liegt im Sube ber Erde im Sulphure und Mercurio mit Beneris Aleide im Innern übergogen, und im dußern mit Saturni Röcklein gekleidet, wie vor Ausgen ist, und ist einen Grad dußerlicher als der solarische Leib; nach Luna ist. Jovis Leib auch einen Grad außerlicher; nach Jove ist Beneris Leib auch einen Grad außerlicher; aber Benus ist ein schlimmer Bogel, sie hat auch den innern solarischen: sie nimmt des Maretis Röcklein über sich, und verstecket sich seiber in Saturni Kasten,

aber fie ift offenbar und nicht beimlich.

28. Nach Benere ift Mars auch einen Grad außerlicher und nacher zur Irbigkeit; und nach Marte ist Mercurit Leib, als ein Partikel ber andern aller, ber irbifchen Leiblichkeit an einem Theil am nahesten, und am andern Theil der himmlischen am nahesten: und nach Mercurio ist Luna am irbischen Theit ganz irbisch, und am himmlischen Theil ganz himmlisch; er führet ein irbisch und himmlisch Angesicht gegen allen Dingen: dem Bosen ist er bos, und dem Gueten ist er gut, einer lieblichen Kreatur giebt er sein Bestes im Gesschmack, und einer bosen giebt er den Fluch der verderbten Erde.

29. Run bieses alles, wie die Eigenschaft eines jeden Dinges im Inneten ift, also bezeichnet siche im Meußeren, beibes in den lebhaften und machsenden Dingen: das werdet ihr an einem Kraute seben, sowohl an Baumen und Thieren, auch an Menschen.

30. Ift die faturninische Eigenschaft in einem Dinge machtig und Drimas, so ifts in der Farbe fcmarg, graulicht, bart und

berb, scharf, sauer ober gesalzen am Geschmad, bekommt einen langen mageren Leib, an ben Augen grau, sowohl an ber Biume buns
kat, gar schlecht am Leibe, aber hart am Angriffe: wienfahl Saturni Eigenschaft feiten an einem Dinge allein machtig ift, benn er erwollet mit feiter harten Impressam balb ben Martem, ber macht seine Gigenschaft bollricht und bullticht, gang knorricht, und wehret, ting ber Leib lang wächset, sundern wird aftig und wild, wie an den Sithklumern und bergleichen zu sehen ist.

31. Ift aber Benus an einam Orte im Sube ber Eche bem Suchrno am naheffen, so giellet ber Sub im Sulphin Saturni einnen langen starten Leib, denn sie giebet ihre Stiftgleit in Saturni Impression, bavon Saturnus ganz lustig wird; und so Benus vom Marte nicht werhindent wird, so winde ein großer, langer, schlechter

Baum, Redut, Ihier ober Deufch, mas es benn ift.

32. 3fts aben, das ihm Jupiter in Beneris Eigenschaft am mitzester ist, dus Aupiter stander im Saturns ist als Benus, und Bours mitter Benere ift, sa wirds ein köstlicher Lett, das Tugend und Krust, auch guten Geschmades seine Augen sind blau und etn was weisticht, demuthiger Eigenschaft, aber gang michtig, Kommts, das Mercurius zwischen Abnus nad Inpiter inne ist, und Mars zu unverft, so wird diese Cigenschaft im Saturns in höchsten Grad gradiert, mit aller Krast und Tugend, in Worten und Werken, mit gensten Berkande.

33. Ifts in Aranterw, so werden sie lang, eines mittlern Leisbes, sehr wohlgestalt, schöner Blumen, weiß ober blau. Wo sich aber die Gonne auch mit ihrer Eigenschaft darzu eindringet, so neisget siche mit der Farde oft wegen der Sonne zur gelden; so sie vom Warte unverhindert ist, so ist das Universal ganz herrlich in diesem Dinge, es sei eine Mensch oder andere Architur, oder ein Kraut der Erde, das mag der Magnet merken, es widerstehet aller Bookheit und satschem Eingriffe von Gelstern, wie die auch immer sein wögen, so fern ein Mensch nicht selber fallst wird, und seine Begierde nach dem Teufel neiget, wie Adam that, in dem das Universal auch gang war.

34. Mit folchen Krautern ist gut zu kurien und zu heilen ohne einige Runft bes Artisten, aber man wird sie selten sinden, auch unwe wielen siehet sie nicht einer, denn sie find dem Parmois nahe; der Fluch Gottes verbeltet dem bosen Auge das Seshen, daß es das nicht siehet, und ob ers vorn Augen stehen hatte. Iedoch in einer solchen Conjunction der Planeten sied fie offenbar,

smb mogen fich nicht verbergen.

35. Darum lieget in manchem Kraute und Thiere große Heimtichkeit, wonn bief ber Artista muste zu gebrauchen und kennete es. Die gange Magia lieget barinnen, aber wegen bes Gottlosen ist mir gus schweigen geboten, ber es nicht werth ift, und billig mit ber Plage, bamit er andere Fromme plaget, und fich im Rothe fubelt,

geplaget werbe.

36. Ift aber Mars in seiner Eigenschaft bem Saturno am nahesten, und Mercurius einen Segenschein darein wirft, und Berneris Sewalt unter Marte ist, und Jupiter unter Beneris Eigenschaft, so wird ans dieser Eigenschaft alles verderbet und vergiftet, ein giftig Kraut, Baum, Thier und was das sein mag; fället es in die verderbte menschliche Eigenschaft, so ist dem vollend zum Uebel geholfen; kommt aber der Mond mit seiner Gewalt auch darein, so ist die falsche Magia in des Monden Menstruo fertig, und die Zauberei offenbar: bessen ich allbie weiter geschweigen soll und nur die

Signatur anzeigen.

37. Am Kraut ist die Blume etwas rothlich und schielicht, iff sie aber zur Weise geneiget neben der Rothe, das ist Beneris Gewalt, die etwas einen Einhalt thut; ist sie aber nur rothlicht und duntel schielicht mit einer rauhen Haut am Stengel, Laub und Blatthe, so ist der Basiliscus darinnen zur Herberge: denn Mars mas chet rauh, und Mercurius ist giftig darinnen, der giebet schielichte Farbe, Mars die rothe, und Saturnus die dunkele, das ist eine Pestilenz im Menstrud des Monden; aber dem Artisten ists ein Kraut wider die Pestilenz, so er dem Mercurio den Gist nimmt, und giebet ihm Benerem und Jovem zur Speise, so führet: Mars die vegetabilische Seele in Sole aus, und machet aus seinem Grimmenseur din Liebeseuer, welches der Künstler wissen soll, will er ein Doctor genannt sein.

38. Diese Eigenschaft figniret auch die lebendigen Rreaturen, beibes im Hall und im Angesichte. Er giebet einen bunkelen Hall, etwas zur hellen Stimme geneiget vom Marte, schweichelnd und ganz falsch, lügenhaft, gemein rothe Punktlein in Augen, oder schielicht verdrehende unstete Augen. Also auch in Ardutern am Geschwacke ganz ekel, davon in des Menschen Leben, als im Mercurio, so er das in sich bekommt, eine quellende Gift entstehet, und das

Leben verbunkelt.

39. Auf biefer Eigenschaft Rrauter foll ber Mebiens Acht haben, fie bienen gar nicht in Leib, sondern sind giftig, weß Namens sie auch sein mogen, benn es fallet oft eine solche Conjunction der Planeten, und bereiten wohl manchmal ein Reaut, das gut ift, so es bem Saturno und Marti unterworfen ift. Also geschiehets auch ofters, daß ein boses von einer guten Conjunction, so es in seinem Anfange im Menstruo siehet, mag von der Bosheit erlediget werden, welches man an der Signatur erkennet, darum kann ihm der Medicus, welcher die Signatur verstehet, am besten selber die Rrauter sammlen.

40. Ift aber Mars bem Saturno am nahesten, und Mercustus gar schwach, und Jupiter unterm Marte in ber Sigenschaft, und Benus einen Gegenschein ober Einwurf mit ihrer Begierbe thut

fo iste gut: benn Jupifer und Benus sehen Martis Grimm in Freuden, bas giebet hisige heilsalle Krauter, welche in allen hisigen Krankheiten und Schaben zu gedrauchen sind; das Kraut wird auch rauh und ein wenig stachlicht, die Aestlein an Blattern, sowohl der Stengel ift subtil nach Beneris Art, aber die Kraft ist Martis und Jodis vermenget und wohl temperiret, gemein mit braunlichten Blumen, ausdringend in der Eigenschaft, und solches darum, daß Mars mit seinem Grimm darinnen start ist. Weil aber sein Grimm von Jove und Benere in eine freundliche Eigenschaft verwandelt ist, so ist der Grimm eine Freudenbegierde.

41. Der Medicus foll ber hibigen Krantheit nicht Saturnum sone ben Martem eingeben, nicht Katte ohne hite, er gundet sonft ben Martem im Grimme an, baf er ben Mercurium in ber harten

Impreffion in bes Tobes Eigenschaft erwedet.

42. Einer jeden martialischen Krankheit, welche von hige und Stechen ist, gehoret Mars zur Kur; boch soll der Medicus ben Martem vonehe mit Jove und Benere gutigen, daß Martis Grimm in eine Freude gewandelt werde, alsbann wird er auch die Krankbeit im Leibe in Freude verwandeln, Kalte ist ihm gang zuwider.

43. So nun der Medicus Saturnum in eine martialische Krambeit oder Schaben einig und allein einsuhret, so erschricket Mars vor dem Tode, und erfinket mit seiner Gewalt in Todeseizgenschaft; so er dann das Feuer im Corpus ist, so wird des Lebens Feuer in der eiementischen Eigenschaft todtlich, denn er erwecket alsdald den Mercurium in der kalten Eigenschaft; aber vor dem soll sich der Medicus huten, daß er nicht in einer hitigen Krankheit den ranhen hitigen Martem, in dem der Mercurius ganz entzündet und der mehren ist, eingebe: denn er zündet das Feuer im Corpore sehrer an; er soll den Martem und Mercurium vonehe gütigen und in Krende seten, alsdann ist er recht gut.

44. Je hihiger ein Kraut ift, je besser ifts barzu, jedoch daß ihm der Feuergeimm in Liebe verwandelt werde, so kann es auch ben Grimm im Körper in Freude verwandeln, als nach der Krankbeit Eigenschaft, daß es die Krankbeit ertragen mag; denn einem schwachen Feuer im Leibe, welcher abgemattet ist von der Hibe, und sich mehr zur Kalte als zur Sift des Mercurii neiget, da das Lesden fährlich ist, dem gehöret eine Kur mit subtiler Sige, da Benus start innen ist, und Mars gar gelinde von Beneris Gewalt; Jupister darf auch nicht start allda sein, er machet sonst den Martem und Mercurium zu start, daß er das schwache Leben, ehe es sich erquitzet, unterdrücket und in die mercurialische Gift einsühret.

45. Ein Kraut in biefer obigen Sigenschaft machft nicht boch, ift etwas rauh anzugreifen; je rauber es ift, je ftarter ift Mars bartunen, bas kann mehr auswendig gebraucht werden zu Schaben, als inwendig; bas Subtile gehöret in Leib und treibet aus. Se

subtiler es ift, je naher ift es bem Letten im Leibe, welches der Medicus an seinem Salze zu ekkennen hat, benn keine rauhe, wilde Eigenschaft gehöret in den Leib, der Leib sei den mit einer geschwinden Sift angestecket worden, da das Leben noch frisch und start ist, da muß ein heftiger Widerstand sein, jedoch daß Rescurtins und Mars nicht im Grimme eingegeben werden, sondern in ihrer mächtigen Kraft: Mars in der großen hich, aber zwor in Freude verwandelt, so wandelt er auch den Mercurium nach sich. Jupiter gehöret zur Verwandelung des grimmigen Martis, aber er muß in Solis Eigenschaft eingesühret werden, alsbann ift er recht darzu.

46. Eine jede lebendige Kreatur nach ihrem Geschlechte der obis gen Eigenschaft ist freundlich und lieblich, so man mit ihr freundlich umgehet; und so man ihr zuwider thut, so wird Mercurius in der Gisteigenschaft erwecket: benn Mars erhebet sich alsbaid in der bittern Eigenschaft, so quillet der Jorn hervor, denn der Grund als
ler Bosheit lieget darinnen; so es aber nicht erwecket wird, so wiede
nicht offenbar, wie eine große Krankheit im Leibe lieget; weil aber bieselbe verborgen und nicht angezündet wird, so ist sie nicht of-

fenbar.

47. Ils aber, daß Mercueius in der Eigenschaft dem Gaturno zu nahest ift, und nach ihm der Mond, und Benns und Jupiter unten und schwach sind, Mars stehe dann wo er wolle, so ists alles irbisch, denn Mercurius wird in der strengen Juppersston in der katten Sigenschaft, als in der Todesgestatt gehalten, und sein Sulphur ist irdisch. Kommt Mars nahe darzu, so ists auch giftig; macht aber Benus einen Gegenschein darein, so wird dem Gifte gewehret, ist aber doch nur irdisch, giedet eine grunliche Farbe von Beneris Gewalt.

48. Ists aber, daß Benus dem Satueno in der Eigenschaft am nabesten, und der Mond vom Marte nicht verhindert wind, und Jupiter auch in eigener Gewals gehet, so ists alles lieblich, die Kräuter werden schlecht und weich im Angriff, weißer Biante: es subre dem Mercurius aus der Sonne Gewalt eine gemeigte Jarbe ein, als vom Marte halb roth, und vom Jupiter blausiches und ist in der Eigenschaft schwach, und in der Arzuei wends dienstlich, derchauch nicht schällich; in der Kreatur giedets ein lieblich, demuthig Leben, mit keiner hohen Vernunft: kommt aber der Mars davein, so wird die Benus begierig und fenrisch zur Unkeuschheit, die Kreatur wird subtil, weißer und weicher weibischer Art.

49. Der vornehmsten Salze sind brei, welche man zur Kur mag gebrauchen, welche in das vegetabilische Leben gehören, als Jupiter, Mars und Mercurius; diese sind das wirkende Leben, in welchem die Sonne der rechte Geist ist, welche die Galze werdend

macht.

50. Jovid Salz ober Rraft ift lieblichen auten Geruche und Gefchmade aus bem innern Urftanbe, von ber Freiheit ber gottlichen Befenheit, und vom außeren von ber Sonne und Beneris Gigenfchaft: es ist wher einig und allein ber Natur nicht genug machtig, benn Die außere Ratur ftebet in Feuer und Angft, als in Gift, fo ift die jovialische Rraft dem feurigen Giftleben entgegengefeget, bas macht in ber giftigen Ratur eine Temperang, als aus Feinbichaft,

eine Begierbe ber Sanftmuth.

51. Das martialifche Salz ift feurig, bitter und ftreng, und bas mereurialifche Satz angftiglich, gleich einer Gift zur Sige und Ratte geneiget, benn es ift bas Leben im Sulphur, und eineignet fich nach jebes Dinges Eigenschaft. In Jovis Salze, fo es barein Sommt, machets Freude und große Rraft; fo es aber im Martis Salz tommt, fo machets bitter Stechen, Wuthen und Bebethun; bemmes aber in Saturni irbifch Sals, fo machets Gefchwulft, Angft mad Mod., fo fern ibm nicht vom Nove und Benere Ginhalt gethan wirb. Benus und Jupiter find bem Marti und Mercurio entgegengefebet, bag fie biefe beibe temperiren; und ohne Dartis und Mercurit Gewalt mare weber in Jove, Benere noch Sale ein Leben, fonbern nur eine Stille.

52. Darum, fo ift bas Bofefte fo nutlich als bas Beffe, und ift eines bes andern Urfache. Albein bem Debico ift zu merten. was er fürhabe, daß er nicht den Patienten die mercurialische Gift fehrer entzunde, ober in eine andere feindliche Quaal einführe. 3mar er foll bas martialifche und mercurialifche Salz zur Rur gebrauchen; aber et foll ben Martem und Mercurium vonehe mit Benere und Rove verfichnen, bag bie beiben gurner ihren Willen in Rovis Dile ben einergeben, bag Supiter, Dars und Mercurius alle brei Ginen Billen in ber Graft betommen, alebann ift bie Rur gerecht, und wird fich die Sonne bes Lebens in diefer Bereinigung wieder ans ganben, und ben Etel ber Rrantheit auch alfo in ber Widerwartige Beit im Salge ber Rrantheit temperiren, und aus Mercuril Gift und Martis bitterm Beuer einen frohlichen Jupiter machen.

53. Diefes ift alfo nur auf die vegetabilifche Seele ju verftes ben, als auf ben außern Denfchen, ber in ben vier Elementen lebet,

und auf die fenfibilische ober fuhlende Eigenschaft.

54. Ratio ober bie Bernunft hat ihre Rur auch mit ihrer Bieichheit. Bie ber Bernunft mit Borten tann eine Krantheit in Sensibilia eingeführet werben, daß fich die Bernunft franket und qualet / und endlich in fcmere Rrantheit und Zob einführet: tann fie auch mit bem Begenfage beffelbigen Dinges furiret werben. Als ich fete ein Erempel: Es tame ein guter Mann in große Schuls ben, Rummer und Roth, ber franket fich endlich ju Tode; fo aber ein gitter Freund fommt, und jablet ibm bie Schuld, fo ift bie Rur mit ber Gleichbeit ichon ba; alfo fits in allen Dingen; wovon bie Rrantheit ift entftanben, bergleichen Gura geboret jur Gefunde

beit, folches ift auch in ber mentalischen Seele.

55. Dem armen Sunder ift seine Seele in Gottes Boen vers giftet worden, und ist der Mercurius (verstehet den ewigen Mercusrium in der ewigen Natur) in der seelischen Eigenschaft in dem fewrigen Marte Gottes Borns entzündet worden, der brennet nun in dem ewigen Saturno, als in der erschrecklichen Impression der Finsternis, und fühlet den Stachel des giftigen, zornigen Martis; seine Benus ist im Hause des Etends gefangen, sein Basser ist vertrockuet, sein Impiter des Berstandes ist in die größte Thorbeit eingeführet worden, seine Sonne ist verloschen, und sein Mond zur sinstern Nacht worden.

56. Dem mag anders nicht gerathen werden, als mit ber Sleichheit; er muß nur wieder den mentalischen Mercurium sanftigen: er
muß die Benut, verstehet die Liebe Gottes, nehmen, und in seinen
giftigen Mercurium und Martem einführen, und den Mercurium
in der Seele wieder mit der Liebe tingiren; so wird seine Sonne in

ber Seele wieber icheinen und fein Jupiter fich freuen.

57. Sprichft bu nun: ich tann nicht, ich bin gn febr gefangen; fo fage ich: 3ch tann auch nicht, benn es lieget nicht an meis nem Bollen, Laufen und Rennen, fondern es lieget an Gottes Erbarmen, benn ich tann aus eigener Gewalt nicht bem grimmen Borne Gottes feine Gemalt nehmen, ber in mir entgundet ift: weil fich aber fein liebes Berg aus Liebe und in Liebe bat wieberum in Die Menfcheit eingegeben, als in ben giftigen, entgundeten Mercurium in ber Seele, und bie Seele als ben Giftqual ber ewigen Natur in bes emigen Baters Ratur Gigenschaft tingiret, fo will ich meinen Willen in feine Tingirung einwerfen, und will mit meinem Willen aus ber entjundeten Giftquaal, aus bem bofen Mercurio in Gottes Borne, in feinen Tob eingehen, und mit meinem verberbten Billen in feinem Tobe in und mit ihm fterben, und ein Richts in ibm werben, fo muß er mein geben werben: benn fo mein Bille Richts ift, fo ift er in mir, was er will; fo tenne ich mich alsbann nicht mehr mir, fondern ibm.

58. Will er aber, bas ich etwas fein foll, so mache ers; will er aber nicht, so bin ich in ihm tobt, so lebet er in mir wie er will: so ich alsbann ein Nichts bin, so bin ich am Ende in bem Wesen, baraus mein Bater Abam geschaffen warb, benn aus bem

Dichts bat Gott alles gemacht.

59. Das Richts ift bas hochfte Gut, benn es ift teine Turba barinnen, so tann mich nichts ruhren, benn ich bin mir seiber nichts, sonbern ich bin Gottes, ber weiß, was ich bin, ich weiß es nicht, soll es auch nicht wissen. Und also ist bie Aur meiner Seele Krant-helt; ber es mit mir wagen will, ber wirds erfahren, was Gott aus ihm machen wird. Als ich setze ein Erempel:

- 60. Ich schreibe allbie, umb ich thue es auch nicht, benn ich, ber ich bin, weiß nichts, habe es auch nicht gelernet: so thue nun iche nicht, sondern Gott thut in mir, was er will. Ich bin mir nichts bewußt, sondern ich weiß ihm, was er will: also lebe ich nicht mir, sondern ihm, und also sind wir in Christo nur Einer, als Ein Baum in viel Aesten und Zweigen, und die Frucht ges bieret er in jedem Zweigein wie er will, und also habe ich sein Leben in meines gebracht, daß ich mit ihm versöhnet din in seiner Liebe.
- 61. Denn sein Wille ift in Christo in die Menscheit in mich eingegangen, so gehet nun mein Wille in mir in seine Menscheit ein, und also tingiret mir sein lebendiger Mercurius, das ift, sein Wort, als der sprechende Mercurius meinen grimmigen, bosen Mercurium, und transmutiret meinen in seinen, und also ist mein Mars ein Liebefeuer Gottes worden, und sein Mercurius spricht durch meinen, als durch sein Wertzeug, was er will, und also les bet mein Jupiter in Freuden Gottes, und ich weiß es nicht; mir scheinet die wahre Sonne, und ich sehe sie nicht. Denn Ursache ist bieses:
- 62. Ich lebe mir felber nicht, und sehe mir felber nicht, und weiß mir felber nicht. Ich bin ein Ding, und weiß nicht was, benn Gott weiß es, was ich bin. So laufe ich nun bahin, als ein Ding, wie mich ber Seist im Dinge treibet, und also lebe ich nach meinem innern Willen, der boch nicht meine ift.
- 63. Ich finde aber noch ein ander Leben in mir, ber ich bin, nicht nach der Gelassenheit, sondern nach der Kreatur dieser Welt, als nach der Gleichnis der Ewigkeit. Dasselbe Leben stehet noch im Sift und Streit, und soll noch zum Nichts werden, alsdann so din ich ganz vollkommen; so ist nun in demselben Leben, darinnen ich noch meine Icheit empfinde, die Sunde und der Tod; tiese sollen zu nichte werden, denn in dem Leben, das Gott in mir ist, bin ich der Sunde und bem Tode seind; und nach dem Leben, das in meiner Icheit noch ist, bin ich dem Nichts (als der Gottheit) feind.
- 64. Also ftreitet ein Leben wiber bas andere, und ift ein ster Streit in mir. Weil aber Christus in mir geboren ist, und in meiner Nichtheit lebet, so wird Christus wohl, nach seiner Bersbeißung im Paradeis geschehen, der Schlange, als meiner Ichheit, den Kopf zertreten und ben bosen Menschen in meiner Ichheit ibde ten, auf daß der lebe, der er selber ift.
- 65. Was soll aber Christus mit bem bosen Menschen thun; , soll er ihn wegwerfen? Rein, benn er ift im himmel, und vers bringet seine Wunder in dieser Welt, welche damit im Fluche stehet: so arbeitet nun ein jeder in dem seinen; der außere arbeitet in der verstuchten Welt, welche ist bose und gut, in den Wundern

Sottes, als im Spiegel ber herrtichkeit, melde en ihm unch solls offenbar werben; und ber immer if nicht seiner selbs, sandern das Merkzeug Gottes, mit dem macht Gutt mas er will, dis der impere mit feinen Wundenn im Spiegel auch in Gott offenbar wird werben: alsbann ist Gott alles in allem, und er in feiner Weicheit und Wunderthat allein, und sonst nichts mehr; und das ist der Infang und das Ende, die Emigkeit und deit.

- 66. So verstehets nun recht: so gehöret nun dem Neußern seine Kur von dem Acußeren, als von dem dußeren Willen Sottes, der sich mit der sichtbaren Welt hat dußerlich gemacht; und dem Innern von der innern Welt, welche Sott alles in allem iff, nur einer, nicht viel, einer in allem, und alle in einem. So aber der Innere durch den Acußern dringet und seinen Sonnenschein durch ihn führet, und der Acußere den Sonnenschein des Innere ansnimmt, so wied er durch den Innern tingiret, kurtret und geheltet, und der Innere durchscheinet ihn, gleichwie die Sonne das Wasser, aber wie ein Feuer das Sisen durchgführt. Ist bedarf er keiner andern Kur.
- 67. Weil aber der Teufel im Grimme der ewigen Natur, als ein Feind der Seele, der Seele entgegenstehet, und seine gistige Imagination immer nach der Seele subert, sie zu sichten, und der Born aber Grimm der ewigen Natur im dusern Menschen offendar ist, welchen Abam erweckete: so wird derselbe Grimm oft vom Teufel und seinen Dienern ewecket, daß er im außern Leibe qualificiret und brennet; alsdann erlischet das innere Liebeseuer im außern Menschen, wie ein glühend Eisen im Wasser erlischet, nicht im innern alsodald, sondern im Außern: es sei denn, daß der Außere im Wasser ert geben, und daß die Seele, welche sich zwort hatte ins Nichts, als in die Freiheit ins Leben Gottes ergeben, mit ihrer Beglerde in den dußeren sundlichen Menschen eingehe, so versleuret sie die innere Sonne, denn sie gehet wieder aus dem Nichts in das Etwas, als in die Dugal ein.
- 68. Also muß ber außere Leib alsbann eine außere Rur haben, und obgleich ber innere Mensch noch in Gott lebet, und die Seele aber in außern Grimm hat imaginivet, baß die gottliche Lingirung nicht mehr im außern ist, so muß boch ber außere Mercurius, att bas ausgesprochene Wort, eine Tingirung von der außeren ausgesprochenen Liebe und Lichte haben; es sei denn daß der Willangetst der Seele ganz wieder in den inneren verborgenen Menschen eingeste, und wiederum transmutiret werde, so mag die Rur wieder in den außeren eingesche, und wieder wohl ebel ist. Aber das ist ist ein seitsam Kraut auf Erden: denn die Menschen essen verbotenen Baume, barum so quillet in ihnen auf der Schlange Gift, im Geinnme ber

emigen und auferm Rame, fo mitfen fie auch eine aufferliche Sur

hoben für ihren Schlangengift im außern Mercurip.

69. Es ist wahl möglich, des ein Menich ohne Krantheit lebe, aber es nung die gottliche Tingirung vom innern Menschen durch ben außeren führen, welches in der Welt schwer ist, denn der außere Menich lebet witten unter den Domen des Grimmes Gottes, die kiechen auf allen Seiten auf ihn, und blasen ihm den Erimm Gottes auf, daß er im außeren Menschen brennet, so mag alsdann die Aingirung der Liebe Gottes allba nicht bleiben; sie ist mohl allda, aber nicht in den außeren entzündeten Greueln, sondern sie wohnet in sich selber, gleichmie das Licht in der Finsternis wohnet, und die Finsternis ergreisets nicht, weiß auch nichts davon: wenn aber das Licht in der Finsternis ergreisets nicht, weiß auch nichts davon: wenn aber das Licht in der Finsternis offenbar wird, so ist die Nacht in Lag vers wandelt.

70. Also gehets auch mit bem Menschen: von welchem Licht ber Mensch lebet, von bemselben kommt auch seine Kur; lebet er in ber außern Welt, so muß auch bie außere Gute und Liebe, als ber außere Jupiter und Benus mit der Sonne seine Kur sein, oder bleibet im zornigen Marte und im giftigen Mercurio, im irdischen Mond, in der Impression Saturni gesangen, als im irdischen Sphur, welcher ohnedas im außern Menschen mit Adam erwecket und offendar worden ist; um welches willen der außere Mensch sterben, versaufen, und also auch ins Nichts, als ans Ende, oder besser zu seben, in Ansang der Schöpfung ins Wesen, daraus er mit Adam

ausging, eingehen muß.

## Das 10. Kapitel.

Bon ber innern und außern Rur bes Menfchen.

Der Liebhaber Gottes versiehe uns nur recht, wir gehen nicht auf einen historischen, heidnischen Bahn, nur allein auf das Licht ber außeren Ratur; uns scheinen beide Sonnen. Berstehet uns nur recht, und sehet an, wie Gott habe ben Menschen (als ihn ber Schlangens und Leufelsgift im Tobe fing) kuriret, und wie er noch heute die arme, im Borne Gottes gefangene Seelen kuriret. Eben folden Proces soll auch der Medicus halten mit dem außeren Korper.

2. In Abam verlofch bas gottliche Licht und bie Liebe, weil er in ber Schlange Gigenschaft; als in Bis und Gut, imaginirte,

also hub im Mercurio die Todesgift an zu qualificiren, und ward ber Jornquall im ewigen Marte brennend, und die sinstere Impression ber ewigen Natur Eigenschaft nahm ihn ein: |sein Leid ward in der sinsteren Impression im Sist des entzündeten Mercurit' zu Erde und eine Feinbschaft wider Gott, es war um ihn geschellen, und war kein Nath bei keiner Kreatur, weder im Himmel noch in dieser Welt, der grimmige Tod hatte ihn in Seele und Leid gesfangen.

- 3. Run, wie machte es Gott, baß er ihn kurirete und wieder tingirete? Nahm er etwas Frembes barzu? Rein, er nahm bie Gleichheit und kurirete ihn mit dem, was in ihm war verdorben, als mit dem göttlichen Mercurio und mit der göttlichen Beneve, und mit dem göttlichen Jove; verstehet, im Menschen war das ausgesprochene Wort, das heiße ich den ewigen Mercurium im Menschen, denn er ist das rechte führende Leben, er ist dem Menschendilbe, das Gott aus seinem Wesen in ein Bild nach Gott schuf, einzgeblasen oder eingesprochen worden, als in ein kreaturlich Bild, das war die Seele mit der Eigenschaft aller breien Welten:
- 4. Als (1) mit der Welt des Lichts und Berstandes, das ift Gott, und (2) mit der Feuerwelt, das ist die ewige Natur des Basters aller Wesen, und (3) mit der Liebewelt, das ist die himmlische Leiblichkeit, denn in der Liebebegierde wird das Wesen, als die Leibslichkeit. Die Begierde der Liebe ist Geist, und ist das Herz Gottes, als der rechte gottliche Verstand. In der Liebe Wesen ist der Mercurius Gottes Wort, und in der feurigen Natur ist er der Grimm Gottes, der Urstand aller Beweglichkeit und Feindlichkeit, auch der Starke und Allmacht: die seurige Eigenschaft machet das Licht, als die Freiheit Gottes, begierig, auf daß das Nichts eine Beglerde ist.
- 5. Diese Begierbe ist die Liebe Gottes, die hat Abam in sich verlöschet, benn er imaginirte nach Bos und Gut, has ist, nach Irbigkeit; die Irbigkeit ist aus bem Grimme und aus der Liebe Wesen in ein Wesen gegangen, und foldes durch Gottes Bewegen, auf daß die Wunder des Abgrundes und Grundes offenbar würden, daß Gut und Bos erkannt und offenbar würden, und das sollte Abam als das Bild Gottes nicht thun, denn Gott hat ihn in sein Bild geschaffen, er sollte mit dem Wort der Liebe die Feuer und außere Welt ting giren, daß der keine in ihm affenbar wurde, gleichwie der Tag die Nacht in sich verschungen halt.
- 6. Aber mit ber falfchen Imagination hat er bie finftere und giftige mercurialische Feuerwelt in ibm erwedet und offenbaret, alfo ift sein leiblich Wesen ber finstern Impression in ber giftigen mercurialischen Eigenschaft in bas bose Theil heimgefallen, und ift die Seele in ber ewigen Natur in bes Baters Feuerseigenschaft, als

hm giftigen feinblichen Mercurio, offenbar worben, nach welchem fich Sott einen zornigen, eiferigen Gatt und ein verzehrend Fener nennet.

7. Diesem wieder zu heifen, als bem Bilbe Gottes, mußte Sott die rechte Rur nehmen, und eben dieselbe, beffen der Mensch war in der Unschuld gewesen. Run, wie machte ers aber ? Siehe,

Menich, eroffne beinen Berftanb, bir wird gerufen !

8. Er suhrete wieder den heiligen Mercurium in der Liebe Flammen, als in der feurigen Liebe mit der Begierde der gottlichen Wesenheit oder nach gottlicher Wesenheit (welche gottliche Leiblichsteit in sich machet) in das ausgesprochene Wort, als in die mercuriaslische Feuerseele (verstehet in die seelische Essenz in Leibe Mariens) ein, und ward selber dasselbe Bild Gottes; er tingirete den Gift, als des Baters aller Wesen Grimm, mit dem Liebeseuer, er nahm eben nur denselben Mercurium, den er hatte in Abam in ein Bild eingeblasen und in eine Kreatur sormiret, nur dessen schaft nahm er, aber nicht in des Feuers, sondern in der brengenden Liebe; er suhrete mit der Liebe das Licht der ewigen Sonne wieder in die menschliche Eigenschaft, auf daß er den Grimm des entzgündeten Mercurii in der menschlichen Eigenschaft tingirete und mit der Liebe anzündete, daß der menschliche Jupiter, als der göttliche Berstand, wieder hervorginge.

9. Ihr Medici, verstehet ihr allhie nichts, so seib ihr in bes Teufels Gift gefangen; sehet boch die rechte Kur an, womit dem entzündeten Mercurio in des Menschen Leben zu helsen sei; es muß wieder ein Mercurius sein, aber zuvor in Benere und Jove angezündet; er muß der Sonne Eigenschaft haben durch Jovem und Benerem erlanget. Wie Gott mit uns armen Menschen thut, also muß der äußere vergistete, kranke Mercurius mit einer solchen äußerslichen Kur tingiret werden, nicht mit der finstern Impression Sasturni mit Kälte, sie werde denn zuvor mit Jove und Benere versschiede, das die Sonne im Saturno scheinet, sondern mit sanster Liebe, das ist seine rechte Arznei, davon der Tod ins Leden verswandelt wird, das ist nur eine gemeine Handtur, die der Laie

merten fann.

10. Dem Doctor, will er Doctor genannt sein, gehöret ber ganze Proces zu studiren, wie Gott das Universal im Menschen habe herwiederbracht, das ist an der Person Christi, von seiner Eingehung in die Menscheit die zu seiner Himmelsahrt und Sendung des heiligen Seistes, ganz kar und offendar. Diesem einigen Proces soll er nachgehen, so mag er das Universal sinden, so er aber aus Sott wiedergeboren ist: aber die eigene Wollust, weltliche Perricksteit, Seiz und Hoffart lieget auch im Wege. Lieben Doctores, ich muß euch sagen, die Kohlen sind zu schwarz, ihr besudelt die weißen Pande damit, so schwecket auch die rechte wahre gelassene Demuth vor Gott und Menschen auch nicht, ihr hattet sonst kein

größer Ainfehen als andere Benfchen; barum feib ihr beind: bas fage nicht ba, fonbern ber Geift ber Wunder in feiner Offenbarung.

11. Dem begierigen Sucher aber, ber bennoch gern wollte seben, wiste er die Weise, sich bareinzu schleten, wollen wir Anleitung geben, benn die Zeit ist geboren, da Woses von den Schaafen zu des hern hirten berufen wird, das wird in Enrzom offenbar sein, wider alles Wüchen des Teufels. Die werthe Christenheit foll nicht benten, weil es aniso das Aufehen hat, als sollte sie zu Grunde gehen, daß es aus mit ihr seiz nein, der Geist des Herrn hat einen neuen Zweig aus seiner Liebe in menschlicher Eigenschaft gepflanzet, der die Dornen des Teufels vertreiben wird und sein Kind Jesum offenbar machen allen Wöltern, Jungem und Sprachen, und solches in der Morgenröthe bes ewigen Tages.

12. Sehet boch bie Kur recht an, lieben Brüber: was that Gatt mit uns, ba wir im Tobe frank lagen? Warf er bas geschaffene Bild, verstehet, bas außere Theil, als ben außern, verberbten Menschen, gar weg, und machete einen ganz neuen fremben Menschens Rein, das that er nicht; ob er gleich gottliche Eigenschaft in umsere Menschheit einführete, so warf er unsere Menschheit bumm nicht

weg, fonbern er fubrete fie in Procef gur Biebergebart.

18. Was that er? Er tieß die außere Menschreit, als das außere Wasser, verstehet Beneris Wesenheit, welches im Grimme bes Todes verschlossen lag, tausen mit dem Basser des ewigen Wesens und mit dem heiligen Geiste, daß der Moder der in Kad geschioffenen außeren Wesenheit wieder glimmend ward, als ob ein Fener in einem Bunder sätt; hernach entzog er dem außern Leibe seine außere Speise, und sührete ihn in die Wiste, und ließ ihn hungern, so mußte der angezündete Funke vom Fener Gattes in Gott imaginirem und von göttlicher Wesenheit 40 Tage Manna essen) dessen Iseael in der Wässe Ginal mit ihrem Manna ein Fürdib ist: der Ewigs seit Wesen mußte der Zeit Wesen überwinden, darum hieß es eine Bersuchung vom Teusel.

14. Und der Teufel als ein Fürst im Grimme Gottes, vers suchte allba die außere Menschheit, und stellte ihr alles das vor, daran Abam war gefallen, und Gott ungehorsam wordent. Da ward versuchet, ob nun das Bild Sottes wollte bestehen, weil im innern Gottes Liebeseuer, und im außern die Tause des Wassers des ewigens Ledens war; hie ward die Seele versuchet, ob sie moulte ein König an der gefallenen Engel Stelle und ein englischer Amenschin, und den auserwählten Schal Gottes im königlichen Amte des sieh, von wolchem Lucifer getrieben und in die Finsternis, als im Stuhl des Gifts und Todes, gestoßen worden: weil er aber bestund, indem die Seele ihren Willen allein in Gattes Liebeseuer einergad

and begehrte feinen irbifchen Speife noch bas iebliche Beich Bos and Gut zum dusen Regiment, so ging forber ber Popees zum Universal, als zur Wieberbringung, alles besten, was Abam versor,

an, er machte Beffer au Bein.

15. Ihr Medici, merket dieß, es gilt ench in eusem Proces, ihr musifet auch also gehen. Er machte die Aranken gefund; ihr musifet die Gestaltnis in eurem gistigen Mercurio auch durch die Gewalt der philosophischen Tanke gefund machen. Er machte Todta lebendig, Spruchlose redend, die Tauben hörend, die Blinden sehend und die Aussigiegen rein; das Alles mus zwoodbengehen, das alle Gestälte im Mercurio rein, gesund und lebendig werden, welches der Mercurius nach der Taufe und Bersuchn alles seiben macht, gleichwie der Lebendige, swechende Mercurius solches in der Derson Shristi that.

16. Der Künftler kanns nicht thun, allein Glauben muß ba sein; ben Christus bezeugte auch, daß er zu Capernaum habe mögen wenig. Wunder thun, ohne ein wenig. Sieche gesund gewacht: Mark. 6, 8. 6. Denn der Capernaiten Glaube wollte nicht in dem götte sichen Mercundum Christi eingehen; so sehen wirs allda, daß die Preson Chuisti, als die Areatur, nicht habe können die Munder in eigener Macht wirken, sondern der Mercurius, als das lebendig sprechende Wort in ihm: denn die Person has auch in Gott, als in das sprechende Wort, gerusen und seine Begierde darein gesetzt, wie am Delberge zu sehen, daß er gebetet, daß er blutigen Schweiß geschwitzt, und beim, Lazaro, als er ihn wollte ausweden, sprach er: Mater, erhöre mich; aber ich weiß, daß du mich allezeit erhörest, sondern um der Unstehnten willen sogs wird, daß sie glauben, du wirdest dusch mich. 30d. 11, 41. 42.

17. Also soil der Kunftler ihm selber nichts zumessen, der Mercurius nach der philosophischen Taus thut setber dieselben Wunder, ebe er das Universal offendaret, denn es mussen alle sieben Gerstälte der Natur trystalliret und lauter werden, soil das Universal offendar werden: und eine jede Gestalt führet einen sonderlichen Proces, wenn sie soll aus des Grimmes Eigenschaft in das lautere Liare Leben eintreten, und sich ins trystallinische Weer, welches vor dem Stuhl des Uden in der Offenduung stehen, transmutiren, und sich ins Paradeis verwandeln; denn das Universal ist paradeissisch, und Christus kam auch nur darum in die Menschheit, daß er das Universal, als das Paradeis im Wenschen, wieder eröffnete oder offens darete. Das sprechende Wort in Christo hat durch alle sieden Siegenschheit, Wunder gewieset, ehe das gänze Universal im Leibe der Wenschheit, Wunder gewieset, ehe das gänze Universal im Leibe der wenschlichen Eigenschaft offendar und der Leib verkläret ward.

18. Alfo gehet es auch ju im philosophischen Berte. Wenn ber in Sob geschlaffene Mercurius die Laufe seiner Wiederesquidung in der Liebe in fich empfahet, so offendaren fich alle fieben. Gestälte

19. Denn so lange die Beglerbe bes Grimmes in der Geffalt ift, so ift sie der andern Gestalt widerwartig, und entzündet die andere Gestalt mit ihrer grimmen Eigenschaft, das ift, sie schläget der andern ihre Signatur, daß die andere im Grimme erwecket wied, so zündet sich alsbann der andern hall im Mercurio der ersten Gesstalt Eigenschaft an, und mag also teine Gestalt zur Bolltommen-

beit tommen, daß fie in die Liebe einginge.

20. Darum kann der Kunstler nichts machen, er gebe denn ben Gestalten eine Speise, die sie alle gern effen, da keine Zurda innen ist, so können die Eigenschaften auch nicht effen, weil ihnen das Maul in der Impression Saturni gescoren ist; der Kunstler muß ihnen vonehe das Maul austhun und sie in ihrem Eiser lebendig machen, daß alle Gestälte hungerig werden; ist alsdann das Manna da, so essen sie alle zugleich davon, so wird das edie Senftorn eingesäet.

21. Wenn nun also der Mercurius vom Tode der Impression Saturni auswacht, und bekömmt Manna in den Mund seiner Sigenschaft der giftigen Todesquaal, so gehet der Schrack der Frendenzeich auf, denn es ist gleich als wie sich ein Licht in der Finsterniss anzundet, denn die Freude oder die Liebe gehet mitten im Jorne auf: so nun der Mercurius den Anblick der Liebe im Marte ergreiset, so erschricket der Grimm vor der Liebe und ist wie eine Transmutation, ist aber nicht fir und beständig; und alsbald dieses geschieht, so erzeigen sich die englischen Eigenschaften im Blick.

## Processus in ber Bersuchung.

22. Jesus ward vom Geiste in die Willie geführet, da trat ter Teufel zu ihm und versuchte ihn. Matth. 4, 1. Als die Seele Christi hungerte, so sprach der Teufel zu Jesu: Schleuß das Centrum im Steine auf, das ist, den geimpresseten Mercurium, und mache dir Brot, isse der Seele Eigenschaft Wesenheit; was wisst du vom Nichts, als vom sprechenden Worte essen? Isse vom ausgessprochenen Worte, als von der Eigenschaft Bos und Gut, so dist du ein her in beiben: das war auch Adams Bis, daran er den Tod bat sprach Iesus Christus: Der Mensch lebet nicht allein vom

Brot, fonbern von einem jeglichen Borte, bas burch ben Dund Gottes gehet. Matth. 4, 4.

- 23. Siehe, worvon kam ber Person Cheisti ber Wille, baf er mit ber Seele Hunger nicht wollte vom Brot effen, bas aus ben Steinen konnte werden, bas er boch hatte konnen machen? ober wie ware es gewesen, wenn ber Hunger ber menschlichen Eigenschaft nach ber Salbung ber Taufe allbie in ber Bersuchung hatte vom Mercurio in ber Impression bes Tobes gegessen, als vom Sulphure ves ausgesprochenen Worts, in welchem ber Jorn war, und die Liebe bavon gestogen war, wie es benn in itbischer Eigenschaft also ist.
- 24. Siehe, der Wille und Begierde vom sprechenden Wort zu effen, kam in der Seele Eigenschaft vom Bewegen der Gottheit: als sich derselbe in der in Tod eingeschlossenen seellschen Effenz in Maria seiner Mutter in ihre Essenz oder Saamen beweget hatte, und der todten seelischen Essenz den Blick des Auges Gottes in der Liebe eingeschret, und die Liebe im Tode offenbaret hatte, so begehrete nun eine göttliche Eigenschaft die andere, und die Begierde des leiblichen Hungers, von Gottes Brot oder Wesen zu essen, kam von der Tause; als das Wasser des Körpers, welches in der Impression des in Tod eingeschlossenen Wesens, das Wasser des ewigen Lebens im heiligen Geiste, als des heiligen Geistes Leiblichkeit, oder Wesens heit in der Tause kostete: so ging der Moder des göttlichen Hungers der brennenden Begierde nach Gottes Wesen im Fleisch auf, als ein göttlicher Hunger, din glimmend Moder göttlicher Eigenschaft.
- 25. Iht mußte ber Mensch Christus in Leib und Seele nun auf dieses versuchet werden, von welchem er essen wollte: auf einem Abeil war das ausgesprochene Wort aus Liebe und Jorn vor Leib und Seele gestellet, in welchem der Teufel wollte ein herr sein, und darinnen allmächtig herrschen; und auf dem andern Theil ward der Seele und dem Leibe das sprechende Wort in der Liebe Eigensschaft allein vorgestellet.
- 26. Allhie ging nun ber Streit an, welchen Abam im Paras beis sollte bestehen: benn an einem Theil setzete Gottes Liebebegierbe, welche sich in der Seele hatte offenbaret, hart an die seelische und leibliche Eigenschaft an, und führete ihre Begierde in die seelische Eigenschaft ein, die Seele sollte davon essen und dem Leibe davon Manna geben; und auf dem andern Theil setze der Teufel in Gottes Grimmeeigenschaft in der Seele Eigenschaft an, und führete seine Imagination in die Eigenschaft des ersten Principii, als ins Censtrum der sinstern Welt, welches der Seelen Feuerleben ist.
- 27. Ist war der Streit um die Bildnif Gottes, ob fie wollte in Gottes Liebe oder Jorn leben, im Feuer oder Licht: denn die Eigenschaft der Seele nach ihrem Feuerleben war des Baters Eigenschaft, nach der Feuerwelt; so denn die Seele in Abam hatte bie

Lichtwell verloschet, fo mart ist mit bem Rumen Jefu be Lichtwelk wieber eingeleibet, welches geschaft in ber Enwfanguts Murid.

28. Nam stunds ist antike in der Bersuchung, melder Eigenschaft der Mensch leben wolkte, des Baters im Fener, ober des Sohnst
im Nichte der Liebe; ist ward die ganze Eigenschaft der Person Christi
versuchet; der Leufel sprach, als er auch zu Abam gesprochen hotte:
If von Bisse und Sut; hast du nicht Rrot, mache aus Steinen Brot, mas hungerst du lange in deiner Seldsteigenschaft? Sa sprach die göttliche Begierde: Der Wensch lebet nicht affein vom Brot, sondern von jeglichem Worte Sotus. Also argad sich der som rischen Seele Sigenschaft mit ihrer Begierde in der Liebe als in des sprechenden Worts Sigenschaft ein, und as die Feuerbegierde in der Liedebegierde Manna. Matth. 4, 3, 4.

29. Die Philosophi, merkt dies mohl; als dieß geschab, so transmutiete die Liebe die sourige Eigenschaft in ihra Liebeeigenschaft. Allhie gab der Vater die Fenerseele dem Sohne, verstehet die seurische Eigenschaft des ausgesprochenen Worcurii, dem sprechenden Wercurio im Lichte; denn Christus sprach hernach auch also: Bater, die Menschen waren dein, und du haft sie mir gegeben, und ich gebe ihnen das ewige Leben. Joh. 17, 6. Allhie has Gottes Liebe der verdsetben Menschheit das ewige Liebeleben gegeben, die Liebe hat sich in Feuergrimm ganz einergeben, und den Grimm der Seele in eine Liebe der Freudenreich transmutiret.

30. So aber die feelische und leibliche Eigenschaft hatte bem Teufel in Gottes Grimme gefolget, und aus dem verschlossenen Mercurio Brot gemacht und gegessen: so ware der Wille wieder in seine Ichelt eingegangen, und hatte nicht mögen transmutiret werden. So er aber in die Gelassenheit einging, in das sprechende Wort Gottes, was das dann immer mit ihm machte: so ersant der Wille aus seiner Ichelt, durch den grimmen Tod des Jorns Gottes, all aus dem ausgesprochenen Worte, welches der Teufel mit seiner Indagination vergiftet hatte, durch des Grimmes Eigenschaft hindurch, und grunete mit einer neuen Liebebegierde in Gott aus. Its war der Wille Paradeis, als ein göttlich Liebegrimen im Tode.

31. Also war iso der Liebe Wille dem vergifteten Merturis ber seelischen Sigenschaft im Born Gottes emgegengesetz, so fam der Teusel und sprach: Du bist der König, der überwunden har, kommund laß dich sehen in deiner Wunderthat; und führete ihn auf die Binne des Tempels und sprach: Laß dich hinab, daß es die Leute sehen, denn es siehet geschrieben: Er hat seinen Engeln besohen über die, sie sollten dich auf den Handen tragen, daß du deinen Fuß nicht an einen Stein stößest. Matth. 4, 5. 6. Da wollte der Toufel haben, er sollte wieder des Feners Macht, als der Seele Ichellenten eigenschaft gebrauchen, und and der Grieffensteit aus in Eigenes, in ihren eigenen Kenreswillen, wie er that

smb auch Abam that, als er mit ber Begleebe in eigene Mocht einging in Bos und Gut, und wollte offene Augen in Bose und Gut haben, wie Moses davon schreibet, das sie die Schlange bessen betebet hatte.

82. Allbie fam ist bas icone geschmiedte Thievlein wieber, und verluchte es mit bem anbern Abam auch, benn Gott lief ihm bas au, diemeil er fagte, die Feuersmatrir babe ihn gezogen, er batte nicht fonnen befteben; allba follte ere verfuchen, benn er mar boch gleich fewahl ein Engel gemefen ale bie menichliche Geele, welche er verführet hatte; aber bie menfehliche Gigenfchaft in Leib und Geele in Det Berfon Chrift batte fich einmal in Die Belaffenheit aus ihrer Ichheit in Gottes Erbarmen eingeworfen, und fund in ber Gelaffenheit, ale in gottlichem Billen fille, und wollte Giber nicht flies gen, auch niches thun, obne mas Gott burch fie thate; und fprach gum Teufet; Es fiebet gefchrieben: bu follft Gott beinen Seren nicht verfuchen! Ift fo viel gerebet, eine Rregtur Gottes foll nichts wolden nach thun, cone was Gott burch fie will und thut; es foll tein andener Gott mehr fein, ber ba rigiere und wolle, ale ber Ginige: die Reratur foll geben und thun, wie fie Gottes Willengeift führet, fie foll Gottes Bertjeng fein, damit er allein machet und thut, mas er will.

33. In biefer Proba war Abam auch nicht bestanden, benn et ging aus der Golassenkeit in ein Eigenes, in einen eigenen Willen, mnd wollte Bos und Gut, Liebe und Jorn prodiren, von Bos und Gut effen. Albie, lieber Mensch, ist der Stand vor dem Versuchdaume im Paradeis gewesen, und erfüllet worden, was der erste Adam nicht konnte noch wollte im Gehorsam Gottes in der Golassenheit thum.

34. Als bem Tenfel biefes auch nicht gelingen wollte, daß sich wie Menscheit wollte aus ber Gelassenheit aus Gottes Willen begeben, so führete er die Menschheit auf einen hohen Berg, und zeigete
ihr allen Reichthum der Welt, alles was im ausgesprochenen Worte
lebete und webete, alle Herrschaften und Macht in der außern Natur, über welche er sich einen Fürsten nennet, hat aber nur das eine
Abeil im Grimme des Todes im Beste, und sprach zu ihr (verstehet zur menschlichen Eigenschaft): So du niederfällest und mich anbetek, so will ich dir das alles geben.

35. Die Menschheit sollte wieder aus der Gelassenkeit in eine Begierde des Sigenthums eingehen und wollen ein Eigenes besigen in der versinchten Eigenschaft, Bose und Gut; das ware dem Teus fel ein gewänschet Effen oder Spiel gewesen, so ware er König blieden, und ware seine Luge Wahrheit gewesen. In diesem hats Abam auch verderbet, ist ins Sigenthum eingegangen, und hat welts tiche Herrschaft begehret, und den Geiz; welches an Kain zu sehen ist, welcher des vergifteten Wercurii herz ist, als seine Hungersbes

gierbe, ber ihm Wesen macht nach seines Hungers Sigenschaft, picht Manna, sondern Erde, wie an der wilden Erde ju sehen ist, was er in der Entzündung oder Bewegung des Baters in seiner Fenérseigenschaft gemacht hat; in welcher Entzündung, als im gistigen Grimme des ausgesprochenen Mercurii, der Teusel vermeinte ein Fürst zu sein, ists auch in dem Gottlosen in derselben Sigenschaft, und auch im Regiment der Welt im Grimme: aber Gott hat ihn mit dem Wasser und Lichte des dritten Principil gesangen, daß er nicht Fürst im Regiment des ausgesprochenen Worts ist, sondern ein Buttel des Richters, er muß hinten nach sehen; wo sich Turde Wagna im Grimme entzündet, da ist er geschäftig, so weit Lurta Magna im Grimme gehet, welter ist ihm der Pracht geleget.

36. Diefes ganze Regiment in und über alles zu herrschen in aller Effenz, als ein gewaltiger Gott, wollte er ber Menscheit Chrisfti geben, die er boch nur im Theil ber Turba im Grimme Sottes besiehet, und nicht ganz in ber Beherrschung hat; er sollte pur seine Begierbe barein suhren und seinen Willen in ihn einführen, so wollte er ihm seinen Mercurium ber Areatur in die größte Allmacht einsuhren, daß er ein herr über Gut und Bose sei, und alles in Gewalt habe, zu thun wie er wolle; benn also verscherzete es auch

**C**bam.

37. Sein Mercurius ging mit ber Beglerbe in die Impresson, ba Kalte und hie entstehet, ein, und imaginirte barinnen: und also zuhand erhub sich des kalten und hitzigen Feuers Sigenschaft im Mercurio der Kreatur, also brang auch zuhand die außere hitze und Kalte in den entzündeten Mercurium menschlicher Sigenschaft ein: also leidet der Leib Pein von hitze und Kalte, welche Sigenschaft zuvor, als er im freien Willen Gottes in der Gelassenbeit flund, nicht offenbar wor; und also berrschete in Abam Boles und Sutes.

38. Denn bas Centrum bes Grimmes, als ber finftern Belt Eigenschaft, warb in ibm offenbar, in einer giftigen Tobeseigenschaft, wie benn ber Mercurius im Menschen noch auf heute alfo giftig und ein Giftquaal ift, ba er boch ja ins Lebenslicht in eine folarifche Eigenschaft verwandelt wird, aber ber Gift und die Todeseis genschaft hanget ihm an, und ift feine Burgel, wie man benn fiehet: fobalb nur ein wenig auf feiner martialifchen, feurifchen Eigenfcaft, Signatur oder Geftaltnif feines geftelleten Inftruments gefchlagen wirb, fo gehet feine bofe, giftige, feurische Eigenschaft bervor, und jundet ben Leib an, bag er por Gift bes Grimmes gittert, und will immerbar die entzundete Giftquaal in benfelben, ber fie erwecket und entgundet hat, einfuhren, und in feiner Bosheit mit bes Erweders Bosheit inqualiren, und ringen in ber giftigen Gigenfchaft Rechte: alfo muß alsbann ber Leib als ein Anecht zugreifen, und bes Gifte Billen vollbringen, und fich mit feinem Gegenfat - und ichlagen, und fich auch ichlagen laffen, es gefchebe nun

gleich mit Handgriffen ober mit Worten, so ifte alles in folder

Eigenschaft und Begierbe bes giftigen Mercurii.

39. Dannenbero entftebet aller Rrieg und Streit, namlich vom Regiment Gottes Borns im verberbten und entjundeten Mercurio, bes ausgesprochenen Worts, ber hat alfo in bes Giftes Grimme und ber finftern Belt Eigenschaft fein Freudenspiel im Denfchen. Darum ift ein Streiter ein Anecht Gottes Borns; er ift bie Urt, bamit ber gornige Bauer ben Dornbuich auf feinem Ader abhauet; er ift bas führenbe Bert bes grimmen Borns Gottes; ber Born Gottes nach feiner Feuerseigenschaft will es haben, und nicht feine Liebe: mer fich nun tagt bargu gebrauchen, ber bienet bem Born Gottes nach ber finftern und Reuerwelt Begierbe und Eigenschaft, welche fich im fcweren galle Abams in menschlicher Eigenschaft bat offenbaret, und ben Menfchen, als bas Engelsbild, in eine halbteuflifche Larvam und Bilbnis eingeführet, in welcher Gigenschaft und Bilb. nif feines Willens im ausgesprochenen treaturlichen Mercurio ober Lebenswort er nicht Gottes Reich befigen tann; fonbern muß mit und in Chrifto in feinem Mercurio und Billen, in Gottes Liebe, als in bem beiligen, fprechenben Mercurio und Bort bes Lebens neu erboren werben, bag ein neuer, gehorfamer, gang in Gottes Liebe gelaffener Bille, aus feinem freaturlichen Mercurio ausgebe, ber nichts wolle noch thue, ohne mas ber Wille bes fprechenben gottlie den Mercurit will, ber in feiner Ichheit und Gelbftheit im eigenen Billen wie tobt ift, auf bag er bes großen Gottes Bertzeug fei, bamit er machet und thut, was und wie er will.

40. Alebann ift-Gott in ihm alles in allem, fein Bille und Thun, und ein Zweig am gangen Baume, ber vom Baume Gottes feinen Saft, Rraft und Leben bolet, in ihm machfet, lebet und feine Krucht traget; alsbann ift ber Mercurius bes menfchlichen Lebens eine ausgeborene ober ausgesprochene Krucht, die auf bem Parabeiss baum Gottes machiet, hallet und schallet, und die Signatur in bem fprechenben Bort Gottes ichlaget, als Gottes Barfen - und Saitenfpiel in feinem Lobe; ju bem Ente ift ber Denich gefchaffen morben, nicht bag er eben foll bes Borns und Tobes Inftrument nach bes Teufels Billens Schlagen. Der Teufel hatte fich jum felben Lautenschlagen begeben, ber machet und hilfet bas Spiel im Grimme als in ber Binfterniß treiben; er ift has Bertzeug und ber Lautenfcblager im Grimme ber emigen Ratur, welche ihr Berbringen alfo mit ihnen und in ihnen, ale ihrem Wertzeug bat, bas muß auch ber gottlofe Menfch thun, wie St. Paulus bavon faget: Der Beis lige ift Gott ein guter Geruch zum Leben, und ber Gottlofe ein guter Geruch jum Tobe. 2 Ror. 2, 15. 16.

41. Alles, mas ba lebet und webet, muß zu Gottes Herrlichskeit eingehen, eines wirket in seiner Liebe, das andre in feinem Borne; es ift alles in bem unendlichen Wesen gur Offenbarung bes unenblichen großen Gottes erboren und geschaffen worden, aus allen Eigenschaften bes Bosen und Guten sind Areaturen durch den Willen bes sprechenden Worts hervorgegangen; denn die Eigenschaft der Finsterniß und des Feuers ist sowohl mit im Sprechen gewesen, als die Sigenschaft des Lichtes, darum find bose und gute Areaturen.

42. Aber bie Engel und Menfchen find in bas Bilb ber Liebe Gottes gesprochen worben, Die follten ihren Billen nicht in bas Keuerund Kinfterfprechen eineignen, und ihre Begierbe nicht barein fabren, auch nicht wollen ein Eigenes fein; fonbern in ber Belaffenbeit im fprechenben Willen Gottes bleiben fleben als eine Forma bes fprechenben Willens, und teine Reiglichkeit zu etwas fuhren, als nur blos in bas Sprechen; in welcher Figur fie ba fteben, als ein Bilb bes Mussprechens, ale ein gesprochen Bort, bamit fich bas fprechenbe Mort, als in feiner Gleichheit befiehet, ba es die ewige Biffenschaft bes ewigen Gemuthe bamit offenbaret, und bes Beiftes Billen in ein Bilb ftellet und barmit fpielet, wie ihm ein Dahter ein Bilb nach fich mablet, und fich bamit beschauet, mas er ift, wie feine Gestaltnig ift; ober wie ihm ein Dustant ein toftlich Saitenfeiel ober Befang gurichtet, und fpielet alfo mit feinem Leben und Billen bes Lebens, als mit bem Sall feines eigenen Lebens Mercurii in bem Tone bes Befanges, ober auf bem Saitenspiel, wie es in feines Lebens Mercurio annehmlich ift; bamit erfreuet fich bes Lebens Mercurius.

43. Ingleichen hat uns Gott ju feinem Liebespiel in feine Freude und herrlichkeit geschaffen, ba er fein sprechendes ewiges Wort mit erhebet, ober in bemfelben mit uns spielet, als mit feinem

Instrument.

44. Darum, ba ibm biefes Saitenspiel in feinem Salle von ber grimmen Macht feines Borns gerbrach, bas ift, ba bes Denfchen Bilb wollte in eigener Macht in Bos und Gut fpielen, in Liebe und Born jugleich, als in eigenem Willen, und fich nicht lafe fen brauchen, ju bem es bas fprechenbe Bort hat gefchaffen, und ging aus ber Gelaffenheit in ein Eigenes, und wollte fpielen wie es felber wollte, bald gut, bald bos: fo mar biefes Inftrument wie der die Liebe Gottes, in welcher tein Sall bes Borns offenbar wird noch werben tann, gleichwie im Seuerslichte feine Dein bes Feners offenbar ift: benn ber Bille bes menschlichen Mercurit ging aus bem Willen bes gottlichen, fprechenden Worts aus in einen eigenen Bil len; alfo fiel'er ins Centrum ber Bebarerin aller Befen, als in die Angst, Gift und Tob, ba nahm ihn Gottes Born, ale bas Spreden im Grimme ein: allhie war Noth und ber grimme Tob, bargu großer Spott; hatte nicht wieber geholfen Gott, fo lagen wir noch im Tob.

45. Alfo, mein lieber Lefer, mirb birs flar vorgestellet, morinnen Christus ift versuchet worden, als namlich: Db bie Seele und

ber aanze Menich, als bas Bito bes fprechenben Borte, nun nachbem Gott hatte ben gunten feiner Liebe wieder in menfoliche Gigenfchaft eingeführet, und fich wieber mit ber Liebe in ihn einerges ben, wollte wieder in ihren erften Locum eintreten und Gottes Sais tenfpiel in feiner Liebe fein ober nicht; ob fie nochmals molite ein Cigenes in eigenem Billen fein, und thun, mas fie in ihrem eiges nen Sprechen im Entzunden ihres Lebensmercurit bervorbrachte; ob fie wollte laffen Gottes Willen auf ihrem Inftrument bie Signatur Schlagen, ober ben Born Gottes, wie zuvor gefcheben mar. Alle bie marbs berfuchet, barum fprach ber Teufel, als ber Lautenfclas ger im Born Gottes, ju Chrifto, er follte nieberfallen und ibn anbeten, fo wollte er ihm alle Reiche, Dacht und Berrlichteit geben; er follte und mochte thun, mas er wollte; er follte in eigenem Billen fvielen und leben; er follte nur ihm (bem Teufel) feinen Billen geben, und von ber Gelaffenheit aus Gottes Erbarmen und Liebes willen ausgeben : und fo bas gefchehen mare, fo mare bas fcone Inftrument noch eine gerbrochen, fo mare bas menfchliche Spiel in Gottes Blebe und Bunberthat ausgewefen; aber Chriftus fprach: Debe bich meg, Satan, es fteht gefchrieben, bu follft anbeten Gott beinen herrn, und ibm allein bienen! Da verließ ihn ber Teufel, und die Engel traten ju ihm und bieneten ihm Matth. 4,1-11.

## Der magifche Proces

46. Dierinnen foll ber Dagus, wie oben nach ber Lange gemelbet, fein Aurhaben mobl bebenten; nicht mit bem Beize bes Teus fels wollen bas irbifche Reich besigen, auch nicht vom Tempel flies gen, viel weniger aus bem Steine wollen fein Furhaben machen; er foll benten, bag er Gottes Rnecht und Gebulfe fei, nicht ein eigener Berr, aus welchem wird ein Rarr. Will er ben armen Gefangenen, in Gottes Born verfchloffenen, aus feinen Banben ber Rinfternig, barinnen er im Rluch ber Erbe verschlungen lieget, beifen von Gottes Born erlofen: fo muß er benten, wie ibn Gott mit feiner Gingehung eriblet hat. Er muß bie Berfuchung Chrifti recht gang inniglich betrachten, nicht mit aufern Sanbgriffen nachtappen, unb benten, ich habe einen tobten Stein vor mir, er weiß noch fublet nichts; ich muß mit Gewalt an ihn fegen, auf bag ich ihn bezwinge und ihm fein Rleinob, bas er in fich verborgen bat, nehme. Der bas thut, ber ift ein Rare, und will felber in eigenen Billen eingeben, und ift gang ungefchickt jum Bert; er laffe es nur bleiben, wir wollen ihn gewarnet haben.

47. Bill er suchen, foj bilbe er ihm ben Proces Christi ein, wie Gott bas in Tob geschloffene Universal habe wiedererboren in menschlicher Sigenschaft: benn Sott nahm nicht ben Menschen wie

er im Tob lag verschlossen, und fichtete ihn in Schmelzofen ein, und zerschmelzete ihn im Grimme, wie ber falsche Magus thut; sons bern er gab ihm zuvor seine Liebe in seine menschliche Essenz, und tausete die Menscheit, darnach führte er ihn in die Buste und ftellte den Teusel gegen ihn, nicht in ihn; er ließ ihn vonehe vierzzig Tage salten und hungern, und gab der Menschheit keine ausere Speise, er mochte von seines Ledens Mercurio essen, daß Gott sähe, ob die Menschheit wollte ihre Begierde in Gott einführen: und als die Menschheit ihre Begierde in die Gottheit einführete und das Manna annahm, so ließ er den Teusel über die Menschheit, der sührete alle seine Lust und Begierde in die Menschheit, und verzsuchte ihn. Verslehest du allhie nichts, was soll ich dir dann mehr sagen? Bist du ein Thier, so gebe ich dir nicht mein Perlein, es gehöret Gottes Kindern.

48. Gott muß Mensch werben, Mensch muß Gott werben, himmel muß mit der Erde Ein Ding werden, die Erde muß zum himmel werden. Willft du aus Erde himmel machen, so gieb der Erde des himmels Speise, auf daß die Erde des himmels Willen bekomme, auf daß der in Tod geschloffene Mercurius in der Erde einen himmlischen Willeu bekomme, daß sich der Wille des grimmigen Mercurii in die Liebe des himmlischen Mercurii einergebe.

49. Was willft bu aber thun? Willst bu ben giftigen Mercurium, ber nur einen tobten Willen in sich bat, in die Versuchung einführen, wie der falsche Magus thut? Willst du einen Teufel zum andern schieden, und einen Engel daraus machen, da müste ich aller Wahrheit lachen. Einen verdorbenen schwarzen Teusel wirst du behalten. Wie willst du die Erde durch den Teusel zum himmel machen? Ist doch Gott der Schöpfer aller Wesen; du must von Gottes Brot essen, willst du beinen Leib in himmlische Eigensschaft aus der irbischen transmutiren.

50. Chriftus fprach: Wer nicht isset das Fleisch bes Menschenssohns, ber hat kein Theil an ihm, und saget ferner: Wer das Basser, bas ich ihm geben werbe, trinken wird, bem wirds in einen Quellbrunn bes ewigen Lebens quellen. Allhierinnen lieget das Perslein ber Wiedergeburt; es heißet nicht sophisticiren, keine Frucht das Weigenkörnlein bringt, es falle benn in die Erde; es muß alles wieser in seine Mutter, baraus es worden ift, eingehen, soll es Frucht tragen.

51. Die Mutter aller Wesen ift Sulphur, Mercurius ist ihr Leben, Mars ist ihre Fuhlung, Benus ihre Liebe, Jupiter ihr Bersstand, Luna ihr leiblich Wesen, Saturnus ihr Mann. Du mußt ben Mann mit bem Weibe gutigen, benn ber Mann ist zornig, so gieb ihm boch seine liebe Braut in seine Arme: aber siehe zu, daß die Braut eine Jungfrau sei, ganz zuchtig und rein; benn bes Weisbes Saame soll ber Schlange (als bes Mannes Zorne) ben Kopf

zertreten. Die Jungfrau muß in rechter Liebe ohne einigen Falsch seine, eine Jungfrau, die noch keinen Mann im Borne noch in seiner Mannheit berühret hat, benn die klare Gottheit in reiner Liebe vermählet sich auch also mit der Menschheit: und als Maria sagte, mir geschehe, wie du gesaget haft, denn ich bin bes Herrn Magd, so nahm die Menschheit die Gottheit ein, besgleichen die Gottheit die Menschbeit.

52. Die klare Gottheit bebeutet im philosophischen Werke bie züchtige Jungfrau: die Menschheit ist Sulphur, Mercurius und Sal, beibes bimmlisch und irbisch; die himmlische ist verblichen, und als ein Nichts; die todte im Grimme ist aufgewachet, und les bet dem Borne: in den Eigenschaften des Borns ward die Mensch-

beit in Abam und auch in Chrifto versuchet.

53. Run fprichft bu: wormit? Dit einem gleichen Gegens fat im Grimme, mit einem folden Teufel, ber alle biefe Eigenschaft

in fic batte, ale mit einem Furften.

54. Die Eigenschaft im Sulphur murbe versucht mit der Gleichheit des Sulphure; im Sulphur oder aus sulphurischer Eigenschaft kam die Bersuchung, und der Gestalte waren drei: als eine in der Impression, die heißet der Philosophus Saturnum, die sollte der menschliche Geist oder Wille eröffnen in Veneris Eigenschaft, und seinen Hunger, als das Feuer, damit stillen oder speisen.

55. Die andre Eigenschaft mar, er follte in feiner eigenen erweckten und eröffneten Benere aus Saturni Eigenschaft leben, und

in eigenem Willen fliegen.

56. Die britte Eigenschaft war, er sollte seinen Willen burch bie erwedte Liebebegierbe ins Centrum, als wieder in die susphurissche Mutter, welche in der Impression in der Angst entstehet, einstühren: und das wollte er nicht thun; der erste Adam hatte es aber gethan, darum hat ihn Gott, als er ihm helsen wollte, im Sulphur versuchet, als in der ersten Mutter zur Menscheit, und einen grimmen Teusel, der im Sulphur entzündet war, lassen mit seiner entzündeten Bosheit im Sulphur versuchen. Berstehest du das nicht, was soll ich dir dann mehr sagen? Sulphur ist der Mutter Leib, dahinein mussen wir gehen, wollen wir neugeboren werden.

57. Nicobemus fagte mohl: Wie mag einer wieder in Mutterleib geben und geboren werben, wenn er alt wird? Joh. 3, 4. Aber Christus sagte: Es fei benn, bag ihr umtehret und werbet als bie Kinder, sonst sollet ihr bas himmelreich nicht schauen.

Matth. 18, 3.

58. Der eigene Bille muß wieder in ble erfte Mutter, bie ihn geboren hat, als in Sulphur, eingehen, mit bem Willen verstes bet ben Mercurium. Nun wer will ihn aber beg bereben, bag ers thut, benn er ist ein Eignes worben, und soll wieder in seine Mutter eingehen und ein Nichts werden? Das bauchte Nicobemo wun-

berfich sein; aber ber hert fprach zu ibm: Der Wind bidset wohle er will, und du horest fein Sausen wohl, du weißt aber nicht, von-wannen er kommt, ober wohln er sahret: also ift auch ein jeglicher, bet aus Gott geboren ift. Joh. 3, 8.

59. Siehe, wer beredete es dem Willen Cheifti in seiner Mensch, bas er wieder mit dem Willen in die Kindheit, gleich als wie in Mutterleib einging, und as 40 Aage nichts, und wollte auch nichts, sondern bliebe in der Mutter ganz gelaffen stehen? That es nicht die Gottheit, die da war in die Menschheit eingangen?

60. Also gehet es auch zu im philosophischen Wert, darum foll und ber Artiffa wohl merten und recht verstehen: er soll das bost entronnene Rind, das da ift aus der Mutter entsichen, und ist ins Centrum eingangen und wollen, ein Eignes sein, im Saturno fuchen, benn der Grimm Gottes hats mit feiner Impression in des Todes Kammer eingeschlossen: nicht hat ers zum Saturno gemacht, sondern

er halts im faturnifchen Tobe verfchloffen. .

61. Das soll er nehmen und wleber in Mutterleib einführen, und allba den Engel mit der Botschaft zu Maria senden, und ihr lassen antimbigen, sie solle einen Sohn gebären, des Namen sollse Jesus heißenz und so die Mutter wird darein willigen, und den Namen Jesus einnehmen, so wird die neue Menschheit wie dem neuen Kinde in dem alten abtrunnigen im Jorn Gottes gefangenen, in der Mutter ansahen, und wird erklich der Name Zesus sich sich in das gekordene Kind, welches im Saturno gesangen lag, einergeden, und des dosen toden Kindes Willen zu sich reizen: das ist die sichme Braut, die ihrem abtrunnigen Bräutigam ihren Perlentung vonhält; er soll sie nur wieder annehmen, so will sie ihm wieder ihre Liede geben.

62. Rimmt fie nun ber abtrunige, im Tobe verschieffene Ingling wieder an, so ist der Artista geschieftet, und von Gott ju seinem Borhaben gewürdiget. Ist wird die Braut dem Brautigam tieben, und eine Jungfrau einen Sohn gebaren, beffen alle Welt verwundert wird; das Weib wird den Mann umgeben, aber er ift ein Dann und nicht ein Weib, und hat der Jungfrauen Herz.

63. Run muß er versuchet werben, ob er will in jungfräulischer Bucht und in Gott gelassenem Willen leben, benn er foll ein Ritter werben, und bem Teufel sein Raubschloß, welches er in feiner Mutter hat, in sieben Reichen zerftoren: so laß ben Teufel seiner Mutter haus mit seinem Grimme anzunden, und ihn versuchen; er wird sich nun wohl vor dem Teufel mit Christo schikeen.

64. Dies wird geschehen, ber Jungling mitsanmt bem jungfraulichen herzen wird, wann ber Versucher kommt und ihn angreift, sich ganz in die Mutter ergeben, die Mutter wird ihn durch des Teufels Grimm ganz in sich verschlingen; er gibt sich ganz aus feinem Willen aus ins Richts. So benket ber Artista, ist habe ich

voeloren, benn er hat ben Simmel verloren, benn er ffebet nichts, und bentet nicht barbei, bag eine Jungfrau hat neu geboren: aber er foll Gebuld haben; mas bem Runftler unmöglich ift, bas ift ber Ratur moglich; nach ber Racht wirbs Lag; wenn ber Berfucher hat alle feine Berfuchungen vollendet, fo tommt bas Beichen ber Engel, fo muß ber Teufel, ber ihn verfrechte, weichen.

68. Das foll ber Artifta mobl merten, und ben Teufel abichaffen, und ben Mungling mit feinem jungfraulichen Bergen in fein Bette legen, und feiner vorigen Speife effen laffen, benn er ift itt ein Argt feiner Gefdwifter in feiner Mutter Saufe. Er wird große Bunder thun in affen fleben Reichen feiner Mutter, bas find bie

fieben Beftalte bes Lebens, wie Chriftus gethan bat.

66. Ale im Saturno wirb er bie Tobten auferweden, verftebet in feinem vorigen Gefangnif wirb er bas tobte Befen, bas ibn gefangen biett, aufweden: benn er foll bie Erbe gum Simmel mas chen. Gleichwie ibm bie Jungfrau bat feinen Willen aus bem Born in die Liebe aufgewecket, und jum Bunberthater gemachet: alfo foll er mit feinem Billen, welcher in ber Jungfrauen Berg vereinigt ift, die Gestaltnif in feiner Mutter Leibe, baraus fie ibn und alle ihre Rinber geboten hat, aufweden, und mit ber Jungfrauen umb feiner Liebebegierbe angunben; bas gefchieht im Sufphure Sas turni, bes Junglings eigenen, leiblichen Gigenschaft, und in feiner Mutter.

67. Denn bor ber Bermablung ber Jungfrau lieget bas bimms tifche Wefen bes Junglings im Tobe verschloffen; benn ba Gott bie Erbe verfluchte, fo verblich ber himmlifche Parabeieleib; fo nahm ibn bie Impreffion Caturni ein, bis gur Wieberbringung, ba Gott bas Berborgene herwieberbringen wirb, bag bas Parabeis im ausgefprochenen Wort wieder grunet, ober ber Artifta folches in einem Studwert burch Gottes Bulaffen eröffnet.

68 3m anbern Reiche ber Mutter, als in Euna, foll et auch Bunber wirten; benn Jefus fpeisete mit funf Broten funftaufend Mann, bas ift bas Birten in ber Wefenheit ober Leibliche feit: er machte Baffer ju Bein. Diefes und bergleichen geboret affes in bie lunarifche Gigenfchaft, ba ber Ritter mit feiner Jungfran bas Paradeis eroffnet und ben Leib fpeifet, ba nichts ift, ba ber außere Mercurius nichts gewirket: alfo werben fich bie Geftalte niffe in lunarifcher Eigenfchaft, als waren fie parabeififch, eroffnen. So bentet alebann ber Artiffa, ich bin nabe barbei; aber er bat noch weit bis jum Enbe.

69. Im britten Reiche ber Mutter, ale im Jove, machte Chriffus die Unmundigen und Unverftandigen, Bibben, faft Unwiffenben wiffend und verftanbig; ale aus armen gifchern und Bimmerleuten machte er Apostel und die allerverftandigften Denfchen, bes gleichen aus armen, unansehnlichen Leuten, aus Beibern und albernen

Menschen machte er rechtglanbige gottformige liebe Rinber, welche

bas Universal ohne Runft in fich etgriffen.

70. Also gehets auch im philosophischen Wert zu: die im Lobe verblichene Wesenheit, da der Mercurius ganz irdisch, kalt und kraste los ist, die steiget in Krast auf, als ware das ganze Wesen ein neu Leben, dessen sich der Artista verwundert, was doch das sei, oder wie es zugehe? sich auch gleich hoch erfreuet, daß er die göttliche Krast in einem halbtodten Wesen vor sich siehet grunen, und solches im Fluche Gottes. Er siehet alle vier Elementa, jedes besonders, und siehet, wie sich die Weisheit Gottes darinven spiegeliret, als ein Freudenspiel; und siehet alle Farben und den Regenbogen, daraus Christus zu Gericht siehet, in dem ausgesprochenen Mercurio.

71. Die Art biefes Scheins entstehet aus der Impression Saturni, der gutige Jupiter lasset sich also auf eine Art sehen, gleicht wie Gott wird die Welt verändern, und wieder ins Paradeis transmutiren, denn, das ist der Berstand im ausgesprochenen Wort, gleichwie Christus die albernen unverständigen Menschen hat in gott- licher, rechter, himmlischer, jovialischer Verkandig verkandig ge-

macht.

72. Im vierten Reiche ber Mutter aller Wesen, welches bas mercurialische am Rade der Natur des Lebens ist, hat Christus die Tauben horend, die Sprachlosen redend, die Ausschigen vom Gift des Mercurit rein gemachet. Aller Sichtbruch, als Franzosen und giftige Rauben entstehen aus dem saturnipischen Wasser im Mercurio, welches die Phlegma heißet, welches alles Christus in Sestalt des Jünglings und der Jungfrau heilete: denn die ewige Jungfrauschaft hatte sich mit dem Jüngling, als mit der Menscheit, vermählet.

73. Dieses geschieht auch im philosophischen Werte; ber Artifta wird sehen, wie sich der himmel von der Erde scheibet, und wie sich der himmel wieder in die Erde senket, und die Erde in eine himmelöfarbe verwandelt; wie der Mercurius die Materiam reiniget, wie die gereinigten Farben mit Antimonio in seiner Eigen:

Schaft erscheinen werden, und wie bas Bunber weiter gehet.

74. Im fünften Reiche ber Mutter aller Wesen, als im Marte ober in bes Grimmes Eigenschaft, trieb Christus die Teusel aus von den Besessen, und machte die Taubsüchtigen in dieser Gestalt und Eigenschaft gesund; dieses wird der Artista auch in dem philosophischen Wert sehen, wie der Jupiter im Mercurio wird einen schwarzen, schlichten Feuerdunst aus der Materia über sich treiben, welcher sich anleget, als ein Ruß, benn er ist ein Hunger des Giftes im Mercurio, und gleichet wohl billig dem Teusel, denn er ist seinen Eigenschaft.

75. Im fechsten Reiche ber Mutter aller Befen, als am Rabe bes Lebens, bie Benus genannt, liebete Chriftus feine Bruber

und Schwestern nach ber Menscheit, und mufch feinen Rüngern bie Rufe, und liebete fie bis in bie bochfte Diebrigfeit, und gab fein Leben in bes Grimmes Eigenschaft fur fie in ben Tob, und offenbarete fich unter ihnen, bag er Chriftus mare; und als fie bas gewahr wurben, bag ber Konig tommen mare, ber bem eigenen . Willen follte feine Macht nehmen, und bem Teufel fein Reich gerbrechen, fo fcbrisen fie und fagten: Wir haben teinen Ronig als ben Raifer! Sie nahmen ibn in finfterer Racht in ihre Gewalt unb bunden ihn, und führeten ihn vor ihren Rath, verspotteten ihn, geißelten ihn und folugen ihn, und zogen ihm feine Rleiber aus Matth. 27, 27-31. und benften ibn ans Rreug.

76. Diefes wird ber Artifta berrlich im philosophischen Wert feben, benn fobalb ber finftere Feuerdunft von ber Materia ausfahret, ale ber Materia Teufel, fo erfcheinet Frau Benus in ihrer Bungfrauschaft gar berrlich und fcon, benn es beutet Christi Liebe an, ber fich alfo gebemuthiget und feine Liebe in unferer Denfcheit offenbaret; alebann bentet ber Artifta, er habe bas philosophische Rind, er habe ben Braten; er tanget aber mit ben Juben, welche, als fie Chriftum gefangen hatten, dachten, nun haben wir ibn, wir wollen ibn mobl halten: also bentet er auch, es sei vollbracht, und nimmt bas Rind an, und mann ere in ber Proba fchauet, fo hat er Benerem, ein Beib und nicht bie Jungfrau mit der Feuer- und Lichtstinctur; und bat fich laffen bas Weib betrugen.

77. Run fiehe recht, was thun die Eigenschaften, Saturnus, Mars und Mercurius? Wann fie bas Kind, als ben Ritter in Edniglicher Farbe, feben und befinden, bag er tein aufer Reich mit Rraft und Gewalt führet, als fie thun, sondern will nur alfo mit ber Liebe in ihrer giftigen Feuersmacht berrichen, ben wollen fie nicht leiben; benn Saturnus bebeutet bie weltliche Berrichaft, und Dercurius bie geiftliche herrschaft, als bie Pharifder, und Mars bebeutet ben Teufel; ble brei wollten Chriftum nicht unter fich leiben, benn er fagte, er mare ein Ronig ber Liebe und Gottes Cobn, und

ware tommen, fein Bolt zu erretten von Gunben.

78. So bachte ber Teufel: das klingt übel, bu wirft bein Reich verlieren; und die weltliche Dbrigkeit bachte: Ift diefer ein Ronig und Gottes Cobn, fo wird er unfere Macht aufheben, bas fcmedet . uns nicht; und bie mercurialifchen Priefter bachten: Diefer ift uns viel ju wenig, wir wollen einen Deffiam baben, ber uns in weltliche herrlichkeit einführe, ber uns in ber Welt boch und reich mache, daß wir die Ehre der Welt allein befigen, wir wollen ben nicht annehmen; er ift viel ju arm, wir mochten ber weltlichen Dbrigkeit Gunft verlieren, und mußten feiner entgelten; wir wollen viel lieber in unferen Ehren und Gewalt bleiben, und ben Betteltonig mit feis nem Liebereiche abschaffen; maagen fle noch beutiges Tages also gefinnet find, und feinen Boten alfo thun, die er fenbet.

79. Alfo gehet es and im philosophischen Werde: wonn fich Benus in den deri grimmen Gestatten, als im Saturno, Mars und Mercurio, mit der Liebe, als in ihrer eigenen Gestalt, offendaret, das können sie nicht leiden, benn es ist gang wieder ihre strenge finstere Fouersmacht, zumal wider den Gift des Mercurii: die bitgen die Benus an, schessen ihre Strahlen, als die mercurialischen Gifts

ftrablen auf fle, wie bie Pharifder auf Chriftum.

80. Indes halt Jupiter und Lma bet der Benere, und geben ihre Kraft der Beneri, denn in Jovis Kraft stehet Benus ist das bestachen die Pharisaer, und denken, wir sind vorhin weise, was soll und Berstand? Wir wollen Macht und Chee haben. Und Luna bebeutet den Hausen der Laien, welche an Christo hingen, weils ihm wohlging; also halt auch Luna im philosophischen Werte an Benere in ihrem Clanze, weil sie Saturnus, Wercurius und Marknicht angreiset: so aber die Gewalt des Grimmes kommt, so wandelt Luna ihren Willen als die Jarbe und siehet zu, sieher und schreitet mit das Crucisige, das wird der Artista sehen; ist er aber von Gott zum Wert erkoren und es werth.

## Das 11. Kapitel.

Bom Proces Christi in seinem Leiben, Tob und Auferstehen; vom Bunder des sechsten Reichs in der Mutter aller Wesen, wie das Consuma matum ist vollendet worden, und wie es im philosophischen Werke in der Gleichheitzu Ende läuft.

Wir sollen missen und betrachten, das dieser Welt Besen fammet bem Menschen in zweien Eigenschaften stehet, als im Feuer und Licht, das ist, in Liebe und Jorn; so ist nun das Feuer zweierlei, und das Licht auch zweierlei, als ein kaltes Feuer von der Juppessson, und ein hibiges Feuer vom Rade Mercurii im Sulphur, sowohl auch ein kaltes Licht vom kalten Feuer, und ein wärmendes vom hibigen Feuer.

2. Das talte Licht ift falich, und das hibige ift gut; nicht bag es falich in seiner Sigenschaft fet, allein in der Impression im

kalten Sulphur wied es in der Schefe bes Grimmes eine falfche Begierde, als eine falfche Liebe, welche wider die Sanftmuth laufet, denn ihre Begierde ift Saturnus und Mars: sie führet ihre Sanne in Martem aus, verstehet ihren Schein des Lebens; und das marmende Licht, welches auch seine Feuersschätze in der Impression im Sulphur vom Marte empfähet, sühret seine Begierde wieder in die Freiheit, als durchs Sterben im Feuer, durch die Angli, es lässet sich im Sterben des Feuers ganz frei dahin, und verlässet des Grimmes Eigenschaft: also ists eine gemeine Wonne und nichts Eigenes, gleicherte die Sonne ihren Schein insgemein glebet.

3. Der Sonne Schein ift weber hibig noch takt, allein ber Mercurius im Geifte ber großen Welt macht in Martis und Sasturni Eigenschaft eine Sitze barinnen, benn ble Sonne zundet ihre Begierbe an, bavon fie also hungerig, begierig und qualificirend werben, baß alsbann ein Feuer im Lichte gespüret wird, welche hite nicht bes Lichts Selbsteigenschaft ist, sondern der Seele der großen Welt, die schaftet auch das wonnesame Licht im Stanze also,

bag es bem Auge untraglich ift.

4. Und ift uns boch zu ertennen, bat, fo eine anbere Reuerbegierbe, welche nicht bem außeren Leben im Mercurio abnitch ift, in bem ftrengen Grimme ber außeren Natur berrichen wollte, bag es ein Miberwille miber bas firenge, talte, bittepe und feurische Regiment und Leben fein murbe, baf ihr Grimm fich murbe erheben und beffen wollen gern los fein, magfen es benn auch gofcheben iff. ale fic bie gottliche Liebebegierbe mit ihrer großen Sanftmuth, unter ber falfden, talten und frengen hoffartigen Feuersbegierbe ber Saturnaliften, Martialiften und fonberlich ber falfchen Mercurialiften hat offenbaret; bas war ein großer Segenfas und Dibermille, bag ba wollte die Liebe im Tode bes Giftes bergiden und inne mohnen; bas konnten noch wollten fie nicht leiben benn ber himmel war in die Solle tommen, und wollte die Bolle mit ber Liebe überwinden, und ihr ihre Dacht nehmen, wie benn folches in Christi Perfan zu feben. Er liebete fie, und thate ihnen alles Guts, und heilete fie von ihren Plagen; aber baf er nicht aus ihrer grimmen Dacht entfprungen war, bag er fagte, er mare von aben ber tommen, und mare Gottes Cobn, bas fcmedte ber talten, higigen Beuersmacht nicht, bag er wollte mit ber Liebe über fie herrichen.

5. Eben also gehets auch zu im philosophischen Wert: wann bie grimmen Gestälte ber Irdigkeit, als der dußere Saturnus, Mars und Mercurius, den himmlischen Rieter mit der jungfräulichen Eisgenschaft unter sich sehen, und ihn fühlen, daß er eine andere Besgierde hat als fie, so erzürnen sie sich in sich seiver; denn die Liebesbegierde, wenn die den Feuerschrack andlicket, erwecket ihren Feuersschrack, so gehet der Grimm aus der Aengstlichkeit in die Liebe ein, davon endstehet in der Liebe ein Lod

darinnen sein kann, so ersinket die Liebe im Feuerschrack, und gies bet sich in ihrer Begierbe aus, und lässet ihr Wesen, daß sie in ihrer Begierbe nach ihrer Eigenschaft in Todesschrack stehen; die ist dem Tode eine Gift, und der Hölle eine Pestilenz, und auf eine solche Eigenschaft ist dem Tode in der Menschheit seine Macht genommen worden; denn Christus, als er im Schrack des Todes sein himmlische Blut vergossen, und im Tode ließ, so mußte der Srimm Sottes das himmlische Liebewesen in sich behalten. Allda ward die Feuerbegierde in der entzündeten Menschheit in eine Liebebegierde transmutiret, und aus der Todesangst eine Freude und Stärke der göttlichen Kraft erboren.

- h. Damit ich aber ben Liebhaber moge grundlich verftandigen, wie es mit Christo ist zugangen, und wie es ingleichen im philosophischen Werte zugehe, ist es ganz Ein Proces! Christus hat ben Grimm bes Tobes überwunden in menschlicher Eigenschaft, und ben Born bes Baters in eine Liebe in menschlicher Eigenschaft verwandelt: also hat auch ber Philosophus einen solchen Willen; er will bie geimme Erde zum himmel machen und den giftigen Mercurium in Liebe verwandeln. So merke er und recht, wir wollen allhie nichts parabolisch scheen, sondern ganz sonnenklar.
- 7. Sott wollte die Menscheit, nachdem fie irdisch worden und ben giftigen Mercurium in der Liebe Eigenschaft erwecket, welche die Liebe verschlungen hatte und in sich transmutiret, wieder in gottliche, himmlische Eigenschaft transmutiren, und aus der menschlichen Erde himmel machen, aus vier Elementen nur Gines in Einer Begierde, und den Grimm Gottes in menschlicher Eigenschaft in Liebe verwandeln.
- 8. Run war sein Jorn eine Feuers, und Grimmesmacht, und war im Menschen entbrannt: dem nun zu widerstehen und in eine Liebe zu verwandeln, mußte Ernst sein; die Liebe mußte in Jorn eingehen und sich ganz dem Grimm einergeben; es that es nicht, daß Gott im Himmel bliebe, und blickete die Menschheit nur mit der Liebe an: es konnte nicht sein, daß der Jorn und Grimm hatten darmit ihre Sewalt lassen sinden, und sich in die Liebe einergeben; gleichwie das Feuer vom Lichte nicht besser wird, es behalt seinen Grimm für sich: wann aber ein sanstes Wesen ins Feuer sähret, als Wasser, so erstirbet das Feuer.

9. Also mußte himmlische, gottliche Wesenheit, verstehet himmlisch Wasser, welches die Tinctur vom Feuer und Licht in Blut verwandelt, in das grimme Feuer Gottes eingehen und des Feuers Speise werden, daß das Feuer Gottes aus einer andern Essenz brennete; benn Wasser hatte es nicht gethan. Das Feuer brennete nicht im Wasser, aber die sanste olitätische Eigenschaft vom Feuer und Lichte Wesen gottlicher Sanstmuth in der Liebegierde, das that es.

- 10. Das menfchliche Reuerleben ftebet im Blute, und barinnen berrichet ber Grimm Gottes: nun mußte ein ander Blut, meldes aus Sottes Liebe Wefen mar erboren, in bas gornige menfchliche Blut eingeben; es mußte mit einander in Tod bes Grimmes eingeben, und ber Grimm Gottes mußte im gottlichen Blute erfaufen; barum mufite bie außere Denfchheit in Chrifto fterben, bag fie nicht mehr in Grimmebeigenschaft lebete, fonbern bag bes himmlifchen Blutes Mercurius, als bas fprechenbe Bort in ber außern Menschheit, allein lebete, und in eigener gottlicher Sewalt, in ber außern und innern Menschheit regierete, bag die Icheit in ber Menschheit aufborete, und ber Beift Gottes alles in allem fei, und bie Ichbeit nur fein Berfreug fei, bamit er mache, mas er mill, und bie Selbheit nur Gottes Wertzeug, und gang in ber Gelaffenheit fei, benn Gott hatte nicht ben Denfchen gum eigenen Beren, fonbern zu feinem Diener geschaffen : er wollte Engel im Geborfam haben, und nicht Teufel in eigener Feuersmacht.
- 11. Und ale fich nun wollte feine Liebe in Tob begeben, und bem Tob feine Dacht nehmen, fo wurben bie zwo Belten, ale bee Baters Feuerwelt, mit ber außeren fichtbaren Belt, und bann bie gottliche Liebewelt mit gottlicher himmlischer Wefenheit, bas ift, mit himmlifchem Bleifch und Blut, und bann mit' bes verberbten Denfoen Bleifch und Blut in eine Perfon formitet; Gott marb Denfch, und machte ben Menschen gu Gott. Des Beibes, als ber himmlifchen Jungfrauschaft Saame, welcher in Abam verblich, und bann bes verberbten Menfchen Saame im Borne, als Marien Saame, wurden in Gine Person formiret, die war Christus; und bes Beibes als ber Jungfrauen Gottes Saame, verftebet die himmilifche Befenheit, follte ber Schlange, verftebet bem Grimm Gottes im verberbten Menfchen, ben Ropf gertreten: ber Sopf ift bie Macht Gottes Borns; ber gottliche Menfc, verftehet die gottliche Eigenschaft, follte bie irdifde in fich transmutiren und die Erbe gum himmel machen. Gen. 3, 15.
- 12. Als nun die Person also erboren war, so stund ber himmel in der Erde des Menschen. Run hatte es die Menschwerdung also nicht allein gethan; es mußte hernach ein anderer Ernst sein, benn alldieweil Christus auf Erden ging, so war die Menschheit aus Marien Eigenschaft nicht allmächtig, sondern die Menschheit aus Gott; sie waren in zweien Principien gegen einander gesett, aber nicht verschlossen, sondern alle beide in einander offenbar: die Liebe wider den Zorn, und der Zorn wider die Liebe.
- 13. Run galt es mit einander ringen, aus bem tam auch bie Berfuchung Christi: und als die gottliche Welt siegete, fo tamen bernach bie großen Bunber burch bie dußere menschliche Welt.
- 14. Aber bas alles tonnte es nicht vollbringen, es mußte ein größerer Ernft fein; bie menschliche Eigenschaft, als bas ausgespro-

chene Mort, war in ihrer Selbheit noch im bewogtemt Jorn rege: ber menschliche Sulphur mußte in himmissschap, als in das himmes lische Theil, transmutiret werden. Davor entsatte sich die menschliche Selbheit, als der ausgesprochene Mercurius, als am Dolberge die himmissche Welt in der Liebe, mit dem Jorne in der menschlichen Welt, als mit der Selbheit rang, das die Person Christiblutigen Schweiß schwiste, da erzitterte eines vor dem andern, die Liebe vor dem rauhen Tode, darein sie sich mit der göttlichen Wessenheit softe und mußte ganz einergeben, und den Jorn in sich lassen verschlingen, und der Jorn vor seinem Tode, in dem er in der Liebe sollte seine Macht verlieren.

15. So sprach die ganze Person Christi: Bater, ists mogtich, so gehe dieser Kelch von mir; doch nicht mein, sondern dein Wille geschehe! Matth. 26, 39. Die Liebewelt in Christo sprach: Kann es nicht sein, ich trinke benn den Kelch deines Jornes in mich, so geschehe dein Willez und der Jorn sprach: Ists moglich, so gehe dieser Kelch der Liebe von mir, auf daß ich im Grimme des Mensschen um seines Ungehorsams willen quelle, wie Gott zu Mose, welcher im Seiste Christi mit Christi Borbilde vor Sott stund, sprach: Laß mich, auf daß ich dieß ungehorsame Bolk ausstresse. Erod. 32, 10.

16. Aber ber Rame Jesus, welcher sich im Parabeis mit ber Berheifung vom Weibessaamen hatte ins Ziel bes menschlichen und göttlichen Bundes eingeleibet, ber wollte ihn nicht lassen, benn die Demuth bes Namens Jesu stellete sich allezeit in Grimm bes Batters in seine Feuerbeigenschaft, daß sein Feuer ben halb giftigen Mercurium im Menschen nicht mochte anzunden, als nur zu Zeizten, wann Ifrael im Grimm und Ungehorsam einging, wie bei Core, Datan und Abiram, Num. 16. und beim Elia zu kehen

ift. 2 Reg. 1.

- 17. Also auch allhie am Delberge: ber Jorn wollte im Mensschen in Feuersmacht leben, und ber Name Jesus flellete sich in Born ein; und war allhier weiter kein Rath, als daß sich der Rame Jesus in göttlicher Liebe und himmtischer Wesenheit dem Jorn ganz einergabe zu verschlingen. Der Sohn mußte und ward dem zornis gen Vater gehorsam, die in Lod des Kreuzes, sagt die Schrift; die Liebe, Demuth und Sanstmuth ließ sich vom Jorne verspotten, derschen und annehmen, die Juden mußten das Aeich Gottes erequisten, denn durch des Menschen Selbstihun war die Sande begangen worden, und durch des Menschen Selbstihun mußte der Lod und die Sande getilget werden.
- 18. Abam hatte seinen Willen in Gift bes duferen Mercurii eingeführet: also mußte Christus als die Liebe seinen Willen auch in den giftigen Mercurium einergeben. Abam as vom dosen Bamm

Chriftus mußte vom Born Bottes effen; und wie es innerlich im

Beifte guging, alfo auch außerlich im Rleifche.

19. Und also gehet es auch im philosophischen Berke, ber Mercurius bedeutet in biesem die Pharisaet, ber will das liebe Kind nicht dulden, wenn er das siehet, es giebt ihm ein Bittern und Angst; so erzittert auch die Benus vor dem Gifte des zornigen Mercurii, sie stehen in einander, als wenn ihnen ein Schweiß ausging, wie es der Artista sehen wird.

20. Mars fpricht: Ich bin ber Feuerherr im Korper, Saturnus ift meine Macht, und Mercurius ist mein Leben; ich will ber Liebe nicht, ich will fie in meinem Geimm verschlingen. Der bes beutet ben Teufel im Jorn Cottes: und weil er bas nicht thun kann, so erwecket er Saturnum, als die Impression, bedeutet die welt-liche Obrigkeit, und greifet damit nach Benere, und mag sie doch auch nicht in sich haben, benn sie ist ihm ein Gift zum Tode.

21. Diefes kann ber Mercurius viel weniger leiben, benn ble Liebe nahme ibm bas Regiment; wie ble hohenpriefter bachten, Ehriftus wurde ihr Regiment aufheben, bieweil er fagte, er ware

Gottes Gobn.

22. Also wird dem Mercutio über dem Beneriskinde bange, denn Benus hat sich ist ganz entbloßet und freigegeben; sie mogen nun machen was sie wollen, sie will dem Drachen in Rachen sabren, er soll ihn nur aussperten: und das verstehet Mars im Mercutio nicht, sondern sie nehmen das schone Kind, und schlesen ihren Giftstrahl auf das, und binden es mit Saturni Macht in ihre bosen Stricke, wie es der Artista sehen wird, wie sie Beneris Farbe umgeben.

23. Mars führets erstlich in Mercurium, weil er bas Leben ist, als vor bem Hohenpriester, ber soll das schone Kind examiniren und probiren; aber er ist dem gram, er mag ihm nicht ins Herz greifen nach seinem Liebewillen, er urtheilet es nur von außen, daß es nicht seiner Eigenschaft ist, daß es mit folcher Gestaltniß dastes het, wie er der Mercurius, hat aber eine andere Kraft, Augend

und Willen.

IV.

24. Weil aber im Kinde Beneris ein anderer Mercurius in seiner Liebe lebet, so kann ers nicht ermorden, sondern führets in Saturnum, wie die Juden Christum von Kaipha zu Pilato, der bedeutet Saturnum, der nimmt das Kind auch an; weil er aber ein Herr der Impressionels der Finsternis ist, so fraget er nichts nach der Eigenschaft des Kindes, sondern nur nach dem Regiment, er greist das Kind mit der sinstern Impression an, und zeucht ihm das schöne Benuskieid aus: und indem solches Luna mit dem weis sen Glanz der Sonne siehet, so verdirget sie sich, wie die Junger Christi stohen und der gemeine Hause von Christo, welche sich hoch vermaßen bei ihm zu stehen in Kreuz und Berfolgung, aber im

Ernst flohen sie, benn Luna ist unbeständig, sie hat nicht Solis Herz in der Liebessamme, und Saturnus mit seiner stachlichten Impression zeucht den Sulphur über das Kind, als die Mutter aller Wesen mit ihrem purpurfarben Rleide ihrer Selbsteigenschaft, in

welchem ber Grimm Martis gur Berberge inne lieget.

25. Wenn das Mars, als des Teufels Gefindlein, fowohl Mercurius als die eigene Hoffart des Lebens siehet, daß Benus ihr königlich Kleid anhat, verstehet des Saturni und Mercurii Purpurkleid in Solis Farbe, mit dem feurigen Marte gemenget, und in des Mercurii Sulphurfarbe im Blite als ein Glanz gezieret (benn also wird die Materia nach der venerischen Eigenschaft Farbe, darauf der Artista mag Acht haben, er wirds klar also sehen, wie

gefaget).

26. Wenn das Mars und Mercurius sowohl Luna sehen, so schreien sie: Erucifige, hinweg, es ist ein falscher König in unserem Rieibe! Er ist nur ein Mensch als wir sind, und will Gott sein! Das ist, sie führen ihre giftige Begierde durch das purpurfardne Kieid auf das Kind zu, so wird der Artista sehen, das das Kind an seiner eigenen Gestalt wird aussehen, als ware es voll Striemen von den gistigen Strahlen Mercurii und Martis, welche sie dem Kinde durch die Impression Saturni anhängen, gleichwie Pilatus Iesum geißelte. Die stacklichte Dornenkrone mird der Artista ganzscharf mit seinen Spihen auf der Eigenschaft des Kindes sehen; auch so wird er sehen, wie sich Benus nicht reget, sondern nur stille set, und lässet mit sich machen.

27. Berftehets recht, wie Abam hat eine falte, falsche Liebe an fich genommmen, und bamit vor Wott geglanget, als mare et in eigenet Dacht und Willen bennoch Gottes Rind, mit welcher er boch nur Gottes, gespottet, benn alfo icheinet bie Liebebegierbe, wenn fie in ber Impression bes Tobes gefangen wird: also mußte ber andre Abam Chriftus alles bas auf fich nehmen, und in felben Spott eingehen, fich laffen mit einem Purpurfleibe, ale einen Ronig biefer Welt betleiben, und barinnen fpotten, benn Abam hatte bas Purpurkleib ber außern Welt ber eigenen Macht im Glange ber Gelbheit angezogen; ist mard es allhie vor Gottes Born fchaugetragen, und bas weiße Rleib, bas Berobes Chrifto gu Spotte an= gog, ift und bebeutet bie talte, falfche Liebe, ale ein Rieid ber Kalfchheit, barinnen ber Mensch pranget, als wate er ein Engel: zeucht also Chrifti Purpurmantel mit einem weißen Rodlein über fich, und verbedet fich mit Chrifti reinem ichneeweißen Rleibe, als mit feinem Leiden und Tode, und behalt aber ben Dann ber Falfce beit, ale bie falfche Liebe unter ber Dede jur Berberge.

28. Ist mußte Chriftus biefelbe Figur barftellen, benn an feis nem Leibe wards bargeftellet; benn er follte ben Mann ber Falfche therwinden und tobten, ber in menfchlicher Eigenschaft inne ing; so flette ihn Gott ganglich vor, Christus mußte fich einen fols den laffen fcheiten wie Abam war, ber Unschuldige mußte die Schuld auf fich nehmen.

29. Alfo gehete auch im philosophischen Wert gu, wenn ber Rluch Gottes Borns, welcher in der Erde ift, foll in ble Liebe trantmutiret werden. Dieweil Mercurius bas Rind ber Liebe vor Saturnum ftellet, und es Saturnus nicht fann noch mag probiren, fo geucht er ihm bas purpurfarbene Rleib an, mit ben Striemen unter bem Rieibe, und fchicet es vor Golis Glang, welcher im Darte blidet; fo zeucht ihm die Sonne ihre weiße Karbe an, als bie fu natifche, fo vergebet bie Durpurfarbe und flehet bas' Rind in lungs rifcher, albern weißer Farbe, gang unachtbar ohne Glang; bie Sonne wollte gern feben, bag bieß Rind ließe feine gulbene garbe feben: Dieweil fie mertet, es fei eine folgrifche Rraft im Rinbe, fo giebet fie wir Rinde bie tweife Karbe aus ber Gigenschaft ber emigen Freis beit, bas Aind foll bie Rraft vom Feuerscentro, als die gottliche Macht, welche im Feuer rege wird, barein geben, fo mare es ber Some abnitch, und mare ein Bert über ben Sulphur Martis und Mercurii, aber nur ein herr ber außern Welt Befen, ein Regies rer im Grimme, wie Gol ein folder ift.

30. Aber Christus prach ju Pilato: Mein Reich ist nicht von dieser Wett, Joh. 18, 36. und wollte Herodi in diesem weißen Reide, als er ihm bas anzog, sowohl im Purpurkleide nichts antworten, denn das Purpurkleid, sowohl auch das weiße Kleid war alles falsch und ihm nur zu Spott angezogen; dleweil es Abam hatte angezogen, und darinnen in Falschheit gepranget, so mochte Chrisstus darinnen vor Herode kein Zeichen thun, ob er bessen gleich besgehrte. Es ward nur hiemit die Schande des Menschen, welcher ein Bilb Gottes war, und machte sich zu einem falschen Könige, vor Sottes Angesicht gestellet gleichwie der arme Sunder seine Treuel vor Gott beichtet und darrellet, wenn er zur Abstinenz greifet.

31. Also stellete Christus seinem Bater die Greuel des Mensichen in diesem falschen Kleide vor, und stund vor ihm als ein Spott, und beichtete seinem Bater des Menschen Sunde anstatt alzter Menschen; und als ihn sein Vater in diesem Rleide durch seine Imagination erblickte, wollte er dieses Kleides nicht, darum mußte es ihm Pilatus wieder ausziehen, und stellete ihn in seiner eigenen Gestalt vor die Inden, aber sie schrieen: Nur hinweg, hinweg! Ioh. 19, 15. Er gehöret in Tod: denn also wollte es sein Vater haben, daß er sich in seinen Grimm in Tod eingabe, und den ersaufte. Und Pilatus urtheilete ihn zum Tode, denn er wollte ihn nicht für einen König erkennen.

32. Ulfo gehet es auch zu im philosophischen Werte. Saturnus mag bas Kind nicht annehmen, denn es ist nicht seiner Sigenschaft; so wills Mars und Mercurius auch nicht in seiner Eigenschaft haben. Was thun sie aber? Das Kind ift unter ihnen, sie waren bes gern los, und konnen boch nicht; sie ergrimmen sich, wie die Juden wider Christum, und nehmen das Kind in ihre Fassung, als in ihre falsche, giftige, zornige Begierde, und wollen es ermorden, und stechen mit ihren scharfen Feuers und Giftstrahlen durch die Materie des Kindes, als mit drei scharfen Nägeln; der eine ist Saturnus, als die Impression der finstern Welt, deutet den Grimm in der finstern Welt an; der andre ist Mars, der deutet den Frinte ist Mercurius, der deutet das falsche Leben an, als wie der Grimm Gottes ist im ausgesprochenen Wort in menschlicher Eigensschaft entzündet worden: diese drei Nägel stechen sie durch des Kinsdes Eigenschaft.

33. Also giebt sich Benus als bas Wesen ber Liebe ganz in bie brei Morber ein, und giebt ihr jovialisches Leben ganz vonzesich, als stürbe sie, und bas mercurialische Leben menschlicher Eigenfragt, verstehet bes Kindes Kraft, fällt auch ganz in die drei Morber in seiner Mutter Haus, als in das leibliche Wesen, darinnen der Jüngsling seine Jungscau einnahm, darinnen Gott Wensch ward.

34. So ergiebet sich ist ber himmlische Leib, und auch ber irbische in die drei Morder ein, so erscheinet das Bild Johannis und Marid neben dem Kreuze, als eine Figur, denn des Junglings Leben hat sich aufgegeben, und auch das jungfräuliche im Jungling; so theilen sich die zwo Eigenschaften, als die göttliche und mensche liche, in Gestalt jedes Kraft, welches der Artista, so er Augen dazu hat, sehen mag, so er den Verstand hat.

35. Und in diesem, wenn sich Saturnus mit seiner Impression und finstern Schärfe, und Mars mit seinem Grimm, und Mercurius mit seinem Giftleben in Beneris Eigenschaft eindrängen, so branget sich ber Grimm in die Liebe, und die Liebe in den Grimmessentialiter vermischt, als inqualirend ein

36. Jest erschrickt ber grimtne Tod vor ber Liebe, daß er also ins Sterben in Unmacht fällt, benn er verleuret bes Grimmes Macht, und die Liebe ist und stehet im Quaal bes Grimmes in Todesschrack, auch als eine Unmacht, und giebt sich ganz in Todessschrack aus; allba fleußet bas himmlische Wesen, als das himmlische Blut, von ihr in die Eigenschaft des dritten Principii, als in des Junglings.

37. Allhie giebt die Jungfrau dem Jungling ihr Perlein zum Eigenthum, und wird Gott und Mensch Sins: denn der Jungfrauen Blut aus gottlicher Wesenheit ersauft allhie mit ihrer Liebe Wesen bes Junglings Blut, als die Selbheit, und die drei Morder geben ihr Leben im Blut ber Jungfrau auf; so gehet das Gluthen vom Feuer, und das Weiße vom Leben des Ritters mit einander auf, als aus dem Grimme das Leben, und aus der Liebe die Sanstmuth,

tind steigen beibe, als bes Jorns Leben und ber Liebe Leben, miteinander auf, ale ein einiges Leben, benn im Tobe werden sie Eins; ber Tob erstirbet in ber Liebe und wird in der Liebe jum Leben der göttlichen Freudenreich, benn es ist nicht ein Sterben, sondern ein frei Ergeben seiner Kraft, Macht und Willens; eine Transmutastion. Der Jungfrauen Blut transmutiret das Menschliche, an Gott Erstorbene, in ein himmlisches; des Junglings Leben erstirbet, und das Leben der Gottheit bleibet sir, benn es stehet in seiner Eigensschaft im Nichts.

38. Und allhie, bu lieber Sucher, mann bu fieheft bas rofins farbne Bint bes Junglings aus bem Tobe mit ber Jungfrauen weißen Gluthen aufgehen, so miffe, baß du bas Arcanum ber ganzen Welt haft, und einen Schat in biesem Jammerthal, ber mit keinem Gold zu bezahlen ist: ben nimm und achte ihn herrlicher als ben, ber vom Tobe wird wieder auferstehen. Bist bu aus Gott gesboren, so wirst by mich verstehen, was ich meine.

- 39. Denn bas ift bas Bild Chrifti, wie Chriftus bat bie Gunbe und ben entgundeten Born Gottes in menschlicher Gigenschaft erfaufet; es ift nicht allein ein Opfer, sonft hatte es Mofes vollendet, es ift nicht ein blog Bortvergeben, wie Babel lehret: nein, nein, ber menfchliche Wille muß aus allen Rraften in biefen Tob, in bies Blut, als in die bochfte Tinctur eingehen. Der Purpurmantel. ben Chriftus mußte tragen, tonnte es nicht thun; bas weiße, heuchs lifche pharifaifche Pfaffenrodlein auch nicht. Es hilft fein Ribeln noch heucheln, weber Eroften noch gute Borte vor Gott geben; ber Schalt muß in Christi Blut fterben, in ber Jungfrauen Blut muß er erfaufet merben: bes Beibes Saame muß ber Schlange ben Ropf gertreten, der Wille muß gang aus feiner Ichheit ausgehen und werden ale ein unverftanbig Rind, und gang in Gottes Erbarmen ins jungfrauliche Blut Chrifti eingeben, auf bag bie Gunden und ber vergiftete Mercurius in feinem Marte erfaufe, auf bag ber weiße Lowe aufgehe; benn der Lowe, ber iht in weißer Farbe erfcheinet, in Rofinroth, bas ift ber Mercurius bes Lebens, ale bas ausgesprochene Bort, als die Seele, welche juvor ein grimmiger Teufel in ihrer Gelbheit im Born Gottes regierend mar in ben breien Geftalten ber Giftquaal, ale im Saturno, Marte und Mercurio; ist ift fie ber weiße, rofinfarbne Lowe, vom Saufe David und Ifrael, im Bunde ber Berheifung erfullet. Das merte!
- 40. Damit wir aber bem Liebhaber genugthun, wollen wir ihm vollend ben Grund zeigen, bis zur Auferstehung Christi. Als die Juden hatten Jesum ans Kreuz gehänget, daß er hatte sein menschlich und himmlisches, gottliches Blut vergoffen, und die Turbam im Menschlichen ersäuset, so sprach Jesus: Bater, vergieb ihsnen, denn sie wissen nicht, was sie thun.

41. Als Jesus in ber Menfcheit ben Tob gerbrach und bie Selbheit wegnahm, so warf er nicht die menschliche Eigenschaft, barinnen ber Tob und Jorn Gottes war, hlumeg, sondern er nahm sie erst recht an, verstehet, er nahm erst recht bas außere Neich ins innere ein; benn bas außere Neich ist ein Bunder aus der ewigen Meisheit im sprechenden Wort erboren, und in eine Form gesprochen worden, als eine Offenbarung der Gottheit in Liebe und Jorn, in Guten und Bosen.

42. Also wollte Jesus nicht, bag bas außere Bild ber Bunber in der Gleichheit Gottes verginge, sondern der Grimm, welcher im Menschen hatte die Liebe überwältiget, der sollte vergeben werben, das ist, er sollte ins Nichts als in die Freiheit gegeben werben, auf daß er in seiner Gelbsteigenschaft nicht offenbar wäre; er sollte Knecht werden und nur eine Ursache der seutigen Liebe und Freudenweich, es sollte am Menschen nichts vergehen, denn Gott hat

ibn in fein Bilb geschaffen.

43. Alfo foll ber Philosophus merten: mann bie brei Dorber, als Saturnus, Mars und Mercurius im rofinfarbnen Blut bes Lowen erfaufen, fo vergeben fie nicht, fondern ihnen wird vergeben, bas ift, ihr Brimm wirb in eine Liebebegierbe transmutiret, als aus Benere in Solem. Bann die Feuerbegierbe in die Bafferbegierbe eingebet, fo wird aus und in bem Baffer ein Schein als ein Glang, benn Benus ift weiß, und bie Feuerbegierde ift roth. Itt transmutiret fiche in einer Farbe, bas ift Gelb, bas ift weiß und roth in einer Farbe zugleich, ift bie majestatische, benn wenn Mercurius in die Rraft ber Freude transmutiret wirb, fo gehet bie Multiplication an. Er transmutiret feine Mutter, barinnen er im Tobe lag verschlossen, in Solem; er machet bas Irbische alles himmlift, in eine Eigenschaft wie die Jungfrau mar, benn allhie verleuret auch bie Jungfrau ihren Ramen, benn fie hat ihre Liebe unb Perle bem Ritter gegeben; ber heißet allhie nun ber weiße Lowe, wie die Schrift faget, vom Lowen vom Saufe Ifrael und Davids, Apot. 5, 5. ber bem Teufel follte fein Reich gerbrechen und bie Bolle gerftoren, bas ift, ben Born Gottes gerbrechen, und bie in Liebe vermanbeln.

44. Diefer Ritter ober Lowe ift kein Mann noch Weib, sonbern er ist beibes; die Feuers- und Lichtstinctur muß in Eine kommen, als des Wesens, welches Benus ist, und des Geistes, welches Mars im Mercurio ist. Des Baters Liebe und Jorn muß nur Ein Ding sein, so heißet dasselbe Ding die Freudenreich; also lange es zertrennet ist, so ist in tem Dinge nur Angst und Duaal, und eitel Begierde; wenn es aber in Einem Willen brennet, se ists ein Freudenausgehen aus sich selber; und diese ausgehende Eigenschaft heißet der heilige Geist, als das Leben der Gottheit. Also wisset, warum ber Jungfrau und des Jünglings Blut mußte mit einander vergoffen werden, auf daß der Feuerlowe flurbe, welcher in menschlicher Eigenschaft war offenbar worden, daß die Liebe der Jungfrau seinen Grimm in ihrem Liebeblute in ihre Eigenschaft transmutirete und sie vom Junglinge die Seele bekame; denn in Abam verblich die Jungfrau, denn die Seele ging aus ihrem Liebewillen aus der Gelassenheit aus in ein Eignes und ward Gott ungehorsam.

45. Allhie nimmt die Jungfrau die Seele wieder in sich ein und giebet ihr ihren Perlenkrang, als einem Ritter, und nennet sich in seinem Namen den weißen Lowen oder Ritter. D ihr Menschenkinder, merkts doch, machet die Pforten der Welt in eurem Herzen auf, thut sie weit auf, bag der Konig der Ehren einziehe, ber große Held im Streit, der dem Tod hat seine Macht genommen, und die Holle im Jorn Gottes zerbrochen, und aus der Welt das Paradeis gemacht.

46. D ihr weisen Sucher, wie thut euch ber Herr seine Fenster auf! Warum schlafet ihr in ber Begierde der Vielheit, welche im Grimme multipliciret wird? Gehet boch nur in die gottliche Gelassenheit ein; euch mag aniho zu Theil werden, was der Himmel vermag. Wo ihr werdet von eurer Selbheit ausgehen, so soll euch die Erde zum himmel werden, saget der Geist der Wunder, aber in eurem gottlosen Wesen sollet ihre nicht erreichen.

47. Und als Jefus burch sein Blutvergießen ben Grimm Gottes im Menschen hat in die Liebe gegeben, daß der Water hat die Liebe in menschlicher Eigenschaft in Grimm eingenommen, so scheie deten sich ist das Reich des Teufels im Grimme, und das Reich der Liebe von einander. Es ward getrennet, und dieselbe Figur hing neben Jesu am Kreuze: als der gottlose Spotter zur Linken, der Jesum spottete, und seines Blutvergießens nicht fähig war; und der zur Rechten, welcher von seinen Sunden umwandte zu Jesu, und sagte: Her gedenke melner, wenn du in dein Reich kommest; zu welchem Jesus sprach: Wahrlich, du wirst heute bei mir im Paradois sein. Lut. 23, 39—43.

48. Also ist uns recht zu betrachten: Wenn ber Grimm Gotetes im Blute Christi ersaufet wird, bag er seine Macht in Liebe verwandelt, so ist das Paradeis wieder offenbar; denn als Jesus das menschliche Blut, das in Sunden verderbet war, mit dem jungfraulichen Blut in der Liebe tingirte, so nahm die Jungfrau die Mannheit, als die Ichheit in ihre jungfrauliche Liebe ein: das war das Paradeis, und eine Hutte Gottes bei und in dem Menschen, daß Gott in der Menscheit wohnet, und alles in allen in ihm ist.

49. Also gehets auch im philosophischen Werke. Wenn Mars und Mercurius nach ber Eigenschaft ber finstern Impression Saturniersteben, so nimmt sie Benus in ihr Liebesblut ein, und giebt ihre Liebe in die giftige Feuerbegierbe ein; sie giebt sich dem Feuer Martis im Mercurio gang ein, gar zum Eigenthum; weil aber Mars

- und Mercurius in der Liebe unmachtig werden, nach des Fenergifstes Macht, so transmutiret sich die Liebe und der Born in Sin Bessen, in Gine Begierde: und allhie, wenn das Feuer, als die Fenersbegierde ihre Begierde in die Liebe eingiedt, so spricht die Liebe: Du wirst heute mit mir aus deiner Feuersangst im Paradeis, als in Freuden sein, das ist, du sollst in mich transmutiret werden.
- 50. Und allhie bekommt Benus die Seele im philophischen Bert, bas Mars und Mercurius ihre Seele werden, und horet der Streit auf, denn die Feindschaft ist niedergeleget, und also bestehet bas Kind im Feuer ohne Wanken, denn Mars thut ihm nichts mehr, noch Mercurius und Saturnus, denn sie sind im Kinde an der Natur Ende, da keine Turba mehr ift.
- 51. Mercurius ist im Saturno gar rein, er hat kein Sift mehr, davon er im Wasser, als im Salze Saturni, konnte Rus machen: das soll der Philosophus wohl merken. sowohl auch der Theologus, das im Paradeis ein vollkommen Leben ohne Wanken, auch ohne einige falsche, bose Begierde sei, und ein immerwährender Tag, da der Paradeismensch hell als ein durchsichtig Glas sei, indem die göttliche Sonne durch und durch scheinet, gleichwie das Gold durch und durch rein ist, ohne Makel.
- 52. Und als Jesus wußte, daß es alles vollendet ward, so sah er unter dem Kreuze stehen seine Mutter und Johannem seinen Junger, und sprach zu seiner Mutter: Weib, siehe, das ist dein Sohn; und zum Junger: Siehe, das ist deine Mutter; und als bald nahm sie der Junger zu sich. 30h. 19, 26. 27.
- 53. Das ift das schone Bild, wie Christus habe biese Belt verlassen, als die menschliche Ichbeit, und sei wiederum zum Bater eingangen, denn er sah seine Mutter nach dieser Welt, und seinen Iunger, als seinen Better nach der außeren Wenschheit von seiner, Mutter her, und sagte doch zu seiner Mutter: Weib, siehe, das ist bein Sohn; ich bin nicht mehr dein Sohn nach meiner außeren Wenschheit, sie ist in Gottes Sohn transmutiret worden, with nicht mehr in der Welt, sondern sie lebet Gott. Weil du aber noch in der Welt sein solls, so nimm Johannem, als der noch nicht transmutiret ist, zum Pfleger an; und du, Johannes, nimm diese Putter an; und der Jünger nahm sie bald zu sich:
- 54. Das ist das Bilb der christlichen Kirche auf Erden; die weil wir armen Evakinder nicht alsodalb gang nach dem außeren Menschen transmutiret werden, sondern mussen auch in Tod und verwesen, das der Grimm im Fleische verwese, und der Geist in Christi Tod rube, die zur allgemeinen Auferstehung und Transmustirung des außeren Menschen, indem die Erde des Menschen soll in Himmel transmutiret werden, und das Bild der Wunder darinnen erscheinen.

55. Als befahl et seinem Junger, sich seiner Mutter anzunehmen. Seine Mutter ift die christliche Kirche aus Erden, darinnen die Kinder Gottes geboren werden nach dem Geiste; der soll er pflegen und sie leiten und führen, die daß die Jahl der Menscheit aus dem Fleische vollendet werde, alsbann soll angehen der geistliche Leib, und soll in Christi Tod, in seinem Eingehen in Jorn, da er den Jorn in die Liebe transmutiret hat, probiret werden, und das Reich mit der Quaal der Finsternis von ihm geschieden werden.

56. Aber unter biefer Beit, obichon ber Geist in gottlicher Kraft transmutiret und innerlich mit der jungfräulichen Tause getauset wird, und das Bild Christi im Inneren anzeucht, als Beneris Leib in der Liebe; so ist doch bessen Abam nicht fähig, die er auch in die Transmutation Christi eingehet, welches im Sterben geschieht. So soll unterdessen Johannes, als der Lehrer Christi an Christi Statt, sich der außeren Mutter nach dem außern Menschen annehemen, und die Schässein Christi mit Christi Geist weiben und lehren.

!

57. Und weiset uns fein, wie ber außere Menich nicht Gottes Mutter fei, benn Christus scheibet fich von seiner außeren Mutter, und gab sie Johanni; er hatte die ewige Natur ausgezogen, als ben Bater ber ewigen Geburt: barum thun die unrecht, welche die au-

Bere Mutter Chrifti fur Gottes Mutter ehren und anbeten.

58. Die ganze mahre Christenheit ist Christi Mutter, die Christum in sich gebieret, und Johannes, als die Diener Christi. sind ihre Pflegamme, die sich der Mutter Christi annehmen, wie Noshannes that. Er nahm sich der Mutter Christi bald an, und pfles gete ihrer, als ihr Sohn, nicht als ihr Herr, denn Christus sprach auch zu ihm: Siebe, das ist deine Mutter; also sollen alle Jänger und Lehrer Christi thun, und sich der armen Christenheit annehmen als Sohne, mit großer Demuth gegen die Mutter, ihr mit Ernst und Fleise dienen, sein züchtig und demuthig ihrer pflegen, sie mit Christi Geist weiden und trösten.

59. Nicht wie die Pfaffen zu Babel thun, welche als die fetten reichen herren über sie reiten, und wollen herren über die Mutter sein, und nur Ehre und fette Bauche in Wollust suchen, und im Zank leben; diese alle mit einander; wie sie denn immer des Namens sind, die sind alle nicht Johanniten, sondern sind die giftigen mercurialischen Pharisaer, in welchen eitel Angst, Marter und Quaal ist, da immer eine Eigenschaft die andere qualet und anfeindet, und für falsch halt: und sie sind doch nur alle aus einer Wurze!, und haben alle Einen Willen, nur daß eine Farbe nicht gleis bet wie die andere.

60. Denn Saturnus ift nicht als Jupiter, Jupiter ift nicht als Mars, Mars (als ber Feuergeist) ift nicht als das Licht ber Sonne, und die Sonne nicht als Benus mit ihrem sanften Basserquell, und Benus ist nicht als Mercurius mit seinem Schalle, benn

ffe ift sanft und stille, und Mercurius lautet und schallet; so ift Mercurius nicht als Luna, welche als ein alberer Lelb, ben andern allen Leib zur Offenbarung giebt. Es ist je einer anders als der andre, und haben nicht Eine Eigenschaft und Willen, und sind aber im Centro des Wesens, als in Luna und Saturno, in des Leibes und der Seele Eigenschaft alle eines Gebackes.

- 61. Alfo sind auch die parteiischen Mercurialiten und Baalsdiener in diesen Eigenschaften getrennet, sie sind die Pharlfaer, wels
  che Zesum in seinen Gliedern urtheilen und verdammen. Sie zanten alle nur um die Kirche, und der armen verlassenen Mutter Christi will keiner pflegen; sie sind unsinnig in martialischen und
  mercurialischen Bank, und sind nicht Johanniten, gehen nicht in Christi Geist zur Thur Christi in den Schaafstall ein; sie sind Wolfe, komen und Baren, auch Fuchse und flüchtige Hasen, die da von
  ber Mutter sliehen und sie verlassen.
- 62. Ihr Herkommen ift aus Babel, da man zanket, greinet, und da man um die Buchstaben beißet; ein jeder will herr über bie Buchstaben sein, und sie sehen wie er will, nur ihm zu Ehren, und zur Wollust dieser Welt. Sie betrachten nicht, daß die Mutzter eine Wittib ist, und daß sie Christus hat zum Psleger geordnet, wie den Johannem.
- 63. D du werthe Mutter der Christenheit, las diese Wolfe, Baren und komen in ihrem Halenpanier hinlaufen; nimm dich dies ser dien Thiere nicht mehr an, nimm Johannem den Junger Shrifti an, der dich die Liebe und Demuth ledret. D du werthe Mutter, bist du doch nur Eine, warum lässelt du dich die kömen zerreißen und zerstücken? Christus ist dein Mann, diese alle sind Fremdlinge, sie gehen denn in deiner kindlichen Liebe einher, und demuthigen sich unter die Mutter, und pstegen der als Diener, sonst sind sie alle Wolfe, Baren und reißende Löwen; ob ihrer viel Tausend waren, so ist keiner nicht besser als der andere: er gehe denn in der Linea Johannis, der sich Christi Mutter annahm, einher, und pstege der Mutter mit Ernst in Christi Geist; hat er den nicht, so ist er nicht von Christo berusen zum Psteger der Mutter, sondern er ist ein Mercurialist, ein Pharisaer, welche Christus Ottergezücht, und Schlangengeräcke hieß, die Sesum kreuzigen in seinen Gliedern.
- 64. Also soll uns auch ber Philosophus bei Christi Mutter merten, welche er Johanni befahl zu pflegen. Er muß auch ein Johanniter werden und wissen, daß er mit der Mutter umgehet, und daß sein Werk in dieser Welt nicht ganz himmlich wird; er wird nicht das Paradeis also offenbaren, daß Gott von Angessicht zu Angessicht in seinem Werte erscheine und offenbar; werde; nein, er bleibet in der Mutter, aber das Universal in der Mutter erreichete er, denn die Mutter Christi erreichet das auch, denn es

ward zu ihr gefaget: Du bift bie Gebenebeite unter allen Belbern.

65. Also kommt auch ber Philosophus bis zu ber Benedeiung in diesem Jammerthal, daß er kann seinen verderbten Leib benes beien, das ist tingiren, und von der Krankheit erledigen, bis auf sein Biet seiner hochsten Constellation nach Saturno, darum soll er sich

bor bem Geige huten, er fuhret fonft bie Turbam ein.

66. Bei dem Bitde Johannis und Christi Mutter soll er wissen, daß Gottes Reich und dieser Welt Reich in seinem Wert zwei sind, und daß Gottes Reich in der Mutter verschlossen lieget, als in seinem Werte; dossen soll er pflegen und ein Diener damit sein, nicht ein Herr der Mutter, fondern ein Almosengeder, und nicht ein Schatzammler und Geighals; ce solls auch keiner erlangen noch unsern Sinn verstehen, der nicht will ein Pfleger der Mutter sein. Der Hochste hat ein Schloß vor ben Verstaud der Thorheit geleget, daß sie diind sei, die sie mude wird zu suchen, sage ich mit Grunde der Wahrheit.

67. Als Jesus bem Johanni seine Mutter befohlen, wandte er seine Begierde wieder in die Mutter menschlicher Eigenschaft, und sprach: Mich durstet. Ihn durstete nach den Gliedern menschlicher Eigenschaft, und that menschlichen heils begehren, als die Gesunds beit feiner Glieder, verstehet seiner Kinder, so in ihm sollten geboren werben; und die Juden gaben seiner Menscheit Galle und Essign trinken: Ioh. 10, 28. 29. Und als er das kostete, wollte ers

nicht trinfen.

68. hier ift abermal bas außere Bild, wie es fei im Inneren zugegangen: ben Namen Jesu, als bie Liebe Gettes, welche war in die Wenscheit eingegangen, und sich einvermählet, den durstete in der Liebebegierde nach der verderbten Menschheit und wollte gern bas lautere Basser der Menschheit in sich schmecken; aber der grimsmige Born Gottes, welcher war in menschlicher Eigenschaft entbrannt, gab sich mit der menschlichen Eigenschaft in den Durft der Liebebes gierde ein: und als ihn die Liebebegierde kostete, wollte sie ihn nicht trinken, sondern ersank in ihn, als ganz gelassen der frei gegeben, und eineignete sich ganz essenthümlich frei ergeben.

69. Das war nun ein Schrack bes Grimmes, bag bie Liebe in ihn tam, bavon die Erbe erzitterte, und die Felfen zerkloben, denn ber Tob erschraft also vor dem Leben. Und allbie scheibete sich bes erweckten Grimmes Eigenschaft ins Centrum, als ins erste Principium, in die Feuerwurzei ein, und ging aus dem Centro in menschlicher Eigenschaft nun auf der Hunger zur Wiederzeiburt; aus dem Hunger zum Tobe ward ein Hunger zum Leben: denn die Liebertingirete den Born, das aus der Feuerbegierde zur finstern Imprese

fion eine Begierbe bes Lebens marb.

70. hie verstehets recht! Gott ber Bater, ber sein liebes herz hatte in die Menschheit eingegeben, ihnen zu helsen, ben durstete nach ber Menschheit, als nach seinem herzen ober Worte der Arast; und die Gottheit in der Menschheit, als das herz des Baters, bursstete nach dem Bater, die Liebe oder Lichtsessenz durstete nach bes Feuers Ssenz; denn in Abam war die Feuers der Seelenessenz aus der Liebe Wesenheit, darinnen das Paradeis stund, ausgegangen in ein Eigenes, und war Gott ungehorsam worden: derowegen des Lichts und der Liebe Essenz und Wesen am Grünen, das ist, am vegetabilischen Leben, oder himmlischen Grünen und Fühlen der Paradeisquaal, erstath, und der itdischen Welt auswachete.

71. Allhie führete ber Bater die Seele, welche war in seinen Grimm eingegangen und sich in seinem Born offenbarete, wieder in die Liebe, als in das verblichene Paradeisbild ein. Und allhie erzitterte die finstere Welt in Todesschracke, vor dem Feuerschracke, welscher in der Liebe im Tode aufging, als ein Freudenschrack, welcher Freudenschrack in die verstorbenen Leiber der Hoffer Israelis (die auf den Messiam hoffeten) einging, als ein Hall der Rraft Gottes, und

sie vom Tode aufweckete.

72. Diefer Schruck zeris ben Borhang im Tempel, als bie Decke Mosts, welche vor bem klaren Angesichte Gottes hing, bas ber Mensch nicht konnte Gott sehen: und berowegen ihm mir einem Opfer und Borbilbe bieses endlichen Anblickes, in dem sich Gott in ber Menscheit offenbarete, dienen mußte. Dieser Schrack zerbrach bas Borbild im Opfer und offenbarete bas klure Angesicht Gottes, und einigte die menschliche Zeit mit der Ewigkeit.

73. Alles mas die Suden Jesu von außen thaten, das war ein Borbild des Inneren, wie es zwischen Gott und der Menscheit,

als zwifden ber Emigfeit und Beit zuginge.

74. Die Juden gaben Jesum in seinem Durft Gall und Effig. Diese beide Eigenschaft sind Mercurius im Sulphur Saturni, als in der Impression, bas ift eben bas Bilb der Seele Eigenschaft,

was fie in fich allein auffer ber andern Liebegestaltnig ift.

75. Gott gab diese Eigenschaft der Seele wieder in seine Liebe, ben Tod ins Leben, das verblichene Liebewesen, welches das Wort Gottes in Marien Effenz und Saamen hat an sich genommen und lebendig gemachet in des Jorns Eigenschaft in die Seelenessenz, als ins Centrum der Feuer- und finstern Welt ein, davon die seelische Feuer- und Kinsterwelt ein hoch freudenreich Paradeisteben ward; und allhie spottete der Ritter des Todes und der Hölle, als der finstern Welt in der Seele, und sprach: Tod, wo ist dein Stachel nun im Menschen? Holle, wo ist nun dein Sieg im Grimme der Sistequal im ausgesprochenen Wort oder Mercurio? Es ist alles todt. Tod, ich bin dir ein Tod, Hölle, ich bin dir ein Ueberwinder; du must mir dienen zur Freudenreich, du sollst mein Knecht und Die-

ner gur Kreubenreich fein, bu follft mit beinem Grimme bie Rlamme ber Liebe angunden und eine Urfache bes Grunens im Parabeis fein.

76. Ingleichen geben wir bem Philosopho unfern Sinn und tiefen Grund in ber Natur, ber bas verblichene Befen ber Erbe, welches im Tobe', als im Fluche Gattes verschloffen lieget, will fuchen und offenbaren; es lieget ihm auch bie Dede Mofis bavor, es gehoret ein Ernft bargu, bag ber Borbang gerreife, bag er ber Ra-

tur Angeficht febe, anbere ift er nicht geschickt bargu.

77. Und wie es in der Menscheit Chrifti gwischen Gottes Liebe und Born ift jugegangen, und bie zwei in eines find transmutiret worben; alfo auch in feinem Berte ber Natur. Der giftige Mercurius im Sulphur Martis und Saturni giebet fein Mords menftruum, ale bie großte Gift ber finftern Quaal, in Beneris Eigenichaft; wenn bie Benus nach bem Keuer ber Liebe burftet, fo giebet Mercurius feinen Gift in Beneris Durft, und Beneris Durft giebet fich gang bem Gift ein, als fturbe fie; fle giebet ihr begehe rent Leben gang auf, bavon entflichet die große Finfterniß im philos fophischen Bert, bag bie Materia fo fcmarz wird als ein Rabe; benn Benus bat ihr Leben übergeben, bavon ber Glang entflehet: wie auch bei Chrifto zu feben ift, baf bie Sonne ihren Schein verloren, und eine große Finfterniß worden, wiber ben gemeinen Lauf ber Matur. Lut. 23, 45.

78. Denn ale fich bie innere Sonne in ben Born, ale in bie Finfterniß Gottes, einergab, fo tounte bie außere Sonne, welche ihre Rraft und Glang von ber innern, ale ein Spiegel ber inneren, empfabet, nicht icheinen; benn ihre Burget, bavon fie icheinet, mar in Die Finfterniß im Loco biefer Belt eingegangen, und wollte die Sinfterniß im Fluche Gottes jum Lichte machen, ale ben Locum biefer Belt wieber jum Parabeis.

79. Alfo mußte auch die Sonne der außeren Belt, welche eine Rigur ber inneren allwesenden Conne ift, mit ihrem Glange in ber Binfterniß ftille fteben, von ber fechsten bis in die neunte Stunde, bas ift bie Beit Abams im Schlafe, ba er mar mit ber Begierbe ins Centrum ber emigen Natur, als in die Geburt, ba fich die Liebe und Born in zwei Centra Scheiben, eingangen, und wollte bas talte und hisige Reuer probiren, welches ibn fing und in ibm qualificirte

80. Mubie find brei Stunden nach ber Dreigabl, und im Grabe brei Tage nach ber Beit, als nach ber Menfcheit. Ubam als er in Gottes Bilte ftund und weber Mann noch Beib mar, sonbern beides, ber ftund 40 Tage im Parabeis ohne Manken: und als er fiel, stund er bis an britten Tag, als 40 Stunden im Schlafe, bis daß ihm Gott das Weib aus ihm machte ober bauete.

81. Alfo mußte Ifrael am Berge Sinai 40 Cage versuchet werben, ob fie wollten im Gehorfam Gottes unter Bunder und Thaten leben; und als es nicht fein mochte, fo gab ihnen Gett bas

Geset seines Bundes als einen Spiegel bessen, so im Bunde war verheißen worden: so ging die Bersuchung des Leibes 40 Jahre über sie, daß der Leib mußte Manna effen, ob dem Menschen zu rathen sei; und als der Leib auch nicht bestehen konnte, so führete sie Isessua durche Basser mit dem Bunde des Spiegeis, da mußte Irael des Bundes im Spiegel der endlichen Erstung mit den Opfern pflegen, die deit der Wiederbringung eintrat: so stund der Ritte ter des Streits 40 Tage in der Busse in der Bersuchung, und der stund den ersten Stand Adams im Paradeis. Und die drei Stunden der Finsterniß sind die drei Stunden der Bersuchung Ehrist, als ihn der Teusel versuchte.

- 82. Wieberum sind die 40 Stunden im Grabe Chrifti die 40 Tage Abams im Paradeit; und die 40 Tage Moss auf dem Berg, und die 40 Jahre in der Wüsse, und die 40 Tage nach der Auferstehung vor der himmelsahrt sind eben dasselbe. Als iht der Ritter hatte Abams Stand bestanden, so ward die Seele in menschelticher Eigenschaft iht auch 40 Tage versuchet, ob sie nun wollte dom Wort Gottes essen, und in ganz gelassenm Sehorsam im Willen Gottes leben, und sein eine rechte Gleichnis und Edenbild der göttelichen Kraft in der ungründlichen Ewigkeit, nach der Dreiheit der Gotthelt.
- 83. Alfo auch foll ber Philosophus ingleichen merten, baß ber Zeit Wesen auch in solcher Eigenschaft stehe; benn ber Mensch ift aus ber Zeit Wesen in ein Bilb geschaffen worden, als ein Auszug aller Wesen, ein ganz Bilb und Gleichniß nach ber Zeit und Ewigeteit, in ber Zeit und Ewigseteit, in ber Zeit und Ewigseteit, in ber Zeit und Ewigseit einherrschend und inne stehend, als ein Wertzeug des großen, unendlichen Gottes, mit dem er durch und mit seinem Geist machte, was er wollte.
- 84. Nun ift ber Menfch bas Wertzeug Gottes, mit bem er feine Berborgenheit offenbaret, beibes in feiner felbstmenschieden Eigenschaft, als im Wefen und Bilbe Gottes, und bann burch ben Wenschen, als mit bem Wertzeuge in ber Mutter aller Wefen, als im Mysterio Magno, als in ber Seele ber großen Welt.
- 85. Der Mensch hat die Gewalt, so fern er als ein Werkzeug Gottes im Gehorsam Gottes gehet, wie ihn sein Geist führet, daß er mag die Erde, welche im Fluch Gottes stehet, in die Benedeiung einsühren, und aus Todesangst die höchste Freudenreich in der außeren Mutter, der Gebärerin machen, denn er selber thuts nicht, alsein sein Wille arbeitet mit dem Verstande darinnen, und füget nur die Compacta zusammen, die zusammen gehören; als da Tod und Leben gegen einander stehet, die soll er zusammensehen und durch eine solche Art in Eines bringen, wie Gott die Zeit und Ewigkeit durch und in dem Menschen Christo, und durch ihn alle, welche ihn darein ergeben, vereinigt hat.

86. Er wird alles basjenige in feinem Werke sehen, was Gott mit der Menschejet hat gethan, als er sie wieder ins Universal brachte, als ins Paradeis: er wird sehen, wie der Grimm wird die schöne Benus in sein stachlicht, dornicht Wesen verschlingen, und wie sich die Benus ganz einerglebet, und wie der Grimmt in der Benere auch erstirdet und ganz sinster und schwarz wird, als eine Kohle, denn allbie liegen der Lod und das Leben bei einander im Lode, als im Gehorsam Gottes; sie halten ihm beide stille, und lassen den Geist Gottes nun aus und mit ihm machen wie er will, der suhrets wieder in den ewigen Willen Gottes, darzu ers im Ansang hatte geschaffen, ein. So stehet das Wesen wieder am Ansange in der Ordnung, als es Gott schuf; allein im Verdo Fiat, als im göttlichen Machen, in seiner Impression muß es stehen, die auf den Scheidetag Gottes, da Gott wird die Zelt wieder in die Ewigkeit verwandeln.

87. 216 Jefus ben Relch getrunten hatte, und fcmedete im außeren ben Effig mit Galle vermifchet, und im inneren in ber Liebe Eigenschaft, als in der Jungfrauen, den grimmen Born Gottes, fo fprach ber gange Menfch Chriftus: Mein Gott, mein Gott, warum haft bu mich verlaffen? Datth. 27, 46. Denn Gottes fprechenbes Bort ftund ist in menfchlicher Gigenfchaft ftille; fo fcbrie bie neuerborne Wefenheit, welche in Mam war erftorben und in Chrifto wieder febenbig worben, mitfammt ber Seele: Dein Gott, marum baft bu mich verlaffen? benn ber Born Gottes mar burch ber Seele Eigenschaft in bas Bild ber gottlichen Befenheit einges gangen, und hatte bas Bilb Gottes in fich verfchlungen. fchrie bas Bilb in ber Rreatur ber Seele: Mein Gott, warum haft bu mich verlaffen? benn bas menfchliche Bild, bas in Abam ver-Blich und in Chrifti Menfchwerdung wieder lebenbig marb; follte bem Srimm Gottes in ber Feuerfeele ben Ropf gertreten, und feine Feuers. macht in Sonne vermandeln; fo verließ es nun ist bas fprechente Bort Gottes, fo fiel es in feiner Seele Grimm ein, ba fuhlete es Sottes Born: benn bas fprechenbe Bort fuhrete es alfo burch ben Born in Tob, und aus bem Sterben ins folarifche Leben (verftehet bie emige Conne). Die bie Rerge im Feuer erftirbet, und gehet aus bemfelben Sterben bas Licht und bie Rraft, ale bas große, unfühlende Leben aus : alfo follte und mußte aus Chrifti Sterben, aus feinem Tote, die ewige gottliche Sonne in menschlicher Eigenschaft aufgeben.

88. Aber die Selbheit menschlicher Eigenschaft, als ber eigene Bille ber Seele in Feuersmacht zu leben, der mußte ist allhie steren ben und im Bilbe ber Liebe ersaufen; und das Bild ber Liebe mußte sich auch in Grimm bes Sterbens einergeben, auf daß alles in Tob einfiele und in Gottes Willen und Erbarmen burch ben Tob in die Paradeisquaal in der Gelassenheit aufginge, daß Gottes Geist allein

fei alles in allem. Der Bolle Auge mußte burch bie Liebe feben, wie bas Licht aus bem Feuer icheinet, und bas Feuer aus ber Finsternis nimmt ihren Urftand aus ber ewigen Begierbe.

89. Und wie Abam bas Chenbild Gottes in finftere Todesgesstalt verwandelte, also verwandelte Gott das Sbenbild aus dem Tode durch seinen Feuergrimm wieder ins Licht; er zog das Sbenbild wies ber aus dem Tode, gleichwie eine Blume aus der wilden Erde

machfet.

90. Also auch im philosophischen Werke wird Benus verlaffen, wenn sie die brei grimmigen Eigenschaften in sich im Grimme einenhmen; ihr Grimm, als der Tod, verschlinget ihr Leben, davon verleuret sie die Farbe, und wird aber den drei Gestalten im Grimme auch ein Tod, denn sie ersäuset mit der Liebe den Tod, also wird das Leben dem Tode, als dem Grimme, ein Tod, und liegen nun beide im Willen der ewigen Natur, als im Berbo Fiat, das gehet mit ihnen den göttlichen Weg aus, auf Art wie es im Ansange der Schöpfung war ins Wesen gegangen.

91. Denn im Anfang war das Paradeis als das Universal offendar und schien die Liebe durch den Tod oder Jorn; also muß es wieder werden, daß Benus das Auge oder Sehen im Grimme werde, alsdann wird aus dem Saturno, Marte und Mercurio ein Jupiter, Mars wird zur Sonne, und Saturnus zum Monde; also leuchtet Mars mit der Sonne aus dem Saturno in Luna aus Besneris Auge, und sind alle sieben nur Einer, so hat der Streit ein Ende, und ist alles vollbracht, die zur Auserstehung des Lebens.

- 92. Und als Jesus ben Kelch getrunken hatte, und gesaget: Mein Gott, warum hast du mich verlassen? Matth. 27, 46. so sprach er: Es ist vollbracht! Joh. 19, 30. verstehet das Wert menschlicher Erlösung; und sprach ferner: Bater, ich befehle dir meinen Geist in deine Hande, und neigete sein Haupt und verschied. Allhie hat sich nun das ganze Leben Christi in des Baters Begierde, als in Willen der ewigen Natur, einergeben, und den Willen seiner Ichheit, als den kreaturlichen Glanz, wieder ins Centrum, als in die erste Mutter, daraus die seelische Kreatur erboren ward, als ins große Mysterium der Ewigkeit einergeben; der Wille der Selbheit mußte ganz an der Natur Ende wieder eintreten, also daß die Selbheit ganz ersterbe, auf daß Gottes ewiger Wille und Geist in der Menscheit alles in allem allein sei und thue, und die Kreatur hernach nur sein Werkzeug sei, darinnen er allein thue, was er wolle.
- 93. Also hat Gott ber Bater unsere Ichheit in Chrifti Tob und Eingehen wieder in seinen Willen eingenommen; und baß solches sein könnte, so tingirete er zuvor die Menschheit mit der Gottheit, daß ihm die Menschheit in seiner Kraft ein lieblichek Geruch und Onfer sei, denn zuvor war der Tod bavor.

94. Allhie zerbrach die Liebe ben Tod, und fchloß bas vefte Siegel auf, baf ber Wille wieber konnte in bas eingehen, bas er

vor ber Rreatur gewesen war.

95. Und also mulfen wir ihm auf seiner eröffneten Straße alle nachfolgen; keiner mag Gott schauen, es werde benn zwor in ihm Gott Wersch, welches in der Glaubensbegierde geschieht; und alsbann muß der verderdte Wille, so im Tod und Jorn Gottes begriffen ist, und in irdischer Effenz bilbet, und Frucht zum Dod' bringet, ganz ersterden und in die freie Genssmine in Gottes Wille und Erbarmon einfallen.

96. Alsbann ist ber eigene Wille mit und in Christo an ber Natur Ende im großen Mysterio Gottes, als in Gottes Sanben: Gottes Hande sind die ewige Begierde, ober ber ewige Wille, welscher unwandelbar ist. Also stirbet ber Wille ber kreaturlichen Selbbeit, er gehet gang ins Nichts, auf daß er ihm nichts mehr, sondern

Gott lebe.

97. Alfo gehets auch im philasophischen Werk: benn der Kimfteler hat zwos große Wunder geseigen, welche der kreathrische und natürliche Wille in Kraft Beneris hat gewirket, da er vermeinet, er ware nahe barbei, so stiedet ihm erst die Ratur im feinem Werke, und wird ihm zur finstern Racht; es mussen sich aller Gestälte Eigenschaft und Macht aus ihrem Gentro ausgeben, und an der Ratur Ende fallen; es giebet sich alles frei, als ein toders Wesen, es ist kein Berbringen mehr allba, es theiset sich alles in der Krone in tausend Zahl.

98. So ists alsbann wieder im Mpfterio, an der Ratur Ende, wie es war, ohe es ins Geschöpf eintrat, verstehet die essentialische Begierde, als der ausgesprochene Mercurius, der muß also wieder ans Ende seiner Selbheit gehen und ins sprechende Wort fich ex-

geben.

99. Das leibliche Wefen bleibet im Centro der vier Elemente stehen bis zum Gerichte Gottes, weiches anizo in dem Sterben im Centro Solis stehet, als in der Compaction Beneris und Mencurii, welche Compaction im Lode gang in eines fällt, als in einer Kraft Joyls, als ins Contrum der Freiheit.

100. Denn allhie verlifthet die Begierbe zu Ratte und hites aller irbischer Wille und Begierbe ber Gigenschaften erfliebet und ift

tein hunger mehr nach irdischer ober Tobeseigenschaft.

## Das 12. Kapitel.

Bon der siebenten Gestalt im Reiche der Mutter, wie das siebente Reich, als das Reich der Sonne, wieder eröffnet und lebendig gemacht werde; im Gleichniß von Christi Auferstehung darge-stellet.

Als Christus des naturlichen Todes in menschlicher Eigenschaft ift gestorben, ist uns nicht also zu gedenken, daß er sei nach seiner seelischen Kreatur gestorben, viel weniger nach der Gottheit, noch in der himmlischen Wesenheit, oder in der himmlischen Linctur verblichen, das kann nicht sein; allein der Selbheit als der außeren Welt Willen und Regiment, welche im Menschen herrschete, dem eigenen Willen und eigenen Kräften der Kreatur Selbheit, darinnen der Mensch Gott ungehorsam ward; den gab er ganz ins Vaters Hande, als ins Ende der Natur, in das große Mysterium des Baters.

2. Nicht baß es follte tobt fein, sondern baß Gottes Geift barinnen allein bas Leben sei, daß in Christi Person bas gottliche Regiment sei, bas der ewige Bater in seiner Bildnis, mit seinem ewigen Geiste regiere und richte, barum hat Gott beschlossen, bas

lette Gericht burd biefen Jefum gu halten.

3. So thute nun nicht allein die Rreatne Chrifti, sondern Gott in seinem Sbenbilde burch die Rreatur im Regiment seines ewigen Geiftes aller breien Principien, welcher alles Befens Leben

und Regiment ift, in jebem Dinge nach feiner Eigenschaft.

4. Also verstehet uns: als Christus gestorben am Rreuze, so ist nicht der Name Zesus mit gestorben, welcher den Tod gerbrach, und mit der Liebe das ausgesprochene Wort, als die Form der Gottsbeit, als das gesormte Wort, als die Seele tingirte: nein, das kann nicht sein, die Ewigkeit stirbet nicht, allein das Ausgesprochene, welches wieder in der Begierde des Sprechens, als im Fiat stehet, das verwandelt sich in seinem eigenen Sprechen, als in der eigenen Begierde, und suhret seinen eigenen Hoall in eine andere Form und Quaal ein, als es das sprechende Wort hat in eine Form und Quaal gesprochen, und mit dem Verdo Fiat in eine Form, Gerstaltnis und Willen gestellet, als Luciser mit seinem königlichen Throne. und auch Adam solches gethan haben, da sie beibe aus der

Belaffenheit in bie Seibheit eingingen: bas Bertzeug wollte ber Deifter fein.

- 5. Das außere wirkende und fühlende Leben, barinnen ber 3orn Sottes brannte, das ftarb ganz ab; nicht daß es sei ein Nichts worden, sondern es siel ins Nichts, als in Sottes Willen, in Sottes Wirken und Fühlen, ganz von der, außeren Welt Willen, welcher bos und gut ist, ab, also daß es nicht mehr der Welt, als dem Gestirne im Sude der vier Elemente, lebete, sondern des ewigen Vaters Natur im Sude des reinen göttlichen Elements: das Leben der außeren Welt starb.
- 6. Also fiel zuhand das rechte menschliche Leben wieder in den Ort ein, daraus es Abam hatte ausgeführet, als ins Paradeis, barvon Christus zum Schächer sagte: Heute wird du mit mir im Paradeis sein. Lut. 23, 43. Es siel in Abams Sterben, als er dem Paradeis abstard, ein, und grünete in Abams Sterben, als eine neue Kreatur aus der alten aus, gleichwie der Halm aus dem Korne, und solches in Gewalt und Krast des sprechenden Wortes, welches war aus Gnaden wieder in die verblichene, himmlische Wessenheit des Menschen mit lebendiger Wesenheit eingangen, und sich ins Centrum der seelischen Natur, sowohl in Grimm des Jornes und Todes im Fleisch eingegeben, und den Jorn in die Liebe verwandelt, und das verderbte Blut im Jorne mit der Liebe tingiret.
- 7. Die gottliche Linctur tingirete die menschliche, die gottliche Sonne trat in die menschliche ein; die gottliche Sonne trat in Abams Racht, als in Abams Schlaf ein; Gottes Sonne mit dem Ramen Jesu trat mit Abams Seele und Menschheit in der Person Christi in Tod; verstehet in Abams Tod ein.
- 8. Da Chriftus ftarb, so ftarb Abam in seiner Icheit in Christi Tod mit: ber Name Jesus war in Christo in Abams Menschpeit ber Schlangentreter; Christus ging ein in bas Bild bes ersten Abams, also bag ber erste Abam in ber Menschheit Christi berselbe Christus und Schlangentreter ward, wohl nicht in berselben Kreatur, aber in berselben Seelen- und Leibeseigenschaft.
- 9. Der erste Abam siel nieder in Schlaf, als in Unmacht ber gottlichen Welt, und starb im Tode des Todes; der andere Abam ging in Tod des Todes ein und nahm den Tod des Todes in sich, als in Abams Menschheit gefangen: er ward dem Tode ein Tod, und führete das Leben in die ewige Freiheit aus dem Tode aus. Er stund in gottlicher Allmacht in des ersten Adams Wesen auf: Gottes Geist in dem sprechenden ewigen Worte führete Adam in Christi Menschheit aus dem Tode aus. Abam stund in Christi Menschheit auf, und alle Kinder Adams, so Christi Reich theilhaftig werden, stehen alle in Christo auf, alle in Christi Fleisch und Blut, Seele und Geist; aber ein jeder in seiner hie gehabten und in Christi Tod gestorbenen Areatur. Ein jeder ist ein sonderlicher Iveig,

aber nur ein einiger Baum, ber ift Chriftus in Wam, und Abam in Chrifto, nur einer, nicht zween, nur Ein Chriftus in allen Chriften.

10. Also mag ich sagen, so ich in Christo ber Welt abgestorben bin: 3ch bin berselbe Christus, als ein Iweig am selben Baume. Allbieweil ich aber in dem dußeren Menschen noch in meiner Ichebeit lebe, so muß ich auch mit dem außeren Menschen in Christi Aod sterben, und in ihm aufstehen und leben. So lebe ich num ist mit dem Willen des Glaubens im Gemuthe in Christo und din ein Christ im Willen des Gemuths in der Begierbe des Chandens, und nehme Christum in meinen Willen mit seiner Menschsit ein, und werse meinen Willen in seinen Tod ein; so ist mein inwendiger Mensch in Christi Tod mit ihm gestorben, und lebet nicht mehr der Icheit, sondern din in ihm gestosben, und liege in seinem Tode begraben.

11. Weil er aber ift in Gottes Willen auferstanden, so lebe ich in seiner Auferstehung in ihm, aber meine Ardigkeit in ihrer Schheit lebet der irdischen Welt, die sie auch der Schheit abstiebet, und gang in die Gelassenheit und Berwesenheit eingehet, alsbann wird sie Christus durch meinen inneren Menschen, der iho in ihm lebet, ausweden. Steichwie er ist auferstanden von den Toden, also soll auch ich (ber ich in ihm soll der Tedigkeit absterben) in ihm (als in meinem ersten Vater Adam) in dem Namen Zesu als ein Christ

(in bem Chriftus) auffteben.

12. Mein in Sunden verdorreter Zweig am Baume soll in dem Ramen Jesus Kraft und Saft zum Leben bekommen in ihm als in meinem Stamme, welcher ein herz und Kraft in meinem Bater Abam ist worden, soll und werbe ich mit meiner Menscheit grunen und Früchte zum Lobe Gottes bringen. Wein Willengeist, der aniso in Christi Menschheit ist, und in Christi Geist lebet, der soll in Christi Kraft dem durren Baume Saft geben, daß er am jüngsten Tage im Schall der Posaune des göttlichen halles in Christi Stimme, welches auch meine Stimme in seinem hall ift, wieder auserstehen, und im Baume Christo als im Paradeis, grunen.

13. In mir selber wird das Paradeis sein: alles was Sott ber Vater hat und ist, das soll in mir erscheinen als eine Form ober Bild der gottlichen Welt Wesen; alle Farben, Kraft und Angenden seiner ewigen Weisheit sollen in und an mir, als an seinem Schenbilde, offenbar sein, ich soll die Offenbarung der geistlichen gettlichen Welt sein und ein Werkzeug des Seistes Gottes, darinnen er mit ihm selber, mit diesem Halle, der ich selber bin, als mit seiner Signatur spielet. Ich soll sein Instrument und Saitonspiel seines ausgesprochenen Wortes und Halles sein; und nicht allein ich, sondern alle meine Mitglieder in dem herrlichen zugerichteten Instrument Gottes; mir sind alle Saiten in seinem Freudenspiel; der Giose Mundes ifts, der unsere Saiten seiner Stimme schläget,

- 14. Darum ist Gott Mensch worben, bag er sein herrlich Insstrument, welches er zu seinem Lobe machete, und ihm verdarb, und nicht nach seiner Freudens und Liebebegierde wollte klingen, wieder zurecht brächte, und den rechten Liebehall wieder in die Saiten einführte; ja der Hall, der vor ihm klinget, den hat er wiedet in uns, als sein Instrument, eingeführet; er ist der worden, der ich bin, und hat mich zu dem gemacht, das er ist: also mag ich sagen, das ich in meiner Gelassenheit in ihm seine Posaune und Stimme seines Instruments und göttlichen Halles bin, dessen erfreue ich mich nun in allen meinen Mitsaiten und Stimmen, welche neben mir, als in ein ewiges Werk, ins Lob Gottes gerichtet sind.
- 15. Also wissets nun, meine lieben Mitstimmen im Lobe Gottes, auf und in eurem Halle schalle ich mit meiner im Geiste geschlasgenen Saite, halle also in euch, daß alles, was Jesus durch den Christum, als durch seine und meine Menschheit gethan hat, das thut er noch heute in mir, und in allen meinen Mitgliedern. Er ist meiner Ichheit in seinem Tode abgestorben, und ich sterbe auch weiner Ichheit in seinem Tode abz er ist seiner Gelassenheit in Gott seinem Bater einergeben, und Gott seine Bater hat ihn mit dem Geiste seines Mundes in ihm auferwecket und zum königlichen Bilde nach der heiligen Dreiheit dargestellt, durch und mit welchem Gott alle Dinge im Loco bieser Welt richten will.
- Also hat auch Gott meinen Beift und Seele burch feinen Seift in dem großen Ramen Jefu, in dem Chriftus in ihm auferwedet; also bag ich in meiner Gelaffenheit in ihm nicht barf fterben, denn er ift mir und fur mich gestorben, fein Tob, indem er ift vom Tobe auferstanden, ift mein ewig Leben worden; so lebe ich nun in seinem Tobe als ein Sterbenber, und ift boch tein Tob mehr in Ihm, sondern also fterbe ich meiner Ichheit und Gunbe in ihm ab: fintemal meine Begierbe und Wille aus meiner Scheit in ibn einbringet, fo flerbe ich taglich meiner Ichheit, bis ich bermateins bas Biel meiner Scheit werbe erreichen, und meine Schheit mit bem irbifthen Billen und Begierbe ber Ichheit gang erfterben, als. bann foll meine Ichbeit und alles, was an mir ift, das fich felber fuchet und liebet, in Tob Chrifti, als in bie erfte Mutter, baraus mich Gott fouf, einfallen, und foll meine Ichheit ein Dichts merben; so lieget alsbann meine Ichheit in Christi Tob in ber Gelassenheit als ein Wertzeug Gottes, ber mache ihm alsbann ein Inftrument baraus, wie er mill.
  - 17. Weil aber meine Seele und Geift aniso in seiner Auferstehung lebet, und sein Sall in mir ift, nach ber Gelassenheit in ihm, wie St. Paulus saget: Unfer Banbel ist im Simmel, von bannen wir warten bes Hellandes Jesu Christi, Phil. 3, 20. so soll auch sein Hall, ber in mir ift, nachbem ichs nach meiner Gelbheit wicht mehr bin, sondern er allein, auch meinen gestorbenen Leib,

ben ich in ihm verlaffe, aufweden, und in fein erftes Bilb, bargu er ihn fchuf, ftellen.

18. Also lebe ich aniso in Gott, und meine Ichhelt weiß es nicht, denn sie lebet nicht in Gott, sondern in sich selber; Gott ift wohl in ihr, aber sie ergreifet ihn nicht, und verdecket das Perlein,, das ich in Chtisto bin: nicht ich, sondern er in seiner Menschheit in meiner Kreatur in ihm selber; also rede und schreibe ich vom großen Mysterlo aller Wesen, nicht daß ichs in meiner Icheit hatte ergriffen, sondern er schläget meiner Signatur in meiner Begierde, welche in ihn eindringet, wie er will. Ich bin mir bekannt, aber nicht in meiner Icheit, sondern in seinem Spiegel, welchen er aus Gnaden in mich stellet, meine Icheit daburch in ihn, als in die Gelassenheit zu boden. Und also wirds euch, lieben Brüber, wieder aus seinem Spiegel, den er durch meinen Begriff in ihm euch vorgestellet, als seinem Werkzeuge dargestellet.

19. Also gehet es auch zu im philosophischen Werke: Sulphur, Mercurius und Sal sind burch ben Fluch Gottes in ihre Selbheit als in ein eigen Wirten und Leben getreten. Es wirket alles im Fluche und Zorne Gottes nach bes ersten Principii Eigenschaft: so nicht Gott hatte die Sonne, als einen Naturgott der außeren sichtbaren Welt darein gestellet, welche alles wirkende Leben, alles was wächst und sich reget, tingiret, so ware alles in der sinstern

Todesimpreffion, als im Abgrund der Solle.

20. Soll aber nun etwas von dieser Selbheit, als vom grimmen Tode, erlöset und wieder ins Universal gebracht werden, als in die höchste Bollsommenheit, so muß es seiner Ichheit ganz ersterben, und in die Stille, als in Tod. der Gelassenheit, an der Natur Ende gehen. Mars muß die Feuers = und Grimmesmacht gar verlieren, sowohl Mercurius sein Gistleben. Saturnus muß ihm selber ein Tod werden, also daß der Artista nichts siehet als die große Finssterniß, so erscheinet alsdann das Licht in der Gelassenheit; denn St. Iohannes saget: Das Licht scheinet in die Finsterniß, und die Finsterniß hats nicht ergriffen. R. 1, 5.

21. Das ift, in ihrer Selbheit, als in eigenem Willen und Wirken kann sie das nicht ergreifen, aber in der Gelassenheit scheinet bas Nichts als die Freiheit Gottes darinnen, denn das Nichts macht sich in seiner Lust aus der Freiheit in der Finsternis des Todes offenbar, denn das Nichts will nicht ein Nichts sein, und kann nicht ein Nichts sein; so kann sichs auch anders nicht offensbaren als nach der freien Lust Eigenschaft, das ist nun sir, und in ihm auch als ein Nichts, denn es ist keine Turba darinnen; der eigene Wille und Hunger ist todt und im Nichts, und die Lust der ewigen Kreiheit wird sein Leben.

22. So fich benn nun bas bochfte Befen hat einmal beweget, und ift in ein fichtbar, greiflich Befen eingegangen, fo figuriret es

basselbe Wesen, so es wieder aus seiner Selbheit ausgehet ins Nichts, wieder in ein solch Wesen, wie es vor den Zeiten der West war: weil aber das Verbum Fiat noch heute im Schaffen des torperlichen Wesens stehet, so machts wieder ein sires, vollkommenes Wesen, als solches im philosophischen Wert geschieht, da ein neu Leben aus dem Tode ausstehet, gleichwie uns Gott in Christo in ihm auserwecket, so wir der Scheit absterden und uns in ihm

ganglich einlaffen.

23. Also auch wenn ber ausgesprochene Mercurius im Sulphur Saturni seine Selbheit in Benerem übergiebt, so transmutiret ihn das Berbum Fiat wieder in ein Wesen nach der Lust der Freifeit. Der, Tod stehet in einem neuen Leibe aus der Finsterniß des Todes auf, in weißer schöner Farbe, aber wie ein verdorgener Glast, da man die Farbe nicht recht erkennen kann, also lange bis sichs resolviret, und die Materia wieder begehrend wird, so gehet im Centro Saturni, Jovis und Beneris Sigenschaft die Sonne in allen sieden Gestalten auf, das ist im Berbo Fiat gleich als eine neue Schöpfung, und laufen aller sieden Gestälte Begierde in Solis Glanz, als in die weiße und rothe Farbe, vom Feuer und Licht, das ist die majes stätische.

- 24. Und wie Chriftus nach feiner Auferftehung vierzig Tage im Mpfterio aller breien Principien jugleich manbelte, in ber Eigenfcaft bes erften Abams nach feiner Schopfung vor feinem Schlafe, und vor feiner Eva, und fich feine Junger ließ in feiner bie gebabten Eigenschaft von ber außern Belt feben, und mit ihnen af, und feine angenommene Menschheit feben ließ, daß er biefelbe mit nichten abgeleget batte: alfo foll une ber Artifta verfteben, bag im philosophischen Berte mit nichten bie erfte Materia vergehet, sondern fie gebet in Lob ihres Lebens, ihrer grimmen Gigenschaft, und ftirbet im Fluch Gottes, und fiehet aber in ihrem gehabten Wefen, bas fie bor bem Kluch Gottes mar, wieber auf; ber gluch gerbricht nur barinnen, bas erfte Leben ftebet barinnen wieder auf, und barum ifts fir, und bestehet im Reuer, benn es ift bem Regiment ber vier Clemente abgestorben, und lebet in ber funften Effeng; nicht bag fie daffelbe Leben habe, fonbern fie ftebet barinnen ftille, aber bet Beift bes neuerbornen Wefens ift mit feinem Grunen ein vegeta-bilifc Leben barinnen, fein Glaft flehet barinnen, er zeiget den erften Abam in ber Unschuld an, ber ftund auch in folder Bolltom= menbeit.
- 25. Und wie Christus unfere verberbte Menscheit, in welcher Der Mercurius war zu Gift worden, mit dem himmlischen Blute der ewigen gottlichen Jungfrauschaft und Wesenheit tingirete, davon die menschliche Selbheit im Gifte erstarb, und das gelassene Leben wieder aufging: also erftirbet auch der giftige, mercurialische, martivilische und saturniusche Wille und Begierde im Blut Beneris im

philosphifchen West, und gehet mit einander in Lob, und fleben wit einander in Giner Liebe in Ginen Willen auf.

26. Darum foll ber Antifta auf die Ainceur merten: fir ift ebler im menschlichen Brauche in biefem Jammenthal als ber Leib, ber in ber Ametur aufstehet, benn ber Geift ift bas Leben, ber

Leib ift mur eine Figur bes Bebens:

27. So ift das Blut ein Gehäuse des Geistes, das foll der Artista wohl merken; im Blut des Jünglings, wann sich seine Pecke in die deri Marter einergiedt, daß sie ihr Blut in und mit des Sanglings vergeuset, da der Ritter in der Hille fiehet und die menschliche Gelbheit übergiedet, da sich der weiße Löwe auf seinem vosinsarbenen Abier lässet sehen: allda lieget das Heil der Krankheit und der Tod des Kodes.

28. Der Beib wird im Blut ber Liebe im Tobe refolviret, aus bein irdischen in einen himmlischen. Die Tinctur giebet sich in weuen Leib ein, und verlässet hernach, wann ber Leib in Solis Glanz aufgehet, auch ihren Willen; sie ergiebet sich dem Leibe ganz ein in seine Ssenz, und wird seine Zierheit, Glanz und Farbe, weiche der Artista nimmermehr scheiden kann, denn sie sind mitt einander in der fünsten Essenzgung des endlichen Scheidetags in dieser Beit, zu seiner Selbstossenung, zu seiner Scheidetags in dieser geit, zu seiner Selbstossenung zichten Mehren welt in dem glasenen Meer vor dem Stuhl des Alten in Aposahppi 4, 2 — G.

## Rurze Summa bes philosophischen Berts.

29. Dem Lefer mochte unfer Sinn ganz sower fürfallen, insbem wir also weitlauftig geben, und Christum barunter anzeigen; beffen soll sich keiner verwundern, mir suchen nicht Gold noch zeitstich Gut barmit, und treiben nicht den Menschm in vergebenen Borwit; wir reben nur mit den Kindern, die Gott barzu erwählet hat, denn die Jest ift geboren, da das Verlovne mieder, sunden merbe; aber nicht allein das Universal zum Leibe dieser Weit, sondern auch das zur Seele.

80. Der Proces ift in allen beiben gar furg, und ift mur Einer Eigenschaft; bas verhalt fich also: ter Bamm ist ausgetheilet in fleben Gestalten (verstehet bas Leben). Run ist der Find Gottes in die sieben Gestalten kommen, also sind sie im Streit und wider einander, und kranket je eine Gestalt die andere, und mogen nimmer Eines werden, sie geben benn alle sieben in Tod, und kerben

bes eigenen Billens ab.

31. Nun mag bas nicht gefchehen, es komme benn ein Tob in fie, ber ihnen allen ben Willen brodie, und ihnen ein Tob fei, wie bie Gottheit in Christo ber menschlichen Gelbheit und ben fieben

Seffalten im menschlichen Leben ein Tob war, und war ihnen boch jum Leben kommen: also ist bieses auch; ber menschliche Wille war in Spristo in die ewige Sonne, als in die Gelassenhest in Gott verwandelt. Utso mussen sich im philosophischen Werke alle Gestalten in Eine, als in Sol, verwandeln, aus sieben muß Eines werden, und bleibet doch in sieben, aber in Einer Begierbe, da eine jede Gestalt der andern in Liebe begehret, so ist tein Streit mehr.

32. Darum benke ber Artista nur, wie er bem Tobe, mit bem reinen Leben den Tob gebe, und wie er bas gestorbene und werblichene Leben, welches himmlisch ist, und im Fluch Gottes gesangen und verborgen stehet, moge auswecken, daß es die Feuerseele wieder in sich nehme; so ers nur so weit bringet, so hats sein ei-

aen Dachen in fich.

1

33. Wenn bie Jungfrau ihren Brautigam, ber ihr meinelbig warb, wieder annimmt, so ist er geschickt barzu, und anders gar in teinem Wege nicht, sondern ift alles umsonst: es ist auch teine and dere Möglichkeit. Dem himmlischen Bilbe nach Gottes Gleichnis im Menschen mochte nicht gerathen werden, nachdem die Feuerseele in ihre Seldheit einging, es führete denn Gottes Geist sich selber in das verblichene Bild, als in die himmlische Wesenheit, und gebe sich mit dewselben in ihm aufgeweckten Bilde in das seelische Feuer ein, als in Grimm des Lodes, und wurde dem Tode ein Tod, als dem grimmen Jorne Gottes, daß der in der Liebe im Blut der himmlischen Wesenheit erschse. Und obwohl kein Abtrennen sein mochte, auch kein Sterben, so war es doch ein Sterben des Grimmuss, daß der Grimm in eine Freude und Liebe vermandelt wurde.

34. Also ift auch des Artisten Werk durchaus nichts anders, benn der Mensch ift aus allen Wesen, aus himmel und Erde gesschaffen worden: als er aber ganz irdisch ward, und der Fluch über ihn ging, so ging auch der Fluch über das irdische Wesen, daraus der Mensch warz also ward dem Menschen der himmel verschlossen, wad ward auch der himmel in der Erde, in Metallen, Baumen und Kräutern in des Menschen Speise, und was zu seiner Zierheit

und Spiel geborte, verschloffen.

35. Die Seele der Erde, als die Eigenschaft vom Feuer des ersten Principii, ist in ihre Selbheit als in Gottes Jorn eingegangen: nun stezdet der Hinde und den himmel wieder in Eines bringen, er muß die Seele im Fluche und den himmel wieder in Eines bringen, er muß die Seele vieder in himmel einführen, anders ist teine Möglichteit; so kann er nun die Seele in ihrer Bosheit nicht in himmel bringen, denn sie will nicht, so muß er den himmel in die Seele einsschen, und den himmel der Seele ganz einergeben, daß die Seele vom himmel esse, sie will oder will nicht, so muß der himmel in der Seele als wie todt werden, also daß die Seele bes nicht kann los werden, wie heftig sie sich darüber erzurne, die sie sich verwes

get in ihrem Grimme, und mit ber Begierbe in himmel, als in bas verblichene Wefen einfahret, und will bas ermorden, wie die Juben Chriftum, und fo fie alfo mit ihrer Begierbe in bas verblichene Bild, als ine himmlische Wefen einfahret, so fallt bas Bilb bes himmlischen Befens bem Morber in feinen Rachen: also giebet bas himmlifche Befen feine Begierbe in ben Morber ein, fo erfchrickt ber Morber vor bem Liebeleben, und fahret im Schrade in ber

himmlischen Befenheit auf.

36. Also empfahet das verblichene Besen wieder den Feuerfchrack in fich, und eineignet fich gang ins Feuerleben, fo muß bas Keuer in ber Liebe und Sanftmuth brennen, und fein Recht im Centro verlaffen: wie bas Licht aus bem Feuer Scheinet, alfo unb nicht anders befommt bas himmlische Befen fein Leben; und wie ein Feuer ein Gifen burchglubet, baß es fiehet als mare es eitel Feuer, und ifts auch, aber das Gifen behalt boch feine Substanz, also wird auch das verblichene Wefen als ber himmel in der giftigen mercu rialischen, martialischen Keuerseele offenbar, und machet aus fieben Willen nur Ginen, und bleiben boch fieben, aber die Feindschaft boret auf.

37. Also ist bieß ein Universal, welches auch ben Widerwillen aller Rrantheit im menfchlichen Rorper in Ginen Willen transmutiret, bag bas Buthen und Stechen, als bie fieben Geftalten bes Lebens, in ihrer Feindschaft einig werden, so höret der Hunger der Rrantheit auf, und ift ber Proces jum Universal wie vorn gemel bet worden. Aldrer zu melben, ist nicht mein Fürhaben, es ift flar genug. Ber nicht will einen neuen, in Gott gebornen Den fchen baburch fuchen, und fich felber bargu machen, ber laffe meine

Schriften mit Frieden.

38. Ich habe bemfelben Sucher nichts geschrieben, er mag auch unsern Sinn nicht ganglich ergreifen, und wie er fich auch immer übet, er gehe benn in die Gelaffenheit in Chrifto ein, allda mag er ben Seist bes Universals ergreifen, anders ists alles umsonst: und wollen den Vorwis gewarnet haben, daß er fich nur nicht vergaffe, er richtet auf biesem Wege gar nichts aus, er trete benn felbst barein, so wirds ihm offenbar ohne viel Suchen, benn ber Weg ist kindisch.

## Das 13. Kapitel.

Bon bes Geiftes und Korpers Bibermillen, und von berer Rur und Beilung.

Seber Körper ist an ihm selber ein stymm und als ein tobt Wesen: er ist nur eine Offenbarung des Seistes, der im Körper ist. Der Geist signiret sich mit dem Körper: was der Geist in sich ist im unbegreistichen Wirken, das ist der Körper im begreistichen und sichtlichen. Es ist je eine Gestalt unter den sieden Gestalten der Natur die oberste, die andern hangen derselben an, und geben ihre Mitzeichen, nachdem eine jede in der Essenz start ist; und wie die Gestalten in ihrer Ordnung in jedem Dinge stehen, also siguriren sie das Corpus, ein jedes Ding und Kreatur in seinem Geschlechte, das ist die Offenbarung göttlicher Weisheit, in dem ausgesprochenen Wort aus Liebe und Jorn.

2. Kein Ding ist, es hat seine Seele nach seiner Eigenschaft in sich, und die Seele ist ein Korn zu einem andern Körper. Als les, was lebet und wächset, das hat seinen Saamen in sich: Gott hat alle Dinge in sein Wort gefasset und in eine Form ausgesprochen, wie sich der Wille in der Begierde hat gefasset. Das Ausgesprochene ist ein Modell des Sprechenden, und hat wieder das Sprechen in sich; dasselbe Sprechen ift ein Saame zu einer andern Bildniß nach der ersten; denn beide wirken, als das Sprechende und das Ausgesprochene.

3. Das Sprechende in sich selber als in der Ewigkeit, und bas Ausgesprochene auch in sich selber, als in der Zeit, das Spreschende ist der Meister, und das Ausgesprochene ist das Werkzeug. Das Sprechende macht die Natur der Ewigkeit, und das Ausgesprochene macht die Natur der Zeit, ein jedes macht fit seiner Fassung zwo Eigenschaften, als Licht und Finsterniß; darinnen stehet das Element aller Wesen, welches sich in dem Ausgesprochenen in vier Elementa scheidet, aber im Sprechenden nur Eines ist.

4. Das Element ist in sich selber weber heiß noch kalt, auch nicht trocken ober naß, sondern ist eine Lust, als ein begehrender Wille, darinnen die gottliche Weisheit die Farben des Unterscheibs machet, alles nach der Begierde Eigenschaft, in welchem doch keine Zahl noch Ende ist; allein in den vier Elementen ist eine Zahl und Ende, denn sie haben mit dem Aussprechen, indem sie sind ein Eisgenes worden, einen Anfang genommen, und sich gefasset in ein

Modell einer Zeit, das laufet in sich als ein Uhrwert: es formet, bildet und zerbricht.

5. Dieses Uhrwert fiehet in sieben Gestalten ober Eigenschaften (wie vorn gemelbet), die machen in sich einen breisachen Geist, als einen wachsenben, fühlenben und vernünftigen; der wachsende stehet in den vier Elementen, und der fühlende in den sieben Sestalten der Natur, und der vornkuftige im Gestirne: aber der Berstand kommt allein von Gott, denn er urständet aus der ewigen Natur.

6. Alles Leben, was in bem ausgesprochenen Wort sein 36l bat, bas stehet in Sale, Sulphure und Mercurio, denn barinnen stehen die sieben Sigenschaften alles Lebens diefer Belt, sowohl der

Beift bes Bachfens, gablens und ber Bernunft.

7. Sulphur ift die Mutter aller Getflichkeit und Leiblichkeit, Mercurius fuhret barinnen bas Regiment, und Sal ift bas haus ihrer Wohnung, welches Mercurius im Sulphur felber macht.

8. Die Vernunft entstehet im Dele bes Sulphuris, barein giebet bas Gestirn seine Begierbe, als in die Effenz feiner Eigenschaft, baraus alsbann die Sinne und Gebanken entstehen; aber der Berftand ruhret her aus bem Dele bes Elements, als in der freien Luft

im fprechenben Mercurio.

- 9. So uns armen Evakindern benn aniso nothig zu wissen ift, wovon uns Krankheit und bes Lebens Wiberwille entstehet; was da in uns sei, das uns selbst zum eigenen Feinde machet, und sich in uns selber plaget und angstet: so ist uns auch noch viel nothiger zu wissen die Kur, damit wir uns in unserer Selbheit mögen kurtren, und in das Ende der Rube einführen. Als wollen wirs entwersen, ods Jemond lüstete, darein zu treten, und in die Proba zu seben; und wollen darstellen, wovon Boses und Gutes urständer, und wie es urstände, und dem Berkandigen Ursach geben zu suchen, und wollen anzeigen, wie der Wille zu Bosem und Gutem urständer, wie das Bose des Guten Tod sei, und hinwieder das Sute des Bosen Zod sei.
- 10. Wenn wir bas mercurialische Leben betrachten, was es sei, so sinden wir, daß es im Sulphur ftebe, denn Sulphur ift ein durrer Hunger nach der Materia, welcher eine ftrenge Impression macht, und hat in seiner strengen Impression das Feuer, auch ist in der Impression das Del, daraus das Leben brennet: nun machet die Impression Kalte, und der Stachel oder Insichziehen machet Diege, das ist nun ein kalt Feuer, und auch ein hisig Feuer in einem Diege. Die Kälte machet in sich hart und finster, und die Hichz und möchte dach tein Licht sein, so nicht das Del im Sulphur in der hisigen Angk erstürde, wie die Kerze im Feuer.
- 11. So find nun zweierlei Sterben im Gulphur, baraus auch zweierlei Leben erboren werben. Als erflich zeucht die Impreffion ober die Begierbe in fich, folleuft ein, macht hart, kalt und berb,

fo giebet bie harm, als bas Eingeschloffene, einen Dob im einger schloffenen Wefen, und ift im felben Geiffe boch tein Tob, sondern ein flechend, wuthend und angstlich kalt Feuerleben, das erbieret fich

mit ber Impression, und ift bas leben ber Binfternif.

12. Bum Unbern erbieret fich in berfelben Unaft in ber ftrengen Begierbe bas bibige Reuer, bas verzehret bas Befen, welches bie Ralte als bie Impression ber Begierbe jur Ratur machet. bleibet in bem gener ber Streit gwifden ber Ralte und Dige: Die Ralte will ihr Leben nach ihrer Gigenschaft haben, und indem fie fich bemeges jum Leben, fo gunbet fie in for in ber Impreffion bie Dite an, fo mimmt alebann bie Dite ber Ralte bie Gewalt unb verzehret ber Ritte Befen, fo mag alebann ber Reuergeift auch nicht befteben, benn ohne Befen erlifcht er, fo menf er in fich in ber Reueranafibegierbe immer und ohne Unterlat erfterben; alfe lange er von der Raite Befen gu gehren bat, fo gebet fein Leben auf, und ift boch nichts als nur ein fletes Sterben und Bergebren; und in feiner Bergebriichteit ift ber grofte Sunger nach Befen, felbe gehet burch und mit ber Bergehrlichkeit and bem Sterben bes Keners and fich and und mobnet im Nichts: fo mag er boch auch nicht im Nichts fein und tann auch nicht ein Richts fein, fo zeucht ibn bas Reuer wieber in fich, benn feine Begierbe ftebet felber wieber nach feiner Mutter; weil er aber ift einmal ber Reuersnaal erforben, fo tann er nun nicht mehr im Fruer ber Sige ober Ralteerfterben, fondern er gehet immer wieber bom Reuer aud; und bas Zewer zeucht ibn boch wieber immer in fich, und ift alfo bes Feners Leben, und bas ift ber Beift, welcher im Keuer billig Wind heißet, wegen ber Starte, und im ausgegangenen billig Luft beifet, wegen bes Lebens feiner Sanftmutb.

13. Und ift uns im Sterben bes Feuers das Del zu verstehen, daraus das Feuer seinen Schein empfähet, in welchem das techte Leben verstanden wird; denn dasjentge, das in dem Feuersterden mit der Begierde zur Erledigung von der Feuersquaal frei zu sein, ausgehet, das ist eine Begierde der Sanstmuth, und urständet im ersten Willen zur Natur, indem sich das ewige Nichts mit seiner Lust in eine Begierde einführet.

14. Dieselbe Luft führet sich als burch ben kalten und hisigen Tob, durch beibe Sterben wieder in die Freiheit als ins Nichts aus, und hat sich also in der strengen Impression durchs Feuer offenbaret und in ein Principium eingeführet, und ist doch nicht bes Feuers ober der Kalte worden, sondern also ist seine Offens

barung.

15. Weil sich aber bie ewige Luft zur Ratur mit ber Natur in eine Begierbe einführet, so mag Beselbe Begierbe weber in ber Ratte noch Sitze flerben; benn fle urftanbet nicht in hite noch Ratte, sobern im Richts. Also ift fle, nachbem fie vom Sterben im

Feuer ausgehet, wieder begehrend, als namlich ihrer Eigenschaft felber, und impresset sich, denn im Feuer hat sie die Impression an

fich genommen.

16. Nun kann sie in ihrer Impression nichts fassen als ein Wesen nach ihrer Begierbe, das ift nun Wasser, verstehet nach der finstern Impression Eigenschaft ists Wasser, und nach dem Feuer ists Del: und dassenige, was in der kalten Impression ganz in der Hatte eingeschlossen wird, als eine Fassung in des Grimmes Eigenschaft, das ist Erde.

17. Also zeucht die grimme Feuersbegierde benselben Luft, Baseser und Del immer in sich, und schlinget es in sich, so wird der Feuergrimm in Luft, Del und Wasser in einen Schein verwandelt: denn das Nichts begehret sonst anders nichts als nur Kraft und Glanz, und also machet sichs offenbar und führet sich in Besein ein.

18. Und der Geift, der aus dem Feuerbrennen im Dele, als im Lichte, vom Feuer und Lichte ausgehet, giedet Bernumft und Berftand; denn er ist ursprünglich im Nichts geurständet, und ift die Begierde zur Natur gewesen, und hat sich durch alle Eigenschaften der Natur, durch Kalte und hite, durchs Sterben im Feuer burchs Licht ausgeführet, und wohnet wieder im Nichts.

19. Er ist ein Probiter und Wisser aller Eigenschaften, benn er ist durch alle erboren und von allen ausgegangen. Er ist als ein Nichts, und hat doch Alles, er durchgehet hie und Kalte, und keines ergreiset ihn, wie wir sehen, daß das Leben der Kreatur in hise und Kalte wohnet, und ist das rechte Leben doch weder heiß

noch falt.

20. Also sollet ihr uns nun recht verfiehen: In der Ewigkeit ift diese Geburt geistlich, aber in der Zeit ift fie auch materialisch; benn ich kann nicht von Gott sagen, daß er Finsternis und Feuer sei, viel weniger Luft, Wasser oder Erde, aber in seiner ewigen Begierde hat er sich also mit der Zeit im Loco dieser Welt in solch Wesen gefasset, welches er im sprechenden Mercurio nach den Sigenschaften des Willens gefasset, und mit dem ausgesprochenen Wort in solche Formung gebracht, nach den Sigenschaften der Begierde in der ewigen Natur, als im Verbo Flat.

21. Nun wird bas aus prochene Wort, als ber ewigen Ratur Eigenschaft, im Sulphur verstanden, benn barin ist bas siebenfache Rab ber Geburt, welches im Geiste, als in ber ersten Fasfung zur Natur, ein Gestirn ist, und theilet sich aus bem Gestime in seiner selbsteigenen Geburt in sieben Eigenschaften, und aus ben

fieben Gigenschaften in vier Glemente.

22. Daffeibe Gestirn ift ein Chaos, barinnen alles lieget, aber verborgen, und ist ber erste Leib, aber geiftlich. Und bas siebensade Rab ist bie erste Auswickelung bes Chaos, und macht ben anders Leib, als die Bernunft; der andere offenbaret den ersten, und if

auch ein geiftlicher Beib. Der britte Leib ift ein elementischer, ein Raften ber erften beiben, und ift ein fichtbarer greiflicher Leib.

23. Der erste Leib als bas Chaos, ober erste Gestirn, welches geistlich ist, bas ist bas ausgesprochene Wort aus ber ewigen Faffung, bassift bas mieberum sein Sprechen in sich, bas ist bas mercurialische Rab im Sulphur, mit den sieben Gestalten, bas spricht wieber aus sich aus bie vier Elementa: also gehet eines aus dem andern.

24. Das erste vor bem Chaos ist die Lust ber Ewigkeit im Ungrunde, die sasse in side einen Willen zur Selbstoffenbarung, das ist alles Gott: und der Wille fasset in sich in der Lust eine Begierde, das ist das Chaos oder erstes Gestirn, darinnen die ewige Natur stehet, welche sich mit der Begierde zur Natur in sieden Gestalten einführet, wie vorn gemeldet, und offenbaret also das Chaos als die ewige verdorgene Weisheit Gottes, und mit der Begierde im mercurialischen Rade, wird das Element gefasset, als ein geschicher Leib des mercurialischen Lebens.

25. Nun ist dieses alles zweifach, als die Begierde machet in ihrer Impression in sich selbst die Kinsterniß, darinnen ist die starke Macht der Anzundung der Natur, und ist peinlich; und die freie Lust zur Begierde macht in sich, durch die Anzundung der Begierde, Licht und Mallen. Das Licht ist Kraft und Glanz, und das Eles ment ist sein Leib oder Wesen, da es doch auch nur geistlich ist; also ist die Feuerbegierde in der freien Lust eine Freudenreich, und

in ber Finfternif ifte eine peinliche Quaal.

26. Aus diesem ganzen Wesen ist der Mensch in Gottes Bilbe geschaffen worden; und verstehet uns recht: er stund nach und in der Schöpfung im Regiment des Elements; das mercuriaslische Rad im Sulphur stund im Lichte und in der freien Lust der Ewigkeit, aber er ging mit seiner Begierde weiter aus sich in die vier Elementa, als in die Schöpfung ind Centrum der Finsterniss, daraus hite und Kalte urständet. Seine Begierde war im Anfang in die Freiheit Gottes, als ins Element gewendet, da war er in Gott gelassen, so regierte ihn Gottes Liebewille mit der freien Lust Eigenschaft: er aber ging aus der freien Lust Gottes, aus der Gelassenheit aus in einen eigenen Willen, welchen er im Centro zur Natur schöpfete, daraus die Pein und Quaal urständet, als Hise und Kälte, sowohl herbe und bitter, und alle Eigenschaften der sinsstern Impression.

27. Allba fiel er ins ewige Sterben, als in die sterbende Quaal, in welcher bas mercurialische Leben im Sulphur, im Gifte regieret, ba je eine Gestalt im mercurialischen Rade die andere anseindet, kranket und zerbricht, da eitel Angst, Stechen und Widerwillen ist: benn die freie Lust erlosch in ihm, darinnen das heilige Element als der gottliche Leib stehet, und wachten in demselben reinen Element auf vier Elementa der außern Quaal; allba war das Bild

Sottes vierflucht, bad ift, Gottes Liebeneillen, ber in dem Bibe fet ner Gliechheit regieret, wich vom Menfchen, fo fiel ber Wenft is Regiment der Ratur; und weil die vier Clementw zeitsichen Anfang und Ausgang haben und muffen wieder ins Ende eingehen, fo muß auch nun der menschliche Leib, als der in den vier Clementw ift ganz irdisch worden, wieder in die vier Clementa einfallen und barinnen zerbrechen.

28. So ift une nun seine Eura und Arznei zu entfinmen, wie er boch aus bem Sterben zu erlosen, und wieber ins reine Claums mit bem Leibe einzuführen sei, und mit bem Geifte in Sottes BB-

lenregiment.

29. So ist nun tein anderer Rath, als daß er mit dem Beiste, welcher im Chaos urständet und von Gottes Willengeiste in das geschaffene Bilb ward eingeblasen, wieder aus seiner Selbheit, all aus eigenem natürlichen Willen ausgehe, und gebe sich wieder ganz und gar in den ersten Willen ein, welcher ihn im Ansang in ein Bilb formirte; er muß seiner Ichheit in ihm selber ganz im Tode der sinstern Impression, so viel er darinnen seinem eigenen Willen in eigener Begierde zum außern vierelementischen Leben sebet, ganz ersterben, und sich ganz frei in Gottes Willen einwerfen, als in Gottes Erdarmen, auf daß er nicht mehr ihm selber lebe und wolle, sondern Gott, als dem ersten Willen Gottes, welcher ihn in sein Wild schuf, daburch sich Gott in einem Bilbe offenbarete, so ist er mit dem ersten Gestirne, als mit dem Chaos der Seele, wieder im selben Begriffe, darein ihn Gott in sein Wild schuf.

30. Weil aber die Ichheit, als der eigene Wille, wider biefet ftrebet, und mit nichten seiner Selbheit ersterben will (verstehet der Wille der außern Welt, vom außern Gestirne und vier Elementen): so muß man den innern Willen des Seistes von Sottes Speise ju effen geben, daß er möge ohne Roth und Hunger nach dem außem leben, daß er den Willen der irdischen Scheit immerdar tödte und breche, die die Irdischen der irdischen Scheit immerdar tödte und breche, die die Irdischen ausgebe, und auch wieder in die Mutter, daraus er geschoffen ward, eingehe und seine Ichheit verlasse, auf daß der reine Lidds bes Elements, in welchem die Seele im gelassen Willen wieder das rechte Leben in Gottes Willengeiste anzündet und der verblichene Leib vom reinen Element wieder ein Gedäuse der Seele sein

als ein parabeififch Grunen.

31. Und daß solches der eigene Wille der Seele thun konnt, das er sich von seiner Selbheit abbreche, und willig ins Sterben der Selbheit eingehe, und in seiner Ichheit ein Mots werde: so ist der freie Wille Gottes (als die ewige Lust zum Chaos der Seelen, mit ches ist der ewige Mercurius in der Kraft der Majestat wieder in das verblichene Bild Gottes aus dem reinen Clement, als in das jüngfrauliche Leben eingangen, und zeucht den Willen der Seele ist

sich, und giebt ihm aus Liebe und Inaben wieder die himmiliche Leiblichkeit vom reimen Clement zur Speise, und basselbe Wasser im Etement in der Tinetur vom Fruer und Lichte, als vom ewigen Leben, zum Tranke, und hat sich in die Menschhrit eingebilder, und sichen Seelen entgegen mit voller Begierbe. Welche Seete ihrer Selbheit abstirbet, und führet ihren Hunger wieder in Sottes Erdarmen ein, die mag dieser Speise genlesen, bavon sie wieder die erfte Areatur in Gottes Liebe wird.

32. Run ist uns zu betrachten, wie die arme, in Sottes Jorn gefangene Seele, außer ber himmlischen Speise in eitel Angst und Wott und treibender Pein kebet. Steichwie der außere krossige Leib in seinen Eigenschaften, in seinem Dunger in eitet Angst, Noth und weidendes Pein lebet, es sei denn, daß ihn die Seele mit dem reisnen Stemente also abertiube und im Zwang halte, daß er sein eizem Regimens vom außeren Sestirne und vier Etementen im gistisgen mercurialischen Rade nach der sinstern Impression, wegen des Duschdringens vom Etement nicht mächtig sei, daß ihm das Unisversal widerstehe; so mag er in stiller Ruhe strhen, aber nur also sange, als der innere den außern durchtringet und ihn eingitzet. In den vier Stementen ift keine Bollkommenheit, die der Leib wieder ins reine Etement transmutiret wird, so muß er wieder in das eins gehen, darsus die vier Etementa urständen.

33. Run ift in dieser Zeit ber vier Clemente eitel Pein und Quaal; die Seele vergaffet sich an dem außern Gestirne, welches in sie eindringet, davon ihr falsche Imagination entstehet, und der Leib erwecket ihm das giftige mercurialische Rad, bavon ihm Krantsteit und Wehethun entstehet: so muß die Seele nitt der innern Bollommenheite kuriret werden, als von dem sprechenden Wart, barinnen sie in Gottes Hand siehet, das kann die Seele allein ting giren und in Ruhe einfuhren; der irbische Leib muß mit dem aus-

gesprochenen Mercurio tingiret und geheilet werben.

34. So benn ber außere Mercurius auch im Fluche stehet als im Sifrabe, so muß er mit seinem eignen Lichte in seiner eigenen Mutter im Leibe bes Sulphuris tingiret werben. Dem Mercurio muß fein eigener Wille und hunger gebrochen wetben, bas aus bem

feinbigen Sunger eine Liebebegierbe merbe.

35. Wie nun biefes geschehen moge, muffen wir die Gebärung im Sulphur betrachten; aus welcher Freude und Leid entstehet; benn dem giftigen Mercutio mag anders nicht widerstanden werden und dann ihm nichts widerstehen als seine eigene Mutter, die ihn gebies ver, in derer Leib er innen lieget: gleichwie der Kalte nichts widerssehen kann, als nur die hie, und die hie ist doch der Kalte Sohn, also auch muß dem giftigen Mercurio mit seinem eigenen Kinde, bas er in seiner Mutter Leibe aus hie und Kalte selber aus sich erbieret, widerstanden werden, wie die Liebe aus dem Herzen

ì

ŧ

£

b

r,

į.

٠

f

;

1

۲

1

Ç

ł

ŀ

Sottes bes Baters, welches fein Sohn ift, bem Born bes Baters wiberftehet, bavon ber Bater barmberzig wird; also auch ingleichen gehetes ju im ausgesprochenen Wort ober Mercurio. Das verftehet allo:

36. Nicht daß man ben kalten Gift bes Mercurii mit angegundeter hige vertreiben und tobten fost und konne; nein, so der kalte Gift entzundet ist, so muß die Arznei von derfelben Gleichheit sein; aber sie muß von der Kalte, als vom angezundeten kalten Grimme zuvor erlediget und in Sanftmuth gesetzt werden, alsdann stillet sie auch den hunger der kalten Begierde in der Krankheit des Korpers.

37. Denn so man ber entjundeten Ralte entjundete hite eine giebt, so erschrickt die Kalte vor der hite, und fallt in Unmacht, als in Todes Eigenschaft; so wird die hite in dieser Todeseigenschaft zu einem Giftleben, als ein Angststachel, und tritt das mercurialische Rad in Traurialeit, als in Sucht ober in ein Dorren,

ba aller Freude vergeffen wird.

38. Denn foll bas Leben in feinem eigenen Rechte bestehen, fo muß hige und Ralte in gleichem Wefen stehen, bag es mit einender concordire, und keine Feinbschaft ober Abweichen in keinem feiz keines muß bas andere übertreffen, sondern fie muffen in Ginem

Willen fteben.

39. Denn bie entzündete Kalte begehret keiner Sige, sondern nur Gleichheit; jeder Hunger begehret Gleichheit zu seiner Speise: so aber der Hunger zu hatt in Kalte entzündet ware, so giebt man ihm nicht wieder eine solche Kur, die also entzündet ist; sie soll zwar also hoch im Grade in der Kalte sein, aber die Gewalt muß ihr vonehe genommen werden, also daß sie nur sei als die Mutter, die steieret, nicht nach der entzündeten Giftquaal, sondern nach der Mutter Freude, also wird auch die Krankheit als der Gift in Angst in eine solche Freude verwandelt werden.

40. Also nimmt das Leben wieder seine erste Eigenschaft an sich. Nicht der rauhe Leib im Gegensat gehöret in die Gura, sondern sein Del, das muß mit seiner eigenen Liebe begütiget werden, verstehet mit einem sansten Wesen, das auch in dieselbe Eigenschaft gehöret: denn die sieden Gestalten der Natur sind im Centro nut Eine, so muß man dasselbe Del also weit im Rad führen, die ein seine höchste Liebebegierde eingehet, alsbann iste recht zur Aut, denn es ist kein Ding so bos, es hat ein gutes in sich, und das

felbe Gute wiberftehet feiner Bosheit.

41. Alfo mage auch in berfelben Krantheit bem angegundeten Grimm im Rorper widersteben: benn fo der kalte Gift im Korper angegundet wird, fo tritt fein Gutes in Unmacht; und so es nicht mag wieder die Gleichheit feines Wefens zum Beistand erreichen, so bleibets in Unmacht, und verzehret sich auch alebann der entzundete Grimm, und fällt auch in Unmacht; so ift der natürliche Tod in



beiben, und boret bas webenbe Leben im Rorper auf; fo es aber wieber bie Gleichheit betommt, fo ftartet fiche wieber, fo muß ber

entzundete Sunger ber Rrantheit aufhoren.

42. Ingleichen barf bie Sige feiner talten Eigenschaft. fonbern allein bie Gleichheit, aber juvor vom Grimme berfelben Gleiche beit entlediget, und in ihre felbsthochfte Freude und Gute eingeführet, alfo bag biefelbe Bleichheit weber in Sige noch Ralte qualificire, fondern in ihrer felbsteigenen Liebebegierde, als in ihrem beften Gefcmad, fo wirds auch die Site im Rorper in eine folche Begierbe einführen. Alle Saulen im Rorper tommen von ber Ralte; mann ber Schwefel zu febr von ber Dite entgundet wird, fo erftirbet ber Ralte Recht und Gigenfchaft, und tritt ins Trauern.

43. Mercurius ift bas bewegenbe Leben in allen Dingen, und feine Mutter ift Sulphur; fo lieget nun bas Leben und Tob im Sulphur, ale im ringenden mercurialifden Rabe. Im Gulphur ift Reuer, Licht und Rinfternif; Die Impression giebet Rinfternif, Ralte und Barte, bargu große Ungft; und von der Impression bes Gingiebens entstehet Mercurius, er ift ber Stachel bes Einziehens, ale bie Beweglichkeit ober Unruhe, und entftehet in ber großen Angft ber Impression, da in der Impression Kalte, als ein finfter talt Reuer, megen ber Sarte entftehet, und im Stachel ber Angft, als in ber Unrube, ein bigig Feuer; fo ift Mercurius bas Rad bes Bemegens, und eine Erwedung ber Ralte und Sige, und ift an biefem Ort nur eine peinliche Quaal in Sige und Ralte, als eine kalte und hisige Giftangft, treibet als ein Rad; und ift boch bie Urfache ber Freuden und alles Lebens und Bewegens: foll er aber von ber Angft erlofet und in bie Freude eingeführet nurben, fo muß er burch ben Tob burchgeführet merben.

44. So ift nun jede Rrantheit und Wehethun eine Tobebeigenfchaft, benn Mercurius hat fich entweber in Sige ober Ralte zu febr enteundet und verbrannt, badurch bas Wefen ober Fleifch, welches er in feiner Begierbe, ale in feiner Mutter im Sulphur hat an fic gezogen, verbrannt ift worben, baburch bie Irbigfeit entftehet beibes im Baffer und Kleifch: wie bie Materia ber Erbe und ber Steine, als die Grobheit derfelben, anders nichts ift als ein verbrannter Sulphur und Baffer in bes Mercurit Eigenschaft, ba ber Salniter im Schrade bes mercurialischen Rabes, bavon bie mancherlei Salze entfteben, verbrannt ift: bavon tommt ber Stant und bofe Gefcmad.

45. Sonft so der Mercurius darinnen im Dele bes Sulphurs qualificirte, bag er burch ben Tob ber Impression von Site und Ralte mochte burchgeführet merben, fo mare bie Erbe wieder ein Das rabeis, und grunete wieder bie Freudenbegierde burch bie Angft ber Impreffion ber Ralte.

46. Das ifts, bag Gott bie Erbe verfluchet bat, benn bem mercurialifchen Rabe marb fein Gutes (als bie Liebebegierbe, welche



27

in ber ewigen Freiheit entstehet, und fic mit biefem mercurialifchen Rabe burch Rate und Sige offenbaret, und burche Seuer ausgehet und einen Schein bes Lichts machet) entzogen, und ber Fluch bar

ein geführet, bas ift ein Flieben ber Liebebegierbe.

47. So stehet nun bieser Mercurius als ein Leben im Sulphur seiner Mutter aniso im Fluche, als in der Angst der hitse und Kalte und machet in seinem Schrade ober salnitzischen Substimmerdar Salz nach solcher Eigenschaft, wie er an jedem Orte, und in jedem Körper entzundet ist; dieselben Salze sind nun der Jesischmack in den sieben Eigenschaften.

48. Wird nun der Mercurius zu sehr in Kalte entundet, so macht er im salnitrischen Schrack in seiner Mutter im Sulphur ein kalt, hart, impressend Salz, davon Melancolie, Finsternis und Traurigkeit im Leben des Feuers entstehet; denn was für ein Salz in jedem Dinge ist, ein solch Glanz des Keuers und ein solch Lebens

ichein vom Reuer ift auch barinnen.

49. Wird aber der Mercurius in übermäßiger hiße entzündet, so verbrennet er der Kalte Wesen und machet Wuthen und Stechen, nach der Impression und nach des Stachels Eigenschaft, davon im Sulphur große hiße entstehet; und so das Wasser vertrocknet und verzehret wird, so hat alsbann der Begierde Hunger oder Stachel keine Speise, davon er mag seinen grimmigen Hunger stillen, da wuthet und reißet er im Salze, als der Gift Eigenschaft ist, davon das Wehethun im Fleische entstehet.

50. So er aber wieder mag die Gleichheit bekommen in der Eigenschaft, wie er im Centro seiner Mutter, als im Sulphur, inne stehet, verstehet wie sie ihn im Anfange hat geboren, als er in den zweien Tincturen des Mannes und Weibes zum erstenmal zum natürlichen Leben kam, verstehet im Kinde, da sich sein Leben angezündet, so wird er von aller Angst erlöset, und tritt wieder in die Gleichheit der Hige und Kälte, und wiewohl es ist, daß der Streit in manchem aus Mutterleibe mit kommt, so ist er doch nach des Lebens Anfange erst entstanden. In des Lebens Anfang tritt das Leben in seine höchste Freude, denn die Thore der breien Principien werden in gleicher Concordanz geöffnet, aber der Streit gehet als bald an um die Ueberwindung zwischen Finsternis und Licht.

51. Uso ist uns nun zu entsinnen, was boch bem Mercutio zu thun sei, so er sich in Site ober Kalte entzündet hatte, baduch er Krankheit und Wehethun erwecket. Da ware wohl gut, bas man die rechte Kur hatte, aber es will leiber sehr verbeckt bleiben, wegen des Fluchs der Erde, auch der Menschen Greuel ur. Sune den halben, daß sie ihnen diese Gift im Mercurio mit ihrer viehischen Unordnung selber erwecken; jedoch ist dem armen Gefangenen die Erledigung nothig; und da man nicht mag das hohe Universal haben, welches das Centrum angreiset und des Lebens Rad in seine



erste Eigenschaft einführet, so muß man aus bem mercurialischen Sube ber Erbe seine Frucht barzu nehmen; weil ber menschliche Leib auch ift irbisch worben, so muß man eine Gleichheit mit ber andern concordiren, ein Salz mit dem andern, als wie die Anzunzbung im Salze bes Körpers ist; in was für Eigenschaft der Schwezssel entzündet ist, in hie oder Kalte, in Melancolie oder Sucht, ob der Schwessel im Körper verbrannt ware und in eine Faule gerathen, oder aber noch frisch und im kalten oder hitzen Feuer brenzwete, eben ein solches Kraut und Schwesel gehöret in die Kur, darmit nicht die Hitze oder Kalte, von einer fremden Macht, welche in sie kommt, im Salniter, da das Salz urständet, erschrecke, und ein tödtlich Salz gebäre, und das Trauerhaus mehr aufschließe.

52. Aber in seiner wilden Art und Eigenschaft, wie es aus ber Erbe Sube auswächset, ists nicht genug: es vermag die Wurgel bes entzündeten Mercurii im Schwefel nicht zu überwältigen, sondern zundet fie sehrer in solcher Quaal und Sigenschaft an.

53. Was du willst, daß dem Leibe widerfahren foll, das muß vonehe dem widerfahren, das den Leib kuriren soll; fauler Krankheit gehöret ein fauler Schwefel in die Rut, besgleichen kalten und hisisgen. In welchem Grad des Feuers oder der Kalte Mercurius entzundet ist, und in welcher Gestalt unter den sieden Eigenschaften der Natur, das ist, welches Salz unter den sieden Salzen entzündet ist, eben ein solches Salz gehöret in die Kur.

54. Denn Krantheit ist ein Hunger; dieser begehret nur seiner Gleichheit. Run ist die Eigenschaft besselben Lebens, welches im Anfange seines Urstandes ist. in Freuden gestanden, die Wurzel; und die Kranthett ist ihr übermäßiges Anzunden, davon die Ordnung zerstrennet wird; so begehret die Wurzel in ihrem Hunger die Gleichschet, die ihr durch die Anzundung entnommen worden; ist ist die Anzundung stärker als die Wurzel, so muß man der Inzundung ihren Hunger stillen, und ihr das eingeben, was sie selber ist.

55. Aber wie uns Gott mit seiner Liebe kariret und zur Gesundheit der Seele brachte, als wir dieselbe im vergifteten Mercurio seines Jorns entzündet hatten: also ingleichen muß auch zuvor diese Gleichheit kuriret werden, und im mercurialischen Rade umgesühret, und von der hitze und Kalte entledigt, zwar nicht davon genommen (bas mag nicht sein, wäre auch nichts nübe), aber in seine höchste Freude eingeführet werden. Alsbann wirds im Corpore, im Mercurio des Schwesels und Salzes auch eine solche Eigenschaft machen; benn die Wurzel des Lebens erquicket sich wiederum darinnen, und führet die erste Begierde wieder in die Höhe, so verschwindet der Hunger im Jufall der Anzündung.

36. So geboret nun bem Mebico gu miffen, wie er mit ben Mebicamenten in ber Gleichheit umgebe, bag er fie nicht auch erganne, und in eine andere Eigenschaft einfuhre, benn fie find eben



ben ich in ihm verlaffe, aufweden, und in fein erftes Bilb, bargu

er ihn fchuf, ftellen.

18. Also lebe ich aniso in Gott, und meine Scheit weiß es nicht, benn sie lebet nicht in Gott, sondern in sich selber; Gott ift wohl in ihr, aber sie ergreifet ihn nicht, und verbecket das Perlein,, bas ich in Chtisto bin: nicht ich, sondern er in seiner Menschheit in meiner Kreatur in ihm selber; also rede und schreibe ich vom großen Mysterio aller Wesen, nicht daß ichs in meiner Icheit hatte ergriffen, sondern er schläget meiner Signatur in meiner Bezgierde, welche in ihn eindringet, wie er will. Ich bin mir bekannt, aber nicht in meiner Icheit, sondern in seinem Spiegel, welchen er aus Gnaden in mich stellet, meine Icheit dadurch in ihn, als in die Gelassenheit zu toden. Und also wirds euch, lieben Brüder, wieder aus seinem Spiegel, den er durch meinen Begriff in ihm euch vorgestellet, als seinem Werkzeuge dargestellet.

19. Also gehet es auch zu im philosophischen Werke: Sulphur, Mercurius und Sal sind burch ben Fluch Gottes in ihre Selbheit als in ein eigen Wirken und Leben getreten. Es wirket alles im Fluche und Jorne Gottes nach bes ersten Principii Eigenschaft: so nicht Gott hatte die Sonne, als einen Naturgott ber außeren sichtbaren Welt barein gestellet, welche alles wirkende Leben, alles was wächst und sich reget, tingiret, so ware alles in der finstern

Todesimpreffion, als im Abgrund ber Bolle.

20. Soll aber nun etwas von dieser Selbheit, als vom grimsmen Tode, erlöset und wieder ins Universal gebracht werden, als in die höchste Bollsommenheit, so muß es seiner Ichbeit ganz ersterben, und in die Stille, als in Tod, der Gelassenheit, an der Natur Ende gehen. Mars muß die Feuers und Grimmesmacht gar verlieren, sowohl Mercurius sein Gistleben. Saturnus muß ihm selber ein Tod werden, also daß der Artista nichts siehet als die große Finssterniß, so erscheinet alsdann das Licht in der Gelassenheit; denn St. Iohannes saget: Das Licht scheinet in die Finsterniß, und die Kinsterniß hats nicht ergriffen. R. 1, 5.

21. Das ift, in ihrer Selbheit, als in eigenem Willen und Wirken kann sie bas nicht ergreifen, aber in der Gelassenheit scheinet bas Nichts als die Freiheit Gottes barinnen, benn das Nichts macht sich in seiner Lust aus der Freiheit in der Finsternis des Todes offenbar, benn das Nichts will nicht ein Nichts sein, und kann nicht ein Nichts sein; so kann sicht auch anders nicht offenbaren als nach der freien Lust Eigenschaft, das ist nun sir, und in ihm auch als ein Nichts, benn es ist keine Turba darinnen; der eigene Wille und Hunger ist todt und im Nichts, und die Lust der ewigen Freiheit wird sein Leben.

22. So sich benn nun bas hochfte Wefen hat einmal beweget, .... 'A 'ein sichtbar, greiflich Wefen eingegangen, so figuriret es

basselbe Wesen, so es wieder aus feiner Selbheit ausgehet ins Nichts, wieder in ein solch Wesen, wie es vor den Zeiten der Weltwar: weil aber das Verbum Fiat noch heute im Schaffen des torperlichen Wesens fiehet, so machts wieder ein spres, volltommenes Wesen, als solches im philosophischen Werk geschieht, da ein neu Leben aus dem Tode ausstehet, gleichwie uns Gott in Christo in ihm auserwecket, so wir der Icheit absterden und uns in ihm

ganglich einlaffen.

23. Also auch wenn ber ausgesprochene Mercurius im Sulphur Saturni seine Selbheit in Benerem übergiebt, so transmutiret ihn das Berbum Fiat wieder in ein Wesen nach der Lust der Freiheit. Der, Tod stehet in einem neuen Leibe aus der Finsternis des Todes auf, in weißer schöner Farbe, aber wie ein verdorgener Glast, da man die Farbe nicht recht erkennen kann, also lange die siche resolviret, und die Materia wieder begehrend wird, so gehet im Centro Saturni, Jovis und Beneris Sigenschaft die Sonne in allen sieden Sestalten auf, das ist im Verdo Fiat gleich als eine neue Schöpfung, und laufen aller sieden Gestälte Begierde in Sciis Glanz, als in die weiße und rothe Farbe, vom Feuer und Licht, das ist die majes kätische.

24. Und wie Chriftus nach feiner Auferftehung vierzig Tage im Dofterio aller breien Principien gugleich mandelte, in ber Eigen-Schaft bes erften Abams nach feiner Schopfung vor feinem Schlafe, und vor feiner Eva, und fich feine Junger ließ in feiner bie gehabten Eigenschaft von ber außern Belt feben, und mit ihnen af, und feine angenommene Menschheit feben ließ, daß er biefelbe mit nichten abgeleget batte: alfo foll une ber Artifta verfteben, bag im philosophischen Berte mit nichten bie erfte Materia vergehet, sondern fie gehet in Tod ihres Lebens, ihrer grimmen Gigenschaft, und flirbet im Rluch Gottes, und flebet aber in ihrem gehabten Befen, bas fie bor bem Kluch Gottes mar, wieber auf; ber Fluch gerbricht nur darinnen, bas erfte Leben ftebet barinnen wieder auf, und barum ifts fir, und beftebet im Reuer, benn es ift bem Regiment ber vier Elemente abgestorben, und lebet in ber funften Effeng; nicht bag fie daffelbe Leben habe, fonbern fie ftebet barinnen ftille, aber ber Beift bes neuerbornen Befens ift mit feinem Grunen ein vegetas bilifc Leben barinnen, fein Glaft flebet barinnen, er zeiget ben erften Abam in ber Unschuld an, ber ftund auch in folder Bolltoms menheit.

25. Und wie Christus unfere verberbte Menschheit, in welcher Der Mercurius war zu Gift worden, mit dem himmlischen Blute der ewigen gottlichen Jungfrauschaft und Wesenheit tingirete, davon die menschliche Selbheit im Gifte erstarb, und das gelassene Leben wieder aufging: also erstirbet auch der giftige, mercurialische, martisvische und saturniussche Wille und Begierbe im Blut Veneris im

philosphiften West, und gehat mit duanter in Teb, und fichen mit einander in Giner Liebe in Cinom Willen auf.

26. Darum foll ber Antifta auf die Ainotur merten: fie ift ebler im menschien Brauche in biesem Jammerthal als ber Leib, ber in ber Ametur aufstehet, benn ber Geift ift bas Leben, ber

Leib ift mur eine Kigur bes Robens:

27. So ift das Blut ein Gehäufe des Geistes, das foll der Artista wohl merken; im Blut des Jünglings, wann sich seine Peule in die dei Marter einergiebt, daß sie ihr Blut in und mit des Jänglings vergeuset, da der Ritter in der Hölle stehet und die menschilche Gelbheit übergiebet, da sich der weiße Löwe auf seinem vosinfarbenen Thier lässet sehen: allda lieget das heil der Krankheit und der Lod des Kodes.

28. Der Erib wird im Blut der Liebe im Tode refolviret, aus bem irdischen in einen himmlischen. Die Tinctur giebet sich in neuen Geib ein, und verlässet hernach, wann der Leib in Solis Glanz aufgehet, auch ihren Willen; sie erziebat sich dem Leibe ganz ein in seine Essenz, und wird seine Zierheit, Glauz und Farde, welche der Artista nimmermehr scheiden kann, denn sie sind mit einander in der fünsten Essenz als im Mosterio des Verdi Fiant, und stehen zu Gottes Bewegung des endlichen Scheidetags in dieser Beit, zu seiner Selbstossenung, zu seiner Ehre nud Wunderschatz bernach aber nach dieser Zeit zur krystalinischen Welt in dem gidsenen Weer vor dem Stuhl des Alten in Aposalpps 4, 2 — 6.

## Rurze Summa bes philosophischen Berts.

29. Dem Lefer mochte unfer Sinn gang sower fürfallen, ins bem wir also weitlauftig geben, und Christum barunter anzeigen; beffen soll sich keiner verwundern, wir suchen nicht God noch zeittich Gut barmit, und treiben nicht den Wenschm in vergebenen Bowit; wir reden nur mit den Kindern, die Gott barzu erwählet hat, denn die Joit ift geboren, da das Verlovne wieder, funden merde; aber nicht allein das Universal zum Leibe dieser Weit, sandern auch das zur Seele.

30. Der Proces ift in allen beiben gar furg, und ift aus Giner Eigenschaft; bas verhalt fich also: ter Bauen ist ausgecheilet in sieben Gestalten (verstehet bas Leben). Rum ist der Finch Gottes in die sieben Gestalten kommen, also sind sie im Streit und wider einander, und kranket je eine Gestalt die andere, und mogen nimmer Eines werden, sie gehen denn alle sieben in Tod, und kerben

bes eigenen Billens ab.

31. Nun mag bas nicht gefchehen, es tomme benn ein Tob in fie, ber ihnen allen ben Willen brocke, und ihnen ein Tob fei, wie die Gottheit in Christo ber menschlichen Gelbheit und ben fieben

Sekalten im menschlichen Leben ein Tob war, und war ihnen boch jum geben kommen: also ist bieses auch; ber menschliche Wille war in Spristo in die ewige Sonne, als in die Gelassenheit in Gott verwandelt. Also mussen sich im philosophischen Werke alle Gestalsen in Sine, als in Sol, verwandeln, aus sieben muß Eines werden, und bleibet boch in sieben, aber in Einer Begierbe, da eine jede Gestalt der andern in Liebe begehret, so ist kein Streit mehr.

32. Darum bente ber Artista nur, wie er bem Tobe, mit dem reinen Leben ben Tob gebe, und wie er bas gestorbene und werblichene Leben, welches himmlisch ift, und im Fluch Gottes ge-fangen und verborgen stehet, moge aufweden, daß es die Feuerseele wieder in lich nehme; so ers nur so weit bringet, so hats fein ei-

gen Dachen in fich.

33. Wenn die Jungfrau ihren Brautigam, ber ihr meineibig ward, wieder annimmt, so ist er geschickt barzu, und anders gar in keinem Wege nicht, sondern ist alles umsonst: es ist auch keine andere Möglichkeit. Dem himmlischen Bilbe nach Gottes Gleichnis im Menschen mochte nicht gerathen werden, nachdem die Feuerseele in ihre Selbheit einging, es führete denn Gottes Geist sich selber in das verblichene Bild, als in die himmlische Wesenhelt, und gebe sich mit dewselben in ihm ausgeweckten Bilde in das seelische Feuer ein, als in Grimm des Lodes, und wurde dem Tode ein Tod, als dem grimmen Jorne Gottes, daß der in der Liebe im Blut der himmlischen Wesenheit ersteste. Und odwohl kein Idbtreunen sein mochte, auch kein Sterben, so war es doch ein Sterben des Grimmes, daß der Grimm in eine Freude und Liebe vermandelt wurde.

34. Also ist auch des Artisten Werk durchaus nichts anders, benn der Mensch ist aus allen Wesen, aus himmel und Erde gesschaffen worden: als er aber ganz irdisch ward, und der Fluch über ihn ging, so ging auch der Fluch über das irdische Wesen, daraus der Mensch war; also ward dem Menschen der himmel verschlossen, und ward auch der himmel in der Erde, in Metallen, Baumen und Kräutern in des Menschen Speise, und was zu seiner Zierheit

und Spiel geborte, vericoloffen.

35. Die Seele ber Erbe, als die Eigenschaft vom Feuer bes ersten Principii, ist in ihre Selbheit als in Gottes Jorn eingegangen: nun stendet ber himmel in ihr verborgen, so soll der Artista in seinem Wert die Seele im Fluche und den himmel wieder in Sines bringen, er muß die Seele mieder in himmel einführen, anders ist keine Möglichkeit; so kann er nun die Seele in ihrer Bosheit nicht in himmel bringen, denn sie will nicht, so muß er den himmel in die Seele einsschren, und den himmel der Seele ganz einergeben, daß die Seele vom himmel esse, sie will oder will nicht, so muß der himmel in der Seele als wie todt werden, also daß die Seele des nicht kann los werden, wie heftig sie sich darüber erzürne, die sie sie sich verwes

get in ihrem Grimme, und mit der Begierde in himmel, als in das verblichene Wesen einfahret, und will das ermorden, wie die Juden Christum; und so sie also mit ihrer Begierde in das verblichene Bild, als ins himmlische Wesen einfahret, so fällt das Bild des himmlischen Wesens dem Morder in seinen Rachen: also giedet das himmlische Wesen seine Begierde in den Morder ein, so erschrickt der Morder vor dem Liedeleben, und fähret im Schracke in der bimmlischen Wesenbeit auf.

36. Also empfahet das verblichene Wesen wieder den Feuersschrad in sich, und einelgnet sich ganz ins Feuerleben, so muß das Feuer in der Liebe und Sanstmuth brennen, und sein Recht im Centro verlassen: wie das Licht aus dem Feuer scheinet, also und nicht anders bekommt das himmlische Wesen sein Leben; und wie ein Feuer ein Eisen durchglühet, daß es siehet als ware es eitel Feuer, und ists auch, aber das Eisen behält doch seine Substanz, also wird auch das verblichene Wesen als der Himmel in der giftigen mercuztialischen, martialischen Feuerseele offendar, und machet aus sieden Willen nur Einen, und bleiben doch sieden, aber die Feindschaft höret aus.

37. Alfo ift bieß ein Universal, welches auch ben Wierwillen aller Krantheit im menschlichen Korper in Sinen Willen transmutiret, baß bas Withen und Stechen, als die sieben Sestalten bes Lebens, in ihrer Feinbschaft einig werben, so horet ber Hunger ber Krantheit auf, und ist ber Proces zum Universal wie vorn gemelbet worben. Klarer zu melben, ift nicht mein Farhaben, es ist tlar genug. Wer nicht will einen neuen, in Gott gebornen Menschen haburch fuchen, und sich selber barzu machen, ber lasse meine

Schriften mit Frieben.

38. Ich habe demselben Sucher nichts geschrieben, er mag auch unsern Sinn nicht ganzlich ergreifen, und wie er sich auch immer übet, er gehe denn in die Gelassenheit in Christo ein, allba mag er den Geist des Universals ergreisen, anders ists alles umsonst: und wollem den Vorwig gewarnet haben, daß er sich nur nicht vergasse, er richtet auf diesem Wege gar nichts aus, er trete denn selbst darein, so wirds ihm offenbar ohne viel Suchen, denn der Weg ist kindsch.

## Das 13. Kapitel.

Bon bes Geiftes und Korpers Biberwillen, und von berer Rur und heilung.

Jeder Körper ist an ihm selber ein stumm und als ein tobt Welen: er ift nur eine Offenbarung bes Geistes, ber im Körper ist. Der Geist signiret sich mit bem Körper: was der Geist in sich ist im unbegreistichen Wirten, das ist der Körper im begreistichen und sichtlichen. Es ist je eine Gestalt unter den sieden Gestalten der Natur die oberste, die andern hangen derselben an, und geben ihre Mitzeichen, nachdem eine jede in der Essenz start ist; und wie die Gestalten in ihrer Ordnung in jedem Dinge stehen, also siguriren sie das Corpus, ein jedes Ding und Kreatur in seinem Geschlechte, das ist die Offenbarung gottlicher Weisheit, in dem ausgesprochenen Wort aus Liebe und Jorn.

2. Kein Ding ift, es hat seine Seele nach seiner Eigenschaft in sich, und die Seele ist ein Korn zu einem andern Körper. Als les, was lebet und wachset, das hat seinen Saamen in sich: Gott hat alle Dinge in sein Wort gefasset und in eine Form ausgesprochen, wie sich der Wille in der Beglerde hat gefasset. Das Ausgesprochene ist ein Modell des Sprechenden, und hat wieder das Sprechen in sich; dasselbe Sprechen ist ein Saame zu einer andern Bildniß nach der ersten; denn beide wirken, als das Sprechende und das Ausgesprochene.

3. Das Sprechende in sich selber als in der Ewigkeit, und das Ausgesprochene auch in sich selber, als in der Zeit, das Sprechende ist der Meister, und das Ausgesprochene ist das Werkzeug. Das Sprechende macht die Natur der Ewigkeit, und das Ausges

fprochene macht ble Natur ber Beit, ein jedes macht fit feiner Kafs fung zwo Eigenschaften, als Licht und Finsterniß; barinnen ftebet bas Element aller Befen, welches fich in bem Ausgesprochenen in

vier Clementa scheibet, aber im Sprechenben nur Eines ift.

4. Das Element ift in sich selber weber heiß noch kalt, auch nicht troden ober naß, sondern ist eine Lust, als ein begehrender Wille, darinnen die göttliche Weisheit die Farben des Unterscheids machet, alles nach der Begierde Eigenschaft, in welchem doch keine Bahl noch Ende ist; allein in den vier Elementen ist eine Bahl und Ende, denn sie haben mit dem Aussprechen, indem sie sind ein Eigenes worden, einen Anfang genommen, und sich gefasset in ein

Mobell einer Zeit, das laufet in sich als ein Uhrwert: es formet, bildet und zerbricht.

5. Dieses Uhrwert fiebet in steben Seftalten ober Eigenschaften (wie vorn gemelbet), die machen in sich einen breifachen Seist, als einen wachsenben, fühlenden und vernünftigen; der wachsende flehet in den vier Elementen, und der fühlende in den fieben Sestalten der Natur, und der varnfinftige im Gestirne: aber der Berstand kommt allein von Gott, denn er urständet aus der ewigen Natur.

6. Alles Leben, was in bem ausgesprochenen Wort sein Biel hat, bas flehet in Sale, Sulphure und Mercurio, benn barinnen stehen bie sieben Eigenschaften alles Lebens bieser Belt, sowohl ber

Beift bes Bachfens, Athlens und ber Bernunft.

7. Sulphur ift die Mutter aller Getflichkeit und Leiblichkeit, Mercurius fubret barinnen bas Regiment, und Sal ift bas haus ihrer Wohnung, welches Mercurius im Sulphur selber macht.

8. Die Bernunft entstehet im Dele bes Sulphuris, barein gies bet bas Gestirn seine Begierbe, als in die Effonz seiner Eigenschaft, baraus alsbann die Sinne und Gedanken entstehen; aber der Berftand ruhret her aus bem Dele bes Elements, als in der freien Luft

im fprechenben Dercurio.

- 9. So uns armen Evakindern denn aniso nothig zu wissen ift, wovon uns Krankheit und des Lebens Widerwille entstehet; was da in uns fei, das uns seibst zum eigenen Feinde machet, und sich in uns selber plaget und angket: so ift uns auch noch viel nothiger zu wissen die Kur, damit wir uns in unserer Selbheit mögen kurteen, und in das Ende der Ruhe einführen. Als wollen wirs entwerfen, obs Jemand lüstete, darein zu treten, und in die Proba zu sehen; und wollen darstellen, wovon Boses und Sutes urftandet, und wie es urstände, und dem Berständigen Ursach geben zu suchen, und wollen anzeigen, wie der Wille zu Bosem und Gutem urftande, wie das Bose des Suten Tod sei, und hintvieder das Sute des Bosen Tod sei.
- 10. Wenn wir das mercurialische Leben betrachten, was es sei, so sinden wir, daß es im Sutphur stehe, denn Sulphur ist ein durrer Hunger nach der Materia, welcher eine ftrenge Impression macht, und hat in seiner strengen Impression das Feuer, auch ist in der Impression das Del, daraus das Leben brennet: nun machet die Impression Kälte, und der Stackel oder Insichziehen machet hie, das ist nun ein kalt Feuer, und auch ein hieje Feuer in einem Dinge. Die Kälte machet in sich hart und sinster, und die Hie machet in sich Licht; und möchte doch kein Licht sein, so nicht das Del im Sulphur in der hiejeen Angst erstärbe, wie die Kerze im Fener.
- 11. So find nun zweierlei Sterben im Gulphur, baraus auch zweierlei Leben erboren weeben. Als erflich zeucht die Impreffion ober die Begierbe in fich, schleuft ein, macht hart, talt und derb,

so glebet die harve, als bas Eingeschstossene, einen Dob im eingeschloffenen Wesen, und ift im selben Geifte doch kein Dod, sondern ein stechend, wuthend und angstlich kalt Feuerleben, das erdieret sich

mit ber Impression , und ift bas laben ber ginfternif.

12. Bum Unbern erbieret fich in berfetben Ungft in ber ftrengen Begierbe bas bibige Reuer, bas verzehret bas Wefen, welches bie Ralte als die Empression ber Begierbe gur Ratur machet. bleibet in bem Reuer ber Streit gwifchen ber Ralte und Dige: bie Ralte will ihr Leben nach ihrer Eigenschaft baben, und indem fle fich bemeges jum Leben, fo gunbet fie in ihr in ber Empreffion Die Dibe an, fo nimmt alebann bie Dibe ber Ralte bie Gewalt unb verzehret ber Ratte Wofen, fo mag alebann ber Remraeift auch nicht befteben, benn obne Befen ertifcht er, fo muß er in fich in bee Keuerangfibegierbe immer und ohne Unterlaf erfterten; alfo lange er von bet Ratte Wefen gu jehren bat, fo gebet fein Leben auf, und ift boch nichts ale nur ein fletes Sterben umb Bergehren; unb in feiner Bergehrlichteit ift bes größte Sunger nach Befen, folbe gehet burch und mit ber Bergehrlichfeit and bem Sterben bes Reners aus fich aus und wohnet im Nichte: fo mag er boch auch nicht im Richts fein und tann auch nicht ein Dichts fein, fo zeucht ibn bas Feuer wieber in fich, benn feine Begierbe ffebet felber wies ber nach feiner Mutter; weil er aber ift einmal ber Feuerquaal er-Borben, fo tann er nun nicht mehr im Soner ber Site ober Ralte erfterben, fondern er gehet immer wieder vom Reuer aud; und bas Rener zeucht ibn boch wieder immer in fich, und ift alfo bes Reners Leben, und bas ift ber Geift, welcher im Reuer billig Bind beifet, wegen ber Starte, und im ausgegangenen billig Luft beißet, wegen bet Lebens feiner Ganftmuth.

13. Und ift uns im Sterben bes Feuers das Del zu verstehen, baraus das Feuer seinen Schein empfähet, in weichem das rechte Leben verstanden wird; denn dasjenige, das in dem Feuersterdem mit der Wegierde zur Erledigung von der Feuersquaal frei zu sein, ausgehet, das ist eine Begierde der Sanstmuth, und urständet im erften Wilken zur Natur, indem sich das ewige Nichts mit seiner Lust in eine Begierde einsühret.

14. Dieselbe Luft führet sich alf durch ben kalten und higigen Tob, durch beibe Sterben wieder in die Freiheit als ins Richts aus, und hat sich also in der strengen Impression durchs Fruer offenbaret und in ein Principium eingeführet, und ist doch nicht bes Feuers oder der Kalte worden, sondern also ist feine Offens

barung.

15. Weit fich aber die ewige Luft zur Ratur mit der Ratur in eine Begierde einführet, so mag Riefelbe Begierde weder in bes Katte noch hite fterben; benn fle urständet nicht in hite noch Katte, sendern im Richts. Alfo ift fle, nachbem fie vom Sterben im

Keuer ausgehet, wieder begehrend, als namiich ihrer Eigenschaft fels ber, und impresset sich, denn im Feuer hat fie die Impression an

fic genommen.

16. Nun kann fle in ihrer Impression nichts fassen als ein Wesen nach ihrer Begierbe, bas ift nun Wasser, verstehet nach ber finftern Impression Eigenschaft ists Wasser, und nach bem Feuer ists Del: und basjenige, was in ber kalten Impression ganz in ber harte eingeschossen wirb, als eine Fassung in bes Grimmes Eigensschaft, bas ist Erbe.

17. Also zeucht die grimme Feuersbegierde benselben Luft, Bafe fer und Del immer in sich, und schlinget es in sich, so wird der Feuergrimm in Luft, Del und Basser in einen Schein verwandett: benn bas Nichts begehret sonft anders nichts als nur Kraft und Glanz, und also machet sichs offenbar und führet sich in Besen ein.

18. Und ber Seift, ber aus bem Feuerbrennen im Dele, als im Lichte, vom Feuer und Lichte ausgehet, giebet Bernunft und Berstand; benn er ist ursprünglich im Nichts geurständet, und ift bie Begierbe zur Natur gewesen, und hat sich durch alle Sigenschaften ber Natur, durch Kalte und Hite, durchs Sterben im Feuer burchs Licht ausgeführet, und wohnet wieder im Nichts.

19. Er ist ein Probirer und Wisser aller Eigenschaften, benn er ist duch alle erboren und von allen ausgegangen. Er ist als ein Richts, und hat doch Alles, er durchgehet hise und Kalte, und keines ergreiset ihn, wie wir sehen, daß das Leben der Kreatur in Hise und Kalte wohnet, und ist das rechte Leben doch weber beis

noch falt.

t

20. Also sollet ihr uns nun recht verstehen: In ber Ewigkeit ift biese Geburt geistlich, aber in der Zeit ist sie auch matertalisch; benn ich kann nicht von Gott sagen, daß er Finsternis und Feuer sei, viel weniger Luft, Wasser oder Erde, aber in seiner ewigen Begierde hat er sich also mit der Zeit im Loco dieser Welt in solch Welen gefasset, welches er im sprechenden Mercurio nach den Eigenschaften des Willens gefasset, und mit dem ausgesprochenen Wort in solche Formung gebracht, nach den Eigenschaften der Begierde in der ewigen Natur, als im Verbo Flat.

21. Nun wird bas ausst prochene Wort, als ber ewigen Natur. Eigenschaft, im Sulphur verstanden, benn barin ist bas fiebenfache Rab ber Geburt, welches im Geiste, als in ber ersten Faffung zur Natur, ein Gestirn ist, und theilet sich aus dem Gestirne in seiner selbsteigenen Geburt in sieben Eigenschaften, und aus den fieben Eigenschaften in vier Elemente.

22. Daffelbe Gestirn ist ein Chaos, barinnen alles lieget, aber verborgen, und ist ber erfte Leib, aber geistlich. Und bas siebensache Bab ift die erfte Auswickelung bes Chaos, und macht den andern Leib, als die Bernunft; ber andere offenbaret ben ersten, und ift

auch ein geiftlicher Leib. Der britte Leib ift ein elementischer, ein Raften ber erften beiben, und ift ein fichtbarer greiflicher Leib.

23. Der erste Leib als das Chaos, ober erste Gestirn, welches geistlich ist, das ist das ausgesprochene Wort aus der ewigen Fassung, dassielbe hat wiederum sein Sprechen in sich, das ist das merscurialische Rad im Sulphur, mit den seben Gestalten, das spricht wieder aus sich aus die vier Elementa: also gehet eines aus dem andern.

24. Das erste vor dem Chaos ist die Lust der Ewigkeit im Ungrunde, die fasset in sich einen Willen zur Selbstoffenbarung, das ist alles Gott: und der Wille fasset in sich in der Lust eine Begierde, das ist das Chaos oder erstes Gestirn, darinnen die ewige Natur stehet, welche sich mit der Begierde zur Natur in sieden Gestsalten einführet, wie vorn gemeidet, und offenbaret also das Chaos als die ewige verborgene Weishelt Gottes, und mit der Begierde im mercurialischen Rade, wird das Chement gefasset, als ein gesticher Leid des mercurialischen Lebens.

25. Nun ist dieses alles zweisach, als die Begierde machet in ihrer Impression in sich selbst die Finsterniß, darinnen ist die starte Macht der Anzundung der Natur, und ist peinlich; und die freie Lust zur Begierde macht in sich, durch die Anzundung der Begierde, Licht und Mallen. Das Licht ist Kraft und Glanz, und das Elesment ist sein Leib oder Wesen, da es doch auch nur geistlich ist; also ist die Feuerbegierde in der freien Lust eine Freudenreich, und

in ber Finfterniß ifts eine peinliche Quaal.

26. Aus biefem ganzen Wesen ist ber Mensch in Gottes Bilbe geschaffen worden; und verstehet uns recht: er stund nach und in der Schöpfung im Regiment des Elements; das mercurialische Rad im Sulphur stund im Lichte und in der freien Lust der Ewigkeit, aber er ging mit seiner Begierde weiter aus sich in die vier Elementa, als in die Schöpfung ins Centrum der Finsterniss, daraus hite und Kalte urständet. Seine Begierde war im Ansang in die Freiheit Gottes, als ins Element gewendet, da war er in Gott gelassen, so regierte ihn Gottes Liebewille mit der freien Lust Eigenschaft: er aber ging aus der freien Lust Gottes, aus der Gelassenheit aus in einen eigenen Willen, welchen er im Centro zur Natur schöpfete, daraus die Pein und Quaal urständet, als hite und Kalte, sowohl herbe und bitter, und alle Eigenschaften der sins stern Impression.

27. Allba fiel er ins ewige Sterben, als in die sterbende Quaal, in welcher bas mercurialische Leben im Sulphur, im Sifte regieret, da je eine Gestalt im mercurialischen Rade die andere anfeindet, Eranket und zerbricht, da eitel Angst, Stechen und Widerwillen ist: denn die freie Lust erlosch in ihm, darinnen das heilige Clement als der gottliche Leib stehet, und wachten in demselben reinen Element auf vier Elementa der außern Quaal; allda war das Bild

Gottes vierflucht, bat ift, Gettes Liebenillen, ber in bem Mibe febner Gliechheit regieret, wich vom Menfchen, fo fiel ber Benfth ber Regiment ber Ratur; und weil bie vier Elementw zeitlichen Anfang und Ausgang haben und muffen wieder ins Ende eingehen, fo muß auch nun ber menschliche Leib, als ber in den vier Clementwn ift ganz irbisch worden, wieder in die vier Clementa einfallen und barinnen zerbrechen.

28. So ift uns nun feine Cura und Argnet zu entfinnen, wie er boch aus bem Sterben zu erlofen, und wieder ins reine Clomens mit bem Leibe einzuführen fei, und mit bem Geifte in Gottes 2016-

lenregiment.

29. So ist nun dein anderer Rath, als daß er mit dem Geiste, welcher im Chaos urständet und von Gones Willengeiste in das geseschaffene Bild ward eingeblasen, wieder aus selner Sethheit, aw aus einem natürlichen Willen ausgehe, und gede sich wieder ganzund gar in den ersten Willen ein, welcher ihn im Anfang in ein Bild formirte; er muß seiner Icheit in ihm selber ganz im Tode der sinstern Impression, so viel er darinnen seinem eigenen Willem in eigener Begierde zum außern vierelementischen Leben lebet, ganzersterben, und sich ganz frei in Gottes Willen einwerfen, als in Gottes Erdarmen, auf daß er nicht mehr ihm selber lebe und wolle, sondern Sott, als dem ersten Willen Gottes, welcher ihn in sein Wild schuf, dadurch sich Gott in einem Bilde offenbarete, so ist er mit dem ersten Gestirne, als mit dem Erdass der Seele, wieder im selben Begriffe, darein ihn Gott in sein Bild schuf.

30. Weil aber die Scheit, als der eigene Wille, wider biefes ftrebet, und mit nichten seiner Selbheit erfterben will (verstehet der Wille der außern Welt, vom außern Gestirne und vier Elementon): so muß man den innern Willen des Geistes von Gottes Speise zu effen geben, daß er moge ohne Roth und Hunger nach dem außern leben, daß er den Willen der irdischen Schheit immerdar tödte und breche, die die Irdischelt, als der irdische Leib, wieder sich frei im Sterben ausgebe, und auch wieder in die Mutter, daraus er geschaffen ward, eingehe und seine Ichselt verlasse, auf daß der reine Leib des Elements, in welchem die Seele im gelassenen Willen werdes das rechte Leben in Gottes Willengeiste anzundet und der verdischene Leib vom reinen Clement wieder ein Gehäuse der Seele sei,

als ein parabeififc Grunen.

31. Und daß solches der eigene Wille der Seele thun konne, das er sich von feiner Selbheit abbreche, und wistig ins Sterken der Selbheit eingehe, und in seiner Ichheit ein Nichts werde: so ist der freie Wille Gottes (als die ewige Luft zum Chaos der Seelen, welches ist der ewige Mercurius in der Kraft der Majostat) wieder in das verblichene Bild Gottes aus dem reinen Clement, als in das jungfräuliche Leben eingangen, und zeucht den Willen der Seele zu

sich, und giebt ihm aus Liebe und Inaben wieber bie himmische Leibsiehleit vom reimn Clement zur Speise, und basselbe Wasser im Etement in der Tinctur vom Fruer und Lichte, als vom ewigen Leben, zum Tranke, und hat sich in die Menschhrit eingebilder, und sichet allen Seelen entgegen mit voller Beglerbe. Welche Seete ihrer Selbhelt absischet, und führet ihren Hunger wieder in Gottes Erbarmen ein, die mag dieser Speise genießen, bavon sie wieder die erfte Areatur in Gottes Liebe wird.

32. Run ist und zu betrachten, wie die arme, in Sottes John gefangene Seele, außer ber himmlischen Speise in eitel Angst und Moth und treibender Bein kebet. Steichwie der außere trdisse Leib in seinem Eigenschaften, in seinem Hunger in eitel Angst, Noth und sweibender Pein ledet, es sei denn, daß ihn die Seele mit dem reis von Element also aberthube und im Zwang halte, daß er sein eizzem Regimens vonr außeren Sestirne und vier Etementen im gistis gen mercurialischen Rade nach der sinstern Impression, wegen des Dunchdringens vom Etement nicht mächtig sei, daß ihm das Universal wöhrsehes so mag er in killer Auhe stehen, aber nur also lange, als der innere den außern durchtringet und ihn eingitet. In den vier Etementen ift keine Bollkommenheit, die der Leib weder ins reine Etement transmutiret wird, so muß er wieder in das eingeben, darsus die vier Etementa urständen.

33. Rum ift in dieser Beit der wier Elemente eitet Pein und Duaal; die Seele vergaffet sich an dem außern Gestirne, welches in sie eindringet, davon ihr falsche Imagination entstehet, und der Beib erwecket ihm das giftige mercurialische Rad, davon ihm Krants beit und Wehethun entstehet: so muß die Seele mit der innern Bolkommenheit kurtret werden, als von dem sprechenden Wort, barinnen sie in Gottes Hand siehet, das kann die Seele alkein tins giren und in Ruhe einführen; der irdische Leid muß mit dem ausselprochenen Wercurio tingiret und gebeiset werden.

34. So benn ber außere Mercurius auch im Fluche febet als im Siftrabe, so muß er mit seinem eignen Lichte in seiner eigenen Mutter im Leibe bes Sulphuris tingiret werben. Dem Mercurto muß fein eigener Wille und hunger gebrochen wetben, bas aus bem

feinbigen Junger eine Liebebegierbe merbe.

35. Wie nun biefes geschehen moge, maffen wir die Geddrung im Sulphur betrachten, aus welcher Freude und Leid entstehet; benn dem giftigen Mercutio mag anders nicht widerstanden werden und kann ihm nichts widerstehen als seine eigene Mutter, die ihn gebies ret, in derer Leib er innen lieget: gleichwie der Katte nichts widerschehen kann, als nur die Hige, und die Hige ist doch der Katte Sohn, also auch muß dem giftigen Mercurio mit seinem eigenen Kinde, das er in seiner Mutter Leibe aus Hige und Katte seiber aus sie erbieret, widerstanden werden, wie die Liebe aus bem Perzen

Sottes bes Baters, welches fein Sohn ift, bem Born bes Baters wiberstehet, bavon ber Bater barmherzig wirb; also auch ingleichen gehet es zu im ausgesprochenen Wort ober Mercurio. Das verftebet affo:

36. Richt baß man ben kalten Gift bes Mercurit mit angegunbeter Dige vertreiben und tobten foll und konne; nein, so ber kalte Gift entzundet ist, so muß die Arznei von berfelben Gleichheit sein; aber sie muß von ber Kalte, als vom angezundeten kalten Grimme zuvor erlediget und in Sanftmuth gesetzt werden, alsbann stillet sie auch ben Hunger ber kalten Begierde in ber Krankheit bes Korpers.

37. Denn so man ber entzündeten Kalte entzündete hite eins giebt, so erschrickt die Kalte vor der hite, und fallt in Unmacht, als in Todes Eigenschaft; so wird die hite in dieser Todeseigensschaft zu einem Giftleben, als ein Angststachel, und tritt das merzeurialische Rad in Traurigkeit, als in Suche ober in ein Dorren,

ba aller Freude vergeffen wirb.

38. Denn foll das Leben in feinem eigenen Rechte besteben, so muß hige und Ralte in gleichem Wesen stehen, daß es mit einander concordire, und keine Feindschaft oder Abweichen in keinem seiz keines muß bas andere übertreffen, sondern sie muffen in Einem Willen stehen.

39. Denn bie entzündete Kalte begehret keiner hite, sonbern nur Gleichheit; jeber hunger begehret Gleichheit zu seiner Speise: so aber ber hunger zu hart in Kalte entzündet ware, so giebt man ihm nicht wieder eine solche Kur, die also entzündet ist; sie soll zwar also hoch im Grade in der Kalte sein, aber die Gewalt muß ihr vonehe genommen werden, also daß sie nur sei als die Mutter, die sie erbieret, nicht nach der entzündeten Giftquaal, sondern nach der Mutter Freude, also wird auch die Krankheit als der Gift in Angst in eine solche Freude verwandelt werden.

40. Also nimmt bas Leben wieder seine erste Eigenschaft an sich. Richt ber rauhe Leib im Gegensatz gehöret in die Gura, sondern sein Del, bas muß mit seiner eigenen Liebe begutiget werden, verstehet mit einem sanften Wesen, das auch in dieselbe Eigenschaft gehöret: benn die sieben Gestalten der Natur sind im Centro nur Eine, so muß man dasselbe Del also weit im Rad führen, die es in seine höchste Liebebegierde eingehet, alsbann iste recht zur Kur, benn es ist tein Ding so bos, es hat ein gutes in sich, und dasselbe Gute widerstehet seiner Bosheit.

41. Also mags auch in berfelben Krankheit bem angegunbeten Grimm im Korper wiberstehen: benn so ber kalte Gift im Korper angegunbet wird, so tritt sein Gutes in Unmacht; und so es nicht mag wieber die Gleichheit seines Wesens zum Beistand erreichen, so bleibets in Unmacht, und verzehret sich auch alsbann ber entzundete Grimm, und fällt auch in Unmacht; so ift ber natürliche Lob in

beiben, und boret bas mebenbe Leben im Rorper auf; fo es aber wieber bie Gleichheit betommt, fo ftartet fiche wieber, fo muß ber

entgunbete Sunger ber Rrantbeit aufboren.

42. Ingleichen barf bie Sige feiner talten Gigenschaft, fonbern allein bie Gleichheit, aber juvor vom Grimme berfelben Gleiche heit entlediget, und in ihre felbfthochfte Freude und Gute eingeführet, also bag dieselbe Gleichheit weber in Sige noch Ralte qualificire, fondern in ihrer felbsteigenen Liebebegierbe, als in ihrem beften Gefcmad, fo wirbs auch die Sige im Rorper in eine folche Begierbe einführen. Alle Raulen im Rorper tommen von der Ralte: mann ber Schwefel ju febr von ber Dige entjundet wird, fo erftirbet ber

Ralte Recht und Gigenschaft, und tritt ins Trauern.

43. Mercurius ift das bewegende Leben in allen Dingen, und feine Mutter ift Sulphur; fo lieget nun bas Leben und Tob im Sulphur, als im ringenden mercurialischen Rade. 3m Sulphur ift Feuer, Licht und Finsterniß; die Impression giebet Finsterniß, Kalte und Barte, bargu große Angft; und von ber Impression bes Gingles bens entftehet Mercurius, er ift ber Stachel bes Gingiebens, als die Beweglichkeit ober Unrube, und entftehet in ber großen Angft ber Impression, ba in ber Impression Ralte, ale ein finfter talt Feuer, wegen ber Sarte entstehet, und im Stachel ber Angft, als in ber Unruhe, ein hitig Feuer; fo ift Mercurius bas Rab bes und eine Ermedung ber Ralte und Site, und ift an biefem Ort nur eine peinliche Quaal in Sige und Ralte, als eine talte und bigige Giftangft, treibet als ein Rab; und ift boch bie Urfache ber Freuden und alles Lebens und Bewegens: foll er aber pon ber Ungft erlofet und in die Freude eingeführet nachen, fo muß er burch ben Tob burchgeführet werben.

44. So ift nun jede Rrantheit und Wehethun eine Tobeseigen-Schaft, benn Mercurius hat fich entweder in Sige ober Ralte ju febr entrundet und verbrannt, baburch bas Befen ober Fleifch, welches er in feiner Begierbe, ale in feiner Mutter im Sulpbur bat an fic gezogen, verbrannt ift worben, baburch bie Itbigfeit entfiehet beibes im Baffer und Fleifch: wie bie Materia ber Erbe und ber Steine, als bie Grobheit berfelben, anbere nichts ift als ein verbrannter Sulphur und Wasser in des Mercurij Eigenschaft, da der Salniter im Schrade bes mercurialischen Rabes, bavon bie mancherlei Salze entfteben, verbrannt ift: bavon tommt ber Stant und bofe Gefdmad.

45. Sonft fo ber Mercurius barinnen im Dele bes Sulpburs qualificirte, bag er burch ben Tob ber Impression von Sige und Ralte mochte burchgeführet merben, fo mare bie Erbe wieber ein Darabeis, und grunete wieber die Freubenbegierbe burch bie Angft ber Impression ber Ralte.

46. Das ifts, bag Gott bie Erbe verfluchet bat, benn bem mercurialifchen Rabe ward fein Gutes (als bie Liebebegierbe, welche

in ber ewigen Freiheit entflehet, und fich mit biefem mercurialifchen Rabe burch Ralte und Sige offenbaret, und burchs gener antgebet und einen Schein bes Lichts machet) entzogen, und ber Fluch bar-

ein geführet, bas ift ein Flieben ber Liebebegierbe.

47. So ftehet nun bieser Mercurius als ein Leben im Sulphur seiner Mutter aniso im Fluche, als in der Angst der hite und Ralte und machet in seinem Schrade oder salnitrischen Sude immerdar Salz nach solcher Eigenschaft, wie er an jedem Orte und in jedem Körper entzundet ist; dieselben Salze sind nun der Jesschmack in den sieben Eigenschaften,

48. Wird nun der Mercurius zu sehr in Ralte entagndet, so macht er im salnitrischen Schrack in seiner Mutter im Sulphur ein kalt, hart, impressend Salz, davon Melancolie, Finskernist und Traurigkeit im Leben bes Feuers entstehet; benn was für ein Salz in jedem Dinge ift, ein solch Glanz bes Feuers und ein solch Lebende

fcein vom Feuer ift auch barinnen.

49. Wird aber ber Mercurius in übermäßiger Site entzündet, so verbrennet er der Kalte Wesen und machet Buthen und Stechen, nach der Impression und nach des Stachels Eigenschaft, davon im Sulphur große hiße entstehet; und so das Wasser vertrocknet und verzehret wird, so hat alsdann der Begierde hunger oder Stachel keine Speise, davon er mag seinen grimmigen hunger stillen, da wuthet und reiset er im Salze, als der Gift Eigenschaft ist, davon das Wehethun im Fleische entstehet.

50. So er aber wieder mag die Gleichheit bekommen in den Eigenschaft, wie er im Centro seiner Mutter, als im Sulphur, inne stehet, verstehet wie sie ihn im Anfange hat geboren, als er in den zweien Tincturen des Mannes und Weibes zum erstenmal zum nastürlichen Leben tam, verstehet im Kinde, da sich sein Leben angezündet, so wird er von aller Angst erloset, und tritt wieder in die Gleichheit der hise und Kälte, und wiewohl es ist, daß der Streit in manchem aus Mutterleibe mit kommt, so ist er doch nach des Lebens Ansange erst entstanden. In des Lebens Ansang tritt das Leben in seine höchste Freude, denn die Thore der dreien Principien werden in gleicher Concordanz geöffnet, aber der Streit gehet alsbald an um die Ueberwindung zwischen Finsterniß und Licht.

51. Also ist uns nun zu entsinnen, was boch dem Mercurio zu thun sei, so er sich in Hite ober Kalte entzündet hatte, badurch er Krankheit und Wehethun erwecket. Da ware wohl gut, daß man die rechte Kur hatte, aber es will leider sehr verbeckt bleiben, wegen des Fluchs der Erde, auch der Menschen Greuel ur. Sans den halben, daß sie ihnen diese Gift im Mercurio mit ihrer viehischen Unordnung selber erwecken; jedoch ist dem armen Gesangenen die Erledigung nöthig; und da man nicht mag das hohe Universal haben, welches das Centrum angreiset und des Lebens Rad in seine

ì

1

;

;

16

i

٤

٤.

÷

ú

ø

مُعَ

-

Ç,

21

2

L

تار

::

::

1

3

::

; 1

.

1

٠,٠

6

3

1

ッ

1

÷

.

.

j,

erste Eigenschaft einführet, so mus man aus bem mercurinlischen Sube ber Erbe seine Frucht barzu nehmen; weil bet menschliche Leib auch ist itbisch worden, so muß man eine Steichheit mit der andern concordiren, ein Salz mit dem andern, als wie die Anzunsbung im Salze des Körpers ist; in was für Eigenschaft der Schwezssel entzündet ist, in Diese oder Kälte, in Melancolle oder Sucht, ob der Schwest im Körper verbrannt wäre und in eine Fäule gerässchen, oder aber noch frisch und im kalten oder hisigen Feuer brensate, eden ein solches Kraut und Schwesel gehöret in die Kur, dasmit nicht die Hise oder Kälte, von einer fremden Macht, welche in sie kommt, im Salniter, da das Salz urständet, erschrecke, und ein tödtlich Salz gehäre, und das Trauerhaus mehr ausschließe.

52. Aber in seiner wilben Art und Eigenschaft, wie es aus ber Erbe Sube auswächset, ifts nicht genug: es vermag bie Wurgel bes entzundeten Mercurii im Schwefet nicht zu übermältigen, sondern zundet fie sehrer in solcher Quaal und Eigenschaft an.

53. Was bu willst, daß dem Leibe widerfahren soll, das muß vonehe dem widerfahren, das den Leib kuriren soll; fauler Krankheit gehöret ein fauler Schwefel in die Rut, besgleichen kalten und hihls gen. In welchem Grad des Feuers oder der Kalte Mercurius entzundet ist, und in welcher Gestalt unter den sieben Eigenschaften der Natur, das ist, welches Salz unter den sieben Salzen entzündet ist, eben ein solches Salz gehöret in die Kur.

54. Denn Krankheit ist ein Hunger; dieser begehret nur seiner Gleichheit. Run ist die Eigenschaft besselben Lebens, welches im Ansange seines Urstandes ist. in Freuden gestanden, die Wurzel; und die Krankheit ist ihr übermäßiges Anzunden, davon die Ordnung zerstennet wird; so begehret die Wurzel in ihrem Hunger die Gleichheit, die ihr durch die Anzundung entnommen worden; ist ist die Anzundung stärker als die Wurzel, so muß man der Anzundung ihren Hunger stillen, und ihr das eingeben, was sie selbe ist.

55. Aber wie uns Gott mit seiner Liebe kuriret und zur Gefundheit der Seele brachte, als wir blefelbe im vergifteten Mercurio
feines Borns entzündet hatten: also ingleichen muß auch zuvor diese
Gleichheit kuriret werden, und im mercurialischen Rade umgeführet,
und von der hitze und Kalte entledigt, zwar nicht davon genommen
(bas mag nicht sein, wäre auch nichts nute), aber in seine höchste Freude eingeführet werden. Alsbann wirds im Corpore, im Mercurio des Schwefels und Salzes auch eine solche Eigenschaft machen; benn die Wurzel des Lebens erquicket sich wiederum darinnen, und
führet die erfte Begierde wieder in die Hohe, so verschwindet der Hunger im Zufall der Anzündung.

56. So gehoret nun dem Medico zu wiffen, wie er mit ben Medicamenten in der Gleichheit umgehe, daß er fie nicht auch ere gurne, und in eine andere Eigenschaft einführe, denn fie find eben

in ihrer Sigenschaft als ein menschlich Leben; er muß sehen, baß sie in ihrem Grabu bleiben, wie sie ursprünglich in ihrer Mutter geboren sind, benn tein Ding vermag hoher zu kommen, als es im

Centro feines Urftanbs nach ber Berborgenheit ift.

57. Soll es aber hoher kommen, so muß es eine andere Eigenschaft an fich nehmen, dann ists nicht in seinem Gradu, und hat nicht seine Eigene Augend, sondern eine fremde, welches zwar wohl fein kann, aber es hat sein Naturrecht verloren, darinnen seine Freude stehet, und kann in der Gleichheit seiner eigenen Natur nichts wirfliches ausrichten.

58. Darum ists nicht besser, als daß ein jedes Ding in seiner angebornen Tugend gelassen werde, nur daß man ihm seinen Grimm in seine eigene Freude verwandele, daß seine eigene Tugend nach dem guten Theil in die Hohe als ins Regiment eingeführet werde, so istes in der Gleichheit in allen Krankheiten mächtig genug ohne alle andere Einmischung; denn der Ursprung im Leben begehret keine andere Bielheit, sandern nur seine Gleichheit, daß es in seiner eige-

pen Rraft fteben, leben und brennen moge.

59. Die Kraft bes Pochsten hat allen und jeden Dingen nach ihrer Eigenschaft eine fire Bollkommenheit gegeben, benn es ist alles sehr gut gewesen, wie Moses saget Gen. 1, 31.; aber mit dem Fluch ist die Turba eingeführet worden, daß die Eigenschaften im Streit des Mercurii stehen; aber in jeder Eigenschaft, in jedem Kraut, oder was das sein mag, was immer oder je aus dem Sude der vier Elemente wächset oder entstehet, ist auch ein Fires verdorgen, denn alle Dinge, so in den vier Elementen sind, die sind urs ständlich aus dem ewigen Element entsprungen, in welchem kein Streit ist, weder hie noch Kälte, sondern im gleichen Gewichte aller Eigenschaften in einem Liebespiel, als es denn im Paradeis alse ist; und dassele grünete im Ansange dieser Welt vor dem Fluche durch die Erde.

60. Also isits auch noch in allen Dingen verborgen, und mag boch durch Berstand und Runst geöffnet werben, daß die erste Zugend die entzündete Bosheit überwinde. Ob wir Menschen wohl nicht die volle Gewalt haben in eigener Macht zu fahren, so gesschiehts boch aber in Gottes Zulassen, der seine Barmberzigkeit wie ber in uns eingewendet und das Paradeis und bessen Begriff im

Menichen wieber eröffnet hat.

61. Hat uns Gott Macht gegeben, feine Rinder zu werden, und über die Welt zu herrschen, warum nicht auch über den Stuch ber Erde? Es folls keiner für unmöglich halten, es gehöret nur ein göttlicher Verstand und Erkenntniß darzu, welcher foll bluben in der Beit der Lillen und nicht in Babel, benen wir auch nichts geschrieben haben.

## Das 14. Kapitel.

Bom Rade Sulphuris, Mercurii und Salis; von der Gebärung Gutes und Boses, wie sich eines ins andre verwandelt; und wie eines im andern seine Eigenschaft offenbaret, und bleiben doch in der ersten Schöpfung im Wunder Gottes zu seiner Selbstoffenbarung und Herrelichteit stehen.

Ift eine offenbare Pforte ber obangebeuteten Be= 'fcreibung."

Ein Jeber spricht: zeige mir ben Weg zur Offenbarung bes Guten! Hore, liebe Bernunft, bu mußt selber ber Weg werben, ber Berstand muß in dir geboren werden, anders kann ich ihn dir nicht zeigen; du mußt dahin gehen, daß dir der Berstand in Handgriffen, damit ich nicht umgehe, geoffnet werde: ich schreibe allein im Geiste des Schauens, wie die Gebärung zu Guten und Bosen sei, und eröffne den Brunn; das Wasser soll der schöpfen, den Gott darzu verordnet hat, ich will allhie nur das Rad des Lebens, wie es in sich ist, beschreiben.

2. Wenn ich nun sage vom Sulphure, Mercurio und Sale, so sage ich von einem einigen Dinge, es sei geistlich ober leiblich; alle beschaffene Dinge sind das einige Ding, aber die Eigenschaften in der Gebärung dieses einigen Dinges geben Unterscheibe, denn wenn ich gleich einen Menschen, oder Löwen, Baren, Wolf, Hasen, oder ander Thier, sowohl Wurzel, Kraut, Holz oder was es immer ge-

nannt fein mochte, nennete, fo ifte baffelbe einige Ding.

3. Alles, was torperlich ift, bas ist baffelbe Wesen, die Krauter und Baume, sowohl als die Lebhaften; aber ein jedes in seinem Unterscheibe des ersten Anfangs, wie sich die Eigenschaft im Berbo Fiat in jedem Dinge imprimiret hat: also ift auch dasselbe Geschlecht in seiner Fortpflanzung, und stehet alles im Saamen und Wiedergebären; und ist gar tein Ding, es hat ein Fires in sich, es sei verborgen oder offenbar, benn es soll alles zu Gottes Herrlichteit stehen.

4. Bas aus bem ewigen Firen ift geurstanbet, als Engel und Menschenseelen, die bleiben in ihrem firen Wefen stehen, ungerbrechlich; was aber in dem Unfiren, als mit Bewegung der Beit geurständet ist, das gehet wieder in die erste Bewegung, daraus es feinen Urstand genommen hat, und ift ein Robell seiner hiegehabten Bildniß, gleich einem Spiegelylast, ats ein Bild im Spiegel, das unledhaft ist, denn also ists von Ewigkeit gewesen vor den Zeiten der Welt, welches der Hochste hat in ein Bild ins begreissiche, naskuliche Leben in die Zeit eingeführet, zu schauen die großen Wuns der seinen Welsheit, in einem kreatkklichen Wesen, wie vor Ausgan stehet.

- 5. Run ift uns die einige Mutter zu betrachten, wie dieselbe in ihrer Eigenschaft sei, baraus die unzählige Bielheit entstehet und immerbar entstanden ift, und wie sie Leben und Tod, Boses und Gutes erbieret, und wie alle Dinge undgen wiederum' in ihr Erstes gebracht werden, als an den Ort, da es geurständet ift, zu welchem der Tod als das Sterben die größte Geheimniß ist.
- 6. Denn kein Ding, bas aus seiner ersten Debnung, wie es die Mutter erboren hat, getreten ist, mag wieder zurückgeben und mit der angenommenen Ordnung in seine Wurzet eintreten, es erssterbe benn wieder mit seiner angenommenen Ordnung in seiner Mutter, alsbann ists wieder am Ende, und in dem Loco, daraus es geschaffen ward; so stehets wieder im Verbo Fiat, als im Biel seiner Ordnung im ausgesprochenen Worte; und mag wiederum in das eingehen, das es im Ansang war, ehe es körperlich ward; alls da ists gut, denn es stehet wiederum in dem, daraus es ging.
- 7. So ift uns nun ber Anfang aller Dinge zu betrachten, benn wir konnen nicht sagen, daß diese Welt sei aus Etwas gemacht worden, es ist nur bloß eine Begierbe aus der freien Lust gewesen, daß sich der Ungrund, als das hochste Gut oder Wesen, als der ewige Wille in der Lust schaue, als in einem Spiegel; so hat der ewige Wille die Lust gefasset und in eine Begierde eingeführet, welche sich hat impresset und figurlich und karperlich gemacht, beibes zu einem Leibe und Seiste, nach derselben Impression Sigenschaft, wie sich die Impression hat in Gestaltniß eingeführet, dadurch die Wollicheiten sind in der Impression als eine Ratur entstanden.
- 8. Dieselbe Impression ist die einige Wutter des Mosteril Offembarung, und heißet Ratur und Wesen, denn sie offenbaret, mas im swigen Willen ist von Ewigkeit je gewesen: so ist uns doch zu entsinnen, daß in der Ewigkeit fet eine Natur im ewigen Willen gewesen, als ein ewig Gemuth im Willen; aber sie ist in dem Willen wur ein Geist gewesen, und ihr Wesen der Bermöglichkeit nicht offenbaret, als nur im Spiegel des Willens, welches ist die ewige Weisheit, darinnen alle Dinge in dieser Welt sind in zweien Sentris erkannt worden, als nach Feuer und Licht, und dann zum ans dern nach Finsternis und Wesen, welches alles ist wie der Bewegung des ewigen Willens durch die Begierde im Willen in ein of-

fenbartich Mofterium eingetreten, und fich in eine offenbarliche Mog-

- 9. Das ist nun bas ausgesprochene ober offenbarete Wesen aus ber Ewigkeit in eine Zeit, und stehet in obgemeldeten Gestalten, im Susphure, Mercurio und Sale, da zwar keine von der andern gestrennet und abwesend ist, es ist ein einig Wesen, und figuriret sich in die Eigenschasten der Begierbe nach der Möglichkeit der Offenbarung: und ist uns also zu verstehen, das eine Eigenschaft ohne die andere nicht sein könnte, sie sind allesamt nur dieselbe einige Mögslichkeit; so wollen wir iso nur von ihren Unterscheiden reden, wie sich dieselbe einige Möglichkeit in Gutes und Boses, als in stillen Frieden und in stete Unruhe einschret.
- 10. Bir empfinden vornehmlich fieben Gigenschaften in ber Ratur, bamit biefe einige Mutter alles wirfet; bas find biefe: als erftlich bie Begierbe, bie ift berbe, talt, bart und finfter. Bum Unbern bitter, bas ift ber Stachel bes berben, barten Infichaies bent, ber ift bie Urfache aller Bemeglichkeit und Lebens. Dritten Ungft, megen bes Buthens in ber Impression, ba bie eingepreffete Bartigfeit megen bes Stachels in ein gerbrochen Angft unb Bebethun tommt. Bum Bierten Feuer, ba fich ber emige Bille, in biefer Angftbegierbe in einen angftlichen, ichielenben Blit einfubret, als in Starte und Bergehrlichtet ber Rinfternif, mit welchem bie Sartigfeit wieber verzehret und in einen forperlichen, webenben Beift eingeführet wird. Bum Runften bes freien Billens Musgehung aus ber Finfternif und aus bem Feuer und in fich felber Bohnen: allba ber freie Bille ben Glang an fich genommen hat, bag er leuchtet und fcheinet als ein Licht aus bem Reuer; und die gewaltige Begierbe bes freien Billens, welche er im Feuer geschärfet bat, indem er im Feuer bes Befens ber Finfternig ber erften Geftalt ift abgestorben und verzehret ift, so zeucht er ihm ist in bes Lichts Begierbe bas Befen aus bem Feuerfterben, nach feinem Sunger in fich, bas ift nun Baffer, und im Glang ift es Linctur von Reuer und Licht, ale eine Liebebegierbe, ober eine Schönheit ber Farben : und allhie urstanden alle Farben, wie wir in ben anbern Buchern, fonberlich im breifachen Leben bes Menfchen gang ausgeführet haben. Bum Sechsten bie Stimme und Rlang, welches in ber erften Geftalt nur ein Dochen ober Beton von ber Sarte ift, und im Feuer bemfelben erftorben ift, und aber in der funften Gestalt in ber Liebebegierbe mieder aus . bem Sterben bes Reuers im Lichtesglang in ber Tinctur wieber in lieblicher Eigenschaft als ein Sall eingefaffet wirb, barinnen bie funf Genfus, ale Boren, Seben, Fuhlen, Riechen und Schmeden in ber Minctur bes Lichts vom Reuer entfteben. Bum Giebenten bas Denftruum ober ber Saame aller biefer Beftalten, welches bie Bes gierbe in ein greiflich Corpus ober Befen impreffet, barinnen alles

Bas bie feche Geftalten geiftlich finb, bas ift bie fiebente lieget. im Befen.

11. Das find alfo bie fieben Geftalten ber Mutter aller Befen, baraus alles erboren wird, mas in biefer Belt ift. biefes hat ber Sochste solche Gigenschaften, wie biefe Mutter in ihren ringenden Gestalten ift (verftebet, wie fie fich mit bem Ringen in Eigenschaften einführet), in ein Rab, nach diefer Mutter einges führt und geschaffen, bas ift gleichwie ein Gemuth der Mutter, bats aus fie immer fchopfet und wirtet: bas find bie Sterne mit bem planetischen Rabe, nach bem Mobell bes ewigen Gestirns, welches nur ein Beift und bas ewige Gemuth in ber Beisbeit Gottes ift, als bie ewige Natur, baraus bie ewigen Beifter find in ein Gefcopf

gangen und eingetreten.

12. Ueber biefes hat ber Bochfte biefes Rabes Gigenschaft im Weben, als ein Leben in vier Amtmanner eingeführet, welche in ber Mutter ber Gebarerin bas Regiment fubren, bas find die vier Elementa, welchen bas Rab bes Gemuthes, als bas Geftirn, Billen und Begierde giebt, bag alfo biefes gange Befen nur ein einig Ding ift, und aber alfo proportioniret, ale ein Gemuth eines Dens fchen; wie er ift in Seele und Leib, alfo ift auch biefes einige Befen: benn er ift aus biefem gangen Befen in ein Bilb nach ber Emigfeit und Beit (aus Emigfeit nach ber Seele, und aus Beit nach bem außern Wefen) geschaffen worben als ein Gleichniß und Bild ber Emigfelt und Beit, beibes nach bem emigen Billen und Bemuth, und nach bemfelben Wefen, fowohl auch nach ber Beit Gemutbe und Wefen.

13. Go ift uns ist biefes sulphurische Rad aller Befen recht wohl zu betrachten, wie fich bie Gigenschaften in Gutet und Bofes einführen, und auch aus Gutem und Bofem wieber ausführen.

14. Die Impression ober Begierde, als bie erfte Geftalt gur Ratur, welche auch bas Fiat beißet und ift, bie faffet ber Begierbe Eigenschaft nach aller fieben Gestalten Eigenschaft in fich, und im preffet fie, daß aus bem Richts ein Wefen wird, nach ben Eigens schaften der Willen. Run ift ihre Gelbsteigenschaft, indem fie nur eine Begierbe ift und fich felber impreffet, nur finfter und giebt Bartigfeit, als ein Pochen, welches eine Urfache bes Tones ober bes Salles ift, welcher im Feuer, als in ber vierten Gigenschaft, noch harter wird, allba bie Grobbeit erftirbet, und in ber funften Geftall, als in der Liebe Begierbe, wieder gefaffet wird, und in feiner Gelbft eigenschaft wieber in der Liebebegierde ausgehet, und die fechste Ge falt als ben Sall ober Zon aus bem Feuer und Baffen machet.

15. Mun entflehet diefer Zon ober Sall, welcher Mercurius heißet in ber erften Geftalt, als in ber Impression megen bes Bib lens und ber Begierbe Infichziehens, benn bas Bieben macht bie Beweglichkeit und ben Stachel in ber Bartigfeit, welches man un terscheibet, und die andere Gestalt heißet, ist aber ein Sohn ber erften und in der ersten.

16. Dieselbe andere Gestalt ober Eigenschaft ist das Buthen, Stechen und Bitterwehethun, denn die erste, herbe, und die andre ist das Ziehen, als die Begierde in ein Wesen; dasselben Bessen ist des ersten Eigenschaft, und das Ziehen machet darinnen die andere Eigenschaft, als ein bitter Stechen, welches die Harte nicht leiden kann, denn sie will stille sein, und impresset sich beswegen sehrer, den Stachel zu halten, dadurch doch der Stachel nur größer wird, so will alsdann die Harte als die Herbe in sich, und der Stachel als die Harte über sich: dannenhero die erste Feindschaft und Widerwille entstehet, denn die zwo Geställte, welche doch nur Eine sind, machen sich zum Selbstseinde; und ware doch auch kein Wesen, weder Leid noch Geist, auch keine Offenbarung der Ewigkeit des Ungrundes, so dieses nicht ware.

17. So aber nun ber bittere Stachel nicht über sich kann, und die Herbigkeit ihn auch nicht halten und einschließen kann, so gerathen sie in ein Orehen ober Durchbrechen, gleich einem Rade, welches in sich gehet als ein schrecklich Wesen, da die zwo Eigenschaften nur für Eine erkannt werden, und bleibet doch eine jede für sich selbst unverändert, und gebären aus sich die britte Eigenschaft zwischen diesen beiben, als die große Angst, aus welcher ber Wille, verstehet der erste Wille zur Natur, begehret auszugehen, wieder in die Freiheit als ins Nichts, als in die ewige Ruhe, denn also hat er sich ist allhier funden und selber offenbaret, und ist doch

fein Abtrennen ober Weichen.

18. Und diese Angstgestalt ift die Mutter des Sulphuris, benn ber Stachel macht sie peinlich, und die herbigkeit impresset sie, daß sie ist als eine sterbende Quaal, und ist doch der wahre Urstand zum Leben. Sie hat zwo Eigenschaften in sich, als nach der Impression oder Begierde ist sie sinster und hart, und nach des Willens Begierde, welcher von der Angst will frei sein, und wieder in die Freisheit eingehet, ist sie geistlich und licht, und der Stachel zerbricht ihr gefasset Wesen, das die herbe Begierde in ihr saffet, daß ihr Wesen hart und sprobe ift, und ganz schielicht als ein Blis, und solches von der Finsterniß, und von der Begierde des Lichts, als zur Freiheit.

19. Run find diese drei Gestälte in Einem Wesen, gleich als ein wuthender Geist, und die Begierde impresset diese Eigenschaften, daß nach jeder Eigenschaft Wesen wird, als nach der herben, finstern Begierde, als nach dem ersten Urstand, wird irdisch Wesen, aus welcher im Ansang der großen Bewegniß ist Erde worden; und nach der bittern, wuthenden Begierde wird das Treiben im Wesen als ein Gift, und impresset sich auch mit im Wesen, davon die Irdigsteit ganz etel und bitter ist; und die britte Gestalt, als die Angst, giebt eine schweselische Eigenschaft darein, und kann boch allhier noch

kein Befen fein, fonbern es ift nur ein genftlich Wefen und bie

Mutter gum Befen.

20. Die Verte Geftalt in biefem Wefen ift bas Feuer, bas nitmat seinen Urstand an einem Theil aus bet finstern, haden Impression, als von der Hitte, und dom wächeltenen Suchel in der Angst, das ist kate, finster Feuer, und das Webe der großen Kalte; und am andern Steil nitmats seinen Urstand im Wissengeiste zur Natur, der aus dieset harven finstern Kalte weder in sich gehet, als in die Freiheit außer der Natur der strengen Bewegnis, und zundet die Freiheit, als die ewige Luft zur Begierde bet Natur mit seiner Schafe, welche er in der Impression hat empfangen, an, davon sie bewegsich und ein webender Schein sst.

21. Denn bie Freiheit ift weber sinster noch fict: aber von ber Bewegnis with fie lickt, benn ihre Lust fastet sich in die Besgierbe zum Lichte, bas sie im Lichte und Slanz offenbar werde, und mag boch auch anders richt geschehen, als durch Finsternis, auf das bas Licht erkannt und defenbar werbe, und sich das ewige Semuch selber sinde und offenbare, benn ein Wille ist nur ein Ding und Wesen, aber durch die Bielheit wird seine Gestalt offenbaret, das er umendlich und ein eitel Wunder ist; davon wir mit einer Kinderzunge reden, nur als ein Funke aus benselben großen unendlichen

Bunbern.

22. So verftebet uns nun also: Die Kteiheit ift und ftebet in ber ginfterniß, und gegen ber finftern Begietbe nach bes Lichts Begietbe, fie ergreifet mit bem emigen Billen bie Binfternif; und bie Finfterniß greifet nach bem Lichte ber Freiheit und tann es nicht erreichen, benn fie ichleuft fich mit ber Begierbe felber in fich gu, und macht fich in fich felber jut ginfterniß; und aus biefen beis ben, als aus bet finftern Impression, und aus bes Lichtes obet Freiheit Begierbe gegen die Impreffon, wird in ber Impression bet Schielende Blis, ale ber Bestant bes Feuers; benn bie Freiheit ets fcheinet in ber Impreffion, aber bie Impression in Der Angft ergret fet fie in fich, fo ifts nue ale ein Blig: weil aber bie Freiheit un: faflich und ale bin Diches, bargu aufer und bor ber Impreffion ift, und feinen Grund bat, fo tann fie die Smipreffion nicht faffen ober balten, forwern fie ergiebet fich in die Rteiheit, und die Reeiheit verschlingt ihre finftete Gigenschaft und Befen, und regieret mit ber angenommenen Beweglichkeit itt ber Kinfternig, ber Kinkernig uns erariffen.

23. Also ift in dem Feuer eine Berzehrlichkeit; die Schäefe bes Fewers ift aus der ftrengen Impression der Kalte und Bitterkeit, aus der Angft; und die Berzehrlichkeit ist aus der Freiheit, die aus dem Ctwas wieder ein Richts nach seiner Sigenschaft machet. Und verstehet und ja recht: die Freiheit will nicht ein Richts sein, denn datum führet fich die Luft der Freiheit in Ratur und Wesen ein,

haß sie will in Araft, Wunder und Wesen offenbar sein. Sie nimmt also durch die Schätse in der kalten und finstern Impression die Eigenschaften an sich, das sie die Araft der Freiheit mag offenbaren, denn sie verzahret im Feuer das sinstere Wesen und gedet aus dem Feuer mit den geistlichen Eigenschaften aus der Angst der Impression im Lichte aus, wie ihr sehet, das das dußere Licht also aus dem Feuer queschenet, und hat nicht des Feuers Quaai und Pein an sich, sondern nur die Eigenschaft. Das Licht offenbaret die Eigenschaften der Finsternis, und nur in sich selben; die Finsternis bleibet in sich sinster und das Licht in sich licht.

24. Die Freiheit (weiche Gott heißet) ist bes Lichts Ursache, und die Impression der Begierde ist der Finsternis und der peinlischen Quaal Ursache. So verstehet nun in diesen zwei ewige Ansfauge, als zwei Petneipia: eines in der Freiheit im Lichte, das ans dre in der Impression in der Pein und Quaal der Finsternis; ein

jebes in fich felber mohnenb.

25. Nun merket wohl berer Eröffnung Wesen und Willen, wie die Natur in sieben Elgenschaften eingeführet werde: benn wir reben nicht vom Ansange, benn es ist in der Ewigkeit keiner, sondern also ist die ewige Geharung von Ewigkeit in Swigkeit in stat felber; und dieselbe ewige Geharung hat sich nach de: Ewigkeit Eigenschaft durch ihre Selbstegierde und Bewegnis mit dieser sichtbaren Welt, als mit einer Gleichnis des ewigen Geistes in ein solch Geschäff, gleich einem Fürdild des Ewigen in eine Zeit eingeskihvet, darvon wir wollen hernach reben, und anzeigen was die Nreatur sei: als nämlich eine Gleichnis der ewigen Wirkung, und wie sie dasselbe Wirken auch zeitlich in sich habe.

26. So verstehet uns num also vom Fener: das Fouen ift das Principium aller Leben, es glebt der Finsterniß Essen, und Quaal, sonft ware keine Feindlichkelt in der Kinsterniß, auch kein Geist, sons dern eitel Hartigkeit, und harter, schaffer, bitterer, rauber Stachel, als es denn in Wahrheit in der ewigen Finsterniß also ist: aber so weis das hibige Feuer mag erreichet werden, so stehet die finstere, kachlichte Eigenschaft im aufsteigenden begierigen Wesen, gleich einer schrecklichen Unfinnigkeit, auf daß erkannt werde, was Weisheit und Thorheit sei, so giebt das Feuer auch dem Licht als der Freiheit Besaierde, Quaal und Sigenschaften. Jedoch verstehet dieses:

27. Die Freiheit, als das Nichts, hat in sich selber kein Wesen, sondern die Impression der strengen Begierde macht das erste Wesen, das nimmt der Willengeist der Freiheit, der sich durch die Natur der Begierde offenbaret, in sich, und führets durchs Feuer aus, da dann im Feuer die Grobheit, als die Ranhigkeit erstirbet.

Das verftehet allo:

28. Mann ber Blit bes Feuers die finftere Wefenheit erreischet, so iste ein großer Schrad, bavon bas kalte Teuer erschrickt

und gleichwie erstirbet, unmächtig wird und unter sich finket. Und bieser Schrack geschieht in der Angundung des Feuers im Befen der Angst: der hat zwo Sigenschaften in sich, als eine gehet unter sich in die Todeseigenschaft, als eine Ertödtung des kalten Feuers, davon das Wasser, und nach der Grobheit die Erde entstanden ist, und der andere Theil gehet im Willen der Freiheit in der Lust als ein Schrack der Freudenreich über sich; so ist dasselbe Wesen im Schrack auch im Feuer getöbtet, verstehet des kalten Feuers Sigensschaft, und giebet auch einen Wasserquaal, verstehet solche Sigensschaft, und giebet auch einen Wasserquaal, verstehet solche Sigenschaft.

- 29. Nun macht aber der Blit, wenn er fich von ber Freiheit und pom talten Keuer entzundet, in feiner Aufgehung ein I. mit Umfaffung aller Eigenschaften, benn allbie urftanbet ber Geift im Befen, und ber ftebet alfo: . Saft bu alibie Berftanb, fo barfft bu nicht mehr fragen, es ift Emigfeit und Beit: Gott in Liebe und Born, bargu himmel und Solle. Das Untertheil alfo wift bas erfte Principium, und ift bie ewige Ratur im Born als bas Reich ber Kinfternig in fich felber mohnend, und bas Dbertheil (mit biefer A Figur) ist ber Salniter, bas obere A über bem Birkel ift bas Reich ber Glorie, welches im Schrade ber Freubenreich in bem Willen ber freien Luft in fich aus bem Feuer im Lichtsglange in Rraft ber Kreiheit ausgehet; und baffelbe Beiftmaffer, bas im Schrade ber Freudenreich mit aufgebet, ift ber freien Luft Leiblichkeit ober Befenheit, in welchem ber Glang vom Feuer und Lichte eine Tinctur machet, ale ein Grunen und Bachfen, und eine Offenbarung ber Karben vom Feuer und Lichte.
- 30. Diese Gestalt bes Scheibens zwischen ber lebenbigen und tobten Wesenheit ist die funfte Gestalt und heißet die Liebes begierde: ihr Urstand ist aus der Freiheit, welche sich im Feuer hat in eine Begierde eingeführet, als aus der Freiheit Luft in die schöne und seurische Aufsteigen der Freudenreich, als einer Flamme der Liebe, die impresset in ihrer Liebebegierde auch die Eigenschaft bossen, was sie im Willen des ewigen Gemuths, welcher sich durch die Feuerschäfte wieder in sich ausstühret, hat empfangen, als die ersten Eigenschaften, so in der ersten Impression entstehen, als von der Beweglichkeitund Regung, und ausberUngstwird die Freudenreich.
- 31. Denn bas ift Freude, beg ber Wille zur Ratur von der finstern Angst erlediget und frei ift, sonst wate kein Wissen, was Freude ware, so nicht eine peinliche Quaal ware; und in seiner Liebebegierde empfahet er die ersten Eigenschaften in der ersten Imperession, die theilen sich in dieser Beglerde in funf Gestalten, als vom Feuerblig in Sehen: denn das Wasser der Liebe krieget den Glanz der Tinctur, darinnen stehet das Sehenz und von der Harte, auf Durchdringen des Stachels in der Harte, das Horen, das

in bem fillen Richts, als in ber Kreiheit, ein Schall with, welchen bie Tinctur faffet, und im Baffer ber Begierbe ausführet; und bom Stachel bes Buthens bas Sublen, bag eine Eigenschaft bie anbere fablet, benn wenn alle Gigenschaften nur Gine maren, fo mare fein Seben , Soren , Fuhlen , noch Berfand; und vom Inqualiren, baß eine Eigenschaft in ber anbern entstehet, aber mit anberer Gigen= fcaft, ber Gefchmad; und vom Geift bes Ausgehens ber Gigen= schaften (indem ber Ausgang jeder Gigenschaft in Die andere eingebet) ber Geruch.

į

٠

32. Diefe funf Gigenfchaften machen nun in ber Liebebegierbe, ale in ber fünften Bestalt, gusammen bie fechste, bas ift ber Zon ober Stimme, als eine Offenbarung aller Bes ftalte in Beiftes Eigenschaft, welches die feurische Lichtbegierbe mit bem Beiftmaffer umschleußt, ate ein einig Befen: bas ift nun bes feurischen Billens, welcher fich im Lichte ausführet, fein Wefen, barinnen er wirfet, und machet bie fiebente Geftalt, als eine Monne ber fechfe, aus welcher bas Befen und Regiment biefer fichtbaren Belt ift erboren, und in eine Form nach ber ewigen Geburt Recht eingeführet morben.

33. Run mertete recht! Bir verfteben biemit nicht einen Unfang der Gottheit, sondern die Offenbarung der Gottheit. wird hierinnen in Dreifaltigfeit erfannt und offenbaret; Die Gottheit ift die ewige Freiheit außer aller Ratur, als der ewige Ungrund, aber fie fuhret fich felber alfo in Grund gu ihrer Selbftoffenbarung,

und zur emigen Beisheit und Bunderthat ein.

34. Der ewige Bater wird im Feuer offenbaret, ber Sohn im Licht bes Feuers, und ber beilige Beift in ber Rraft bes Lebens und Bewegnif aus bem Feuer im Licht ber Freubenreich, als bie ausgebenbe Rraft in ber Liebeflamme. Bir reben nur fludweis vom

Sangen nach freaturlicher Art.

35. Die Gottheit ift gang überall alles in allem; aber nur nach bem Lichte ber Liebe; und nach bem ausgehenden Beifte ber Freudenreich heißet er Gott, und nach ber finftern Impression beis Bet er Gottes Born und bie finftere Belt, und nach bem ewigen Beiftfeuer heißet er ein verzehrend Feuer. Wir geben euch nur bas Wefen aller Befen zu verfteben, beffen Ursprung in fich nur ein einig Befen ift; aber mit feiner Gelbftoffenbarung in viel Befen eingehet, als gut feiner Ehr und herrlichkeit: und wollen euch nun anzeigen, mas bas freaturliche Leben und Regiment in biefem allmefenden Wes fen fei.

36. So verftebet uns nun recht: Sulphur, Mercurins und Sal ift in der Ewigfeit alles Geift: ale fich aber Gott mit ber emigen Ratur, barinnen feine Gelbftoffenbarung ftehet, hat beweget, fo bat er aus bem geiftlichen Befen ein greifliches und offenbartis det geboren, und nach ben ewigen Gigenschaften in ein Befchopf eingeführet, das stehet auch im Getst und Wesen nach ber Ewigtbit Wecht; so' will ich nun von dem außeren Reich reden, als von dem der Principio ober Ansange, denn in dieser Welt ift auch Liche und Finsternis in einander, wie in der Ewigkeit; Gott hat diese Welt mit der Sonne (als mit einem Naturgott der außenen Krafte) begabet, er aber regieret darinnen als ein herr. Das außere ist nur fein zubereitetes Wert, das er mit der Gleichheit raguret und unachet, als wie der Meiser mit dem Wertzeuge sein Wert machet.

37. Sulphur ift in ber außeren Welt, als ein Myfterium bes großen. Gottes feiner Offenbarung, die erfte Matter ber Kreaturen, benn fie urstandet aus Finsterniß, Feuer und Licht; fie ist im emften Theil nach ber finstern Impression berbe, bitter und Angst, und am andern Theil gegen der Gottheit, als ein Gleichniß der Gottheit, ift seuer, Licht und Wasser, das scheidet sich im Feuer in zwo Gestalten, als nach der Ertobtung in Wasser und nach dem Leben in Dete in wechem bas wahre Leben aller Kreaturen der außeren Welt stehet.

- 38. Mercurius ift bas Rab ber Bemeglichkeit im Sulphur, er ift auf einem Theil nach ber finftern Impreffion ber Buther, @ cher und die große Unruhe, und Scheibet fich im Feuer in feiner Mutter, als im Sulphur, auch in gwo Eigenschaften, als in zweierlei Baffer, benn in ber Ertobtung bes Feuers wird alles jum Bafe fer, als in ein lebenbiges Freudenreich nach bem Lichte, welches im Schwefel Silber giebet, als in ber fiebenten Gigenschaft ber Rame melde ber Rraftleib ift, und im Feuer ift fein Baffer Quedfieber, und in ber Berbigteit, als in der Ungft ber ginfternis, Ruf ober Rauch. Darum fo man feinen außeren Bafferteib ins Keuer bringet, verftebet ben er im Gulphur von ber mafferigen G genschaft annimmt, fo fleugt er ale ein Rauch bavon, benne im Reuer icheibet fich jebe Gigenschaft wieber ine erfte Wefen, beweut es urftanblich ift tommen, ba alle Dinge nur ein Beift waren : und bann jum Anbern Scheibet er fich nach bem Baffen ber finftern Impreffion in eine Giftquaal, fo es boch fur tein Baffer mag verftanben merben, sondern fur ein leiblich Welen bes Goiftes; benn wie bes Geistes Eigenschaft ift, also ift auch fein Baffer, also wiebs im Feuerschrad.
- 39. Im Feuerschrad vom Salniter entstehen mancherlei Saige und Krafte: benn alle Eigenschaften bes Geiftes sind in der großen Bewegniß des Wesens aller Wesen leiblich worden und in ein Sichtliches, Greisliches eingegangen.
- 40. Derfelbe Schrack geschieht in bes Feuers Anzundung, und impresset sich auch in der Ertodtung bes Feuers aus des Wassers Urstand, ein Wasser nach des Schrackes Eigenschaft in sich, welches doch viel mehr Feuer als Wasser ist; aber sein todich Wesen ist doch ein Wasser nach des Schrackes Eigenschaft, es ist der Bageissen, als im Feuerschaft,

alle Eigenschaften in sich aus, und ergreifet die Eigenschaften bes Lichts in ihren Kraften, und auch die Eigenschaft der finstern Impression in ihren Kraften, und macht alles feurig, ein Theil nach der Kalte und ein Theil nach der Hite, meistentheils aber nach dem unendlichen Mercurio, welcher aller Wesen Leben ift, in Bosen und Guten, in Licht und Finsternis.

41. Diefer Salniter ift aller Salze Mutter; in machfenben und lebhaften Dingen, als Rrautern und Baumen, und allem Wefen, was fcmedt und reucht, ba ift er bie erfte Burgel nach In ben Guten (welche in ber Liebebejedes Dinges Gigenschaft. gierde im Dele bes Schwefels machfen) ift er gut, kraftig und lieblich, und in bem Bofen, in bes Schwefels Angft, ift er bos, und in ber Kinfternig ift er bas emige Schreden und Bagen, und immer gern im Schrade wollen über bie Pforten im Feuer ausfliegen, bavon ber Wille aller Teufel und aller hoffart übet bie Demuth ber Liebebegierbe auszufliegen entfiehet; und im Feuer ift feines Befens Droba, wie man fiebet, wie er ftofet und fich im Blibe vergehret als ein ichneller Gedante; benn fein Befen urftanbet nicht in ber Emigfeit Befen, tanns auch nicht erben, fonbern in ber Entjundung bes zeitlichen Reuers, aber im emigen Geift wirbs empfunden megen bes Auffteigens ber Freudenreich. Aber nach bem Befen ber Ertobtung, als nach bem Salze bes Baffers, beftebet er im Reuer, benn biefelbe Gigenschaft urftanbet aus ber erften Bes gierbe, als im Befen ber erften Impression, welche Eigenschaft bie Beifen Saturnum nennen; barum ift bas Salg mancherlei.

42. Alle Scharfe im Geschmade ift Salz, ber gute Geschmad urftanbet aus bem blischen Salz, sowohl auch bet Geruch, welcher ber ausgehende Beift ift, in welchem die Tinctur als ein Glaft ber

Rarben ericheinet.

43. Alfo verftebet uns recht! Der Samiter im Feuerschrack ift bie Theilung ber Eigenschaften, ba fich Tob und Leben scheibet, als bas Leben, welches mit ber Liebebegierbe in ein Welen und Res giment eingebet, und bann bas Leben, welches in Lobesichrack nach ber talten Gigenschaft in ber Ertobtung bes Schrads unter fich fintet als eine Unmacht, welches Gewicht giebet, und nach ber Subtilichteit Daffer, und nach ber Grobbeit ber Strengbeit Erbe. und nach bem Sulphur und Mercurio Sand und Steine, und nach ber Subtilichteit im Sulphur und Mercurio nach bemfelben Baffer auch Kleisch giebet, und nach ber angftlichen Rinfternis einen Rauch ober Rug: aber nach ber blifchen, als nach ber Liebebegierbe, ein fußes, geiftliches Wefen, nach bem Seifte einen lieblichen Geruch, und nach bem Weben bes Feuers und Lichts bas Clement, und vom Glaft im Feuerschracke mit bem Anblicke bes Lichts bie eble Tinctur, welche alle blische Salze tingiret, bavon ber liebliche Weidmad und Beruch entftebet.

44. Der salnitrische Schrad ist im Wesen der Sud, davon das Wachsen und Ausbringen entstehet, das im Wesen ein Wachsen ist: seine Impression, als das Salz, ist die Erhaltung oder Zusammenziehung des Wesens, das ein Ding im Körper oder Begriff der stehet; es balt den Sulphur und Mercurdum, sonst floben sie im

Reuerschrack von einander.

45. Alle Dinge stehen im Sulphur, Mercurio und Sale. Im salnitrischen Feuerschracke theilet sich bas Element in vier Eigenschaften, als in Feuer, Luft, Wasser und Erde, welches in sich selber ber keines ift, sondern nur ein Weben und Wallen, nicht als der Luft, sondern als ein Mallen des Willens im Leibe, eine Ursache des Lebens im Wesen; denn gleichwie der ewige Geist Gottes vom Bater, welcher ein Geist ift, vom Feuer und Lichte ausgehet, und ist das Weben und Leben der Ewigkeit: also auch gehet der Luftgeist vom salnitrischen Schracke im Feuer von der Angst im Sulphur im treibenden mercurialischen Rade aus allen Eigenschaften, als ein erzebend Weben immer aus: er ist ein Sohn aller Eigenschaften, und auch das Leben berselben; das Feuer aller Gestälte giebt ihn, und nimmt ihn auch wieder zu seinem Leben in sich, das Wasser ist sein Leib, darinnen er im Salniter das Sieden macht, und die Erde ist seine Kraft, darinnen er seine Stärfe und Feuerleben anzündet.

46. Es ist nur ein einig Clement, und bas wickelt sich im salnitrischen Feuerschracke in vier Theile aus, als mit der Entzünsbung giebts ein verzehrlich Feuer der Finsterniss und desselben Wesesens, und im Schrack des Todes, der Kalte und der Finsternisstheilet sichs in zwei Wesen als nach der Sudite und der Finsternisstheilet sichs in zwei Wesen als nach der Suditseit in Wasser, und nach der Bewegnis des Schracks im Wallen in Luft, welche dem Clement am ahnlichsten ist, aber doch nicht ganz im Wesen, denn das Clement ist weber beiß noch

falt, auch nicht treibend, fonbern mallend,

## -Bon ber Begierbe ber Eigenschaften.

47. Eine jebe Eigenschaft behalt ihre eigene Begierbe, benn eine Eigenschaft ist anders nichts als ein Hunger, und ber Hunger sasset sich felbsten in ein solch Wesen wie er ist, und im falnitrischen Sube giebt er einen solchen Geist in die vier Elemente: benn im Element ist der Urstand des Sudes, aus welchem im Schrack vier Elementa ausgehen.

48. Ein jeder Leib stehet im inneren Weben im Clement, und im Wachsen und Leben in vier Elementen, aber bas wahre Leben bes Elements hat nicht eine jede Kreatur, sondern nur die hohen Geister, als Engel und Seelen ber Menschen, welche im ersten Principio stehen, in benen ist das Element beweglich. In dem Leben bes, bristen Principit ftehets stille, und ist als eine Sand Sottes, ba er bie vier Clementa, als einen Ausgang ober Bertjeug, inne

faffet und fuhret, bamit er wirtet und bauet.

49. Nun nimmt jede Eigenschaft der Natur ihre Speise in ihrem Hunger aus den vier Etementen. Wie der Hunger ist, also nimmt er auch eine Eigenschaft aus den Elementen, denn die vier Etementa sind der Leib der Eigenschaften, so isset ein jeder Geist von seinem Leibe; erstlich sind die sulphurischen Eigenschaften nach der ersten und andern Impression, als nach der sinstern, herben und angstlichen Impression, und dann nach der Liebeimpression im Lichte, als nach Bosen und Guten.

50. Der finstere Hunger begehret Wesen nach seiner Eigensschaft, als irdische Dinge, alles was sich ber Erbe gleichet, und der bittere Hunger begehret bitter Stechen und Webe, ein solch Wesen, gleich dem Gistquaal, nimmt er auch aus den Elementen an sich, und der Angsthunger begehret ängstlich Wesen, als der Angst im Schwesel, item, die Relancolie, die Begierde zum Sterben, und zum Immertrauern; und der Feuerblis nimmt an sich Jorn, Aussteigen der Hossat, alles wollen zerbrechen, in und über alles wollen herrschen, alles zu verzehren, und allein zu sein: und nimmt die Bitterkeit, aus welcher der Blis entstehet zum Neid und Has, und die Perbigseit zum Geiz, und das Feuer zum Born.

51. Allhie ift die wahre Begierde Gottes Jorns und aller Teufel, und alles bessen, was wider Gott und die Liebe ift. Und ein solch Wesen zeucht dieser Hunger in sich, wie das an den Rreaturen, sowohl an den Kräutern, zu erkennen und zu forschen ift.

52. Nun ist der Feuerblis der ersten Begierde als der finstern Natur Ende, und gehet im Feuer an das Sterben des ersten Hungers und Willens: denn das Feuer verzehret alle Grobheit der ersten Gestale, und wirfts in Tod; und allhie ist das Scheiden der zweiserlei Willen, als einer, der zurück in des Todes Eigenschaft wieder eingehet, und ist ein Wille im Leben der finsteren Begierde: als die Teufel dergleichen gethan haben, welche im Feuerblis im salnietrischen Sud über Zeit und Ewigkeit herrschen wollten, aber vom Geist Gottes zurückgetrieben und aus der Liebebegierde ganz als ein Etel ausgespeiet worden; also allhier auch geschieht der gottlossen Geele des Menschen, darauf die Wahl folget.

53. Allfie ift bas Biel ber Gnabenwahl, bavon bie Schrift saget, bag Gott bie Seinen tennet; und allfie ergreiff bie ewige Luft ber Freihelf Gottes ben Willengeist, ber im finfteen Centro entstanden ift, und fuhret ibn burche Sterben im Keuer ins Ciement.

54. Im falnitrischen Schrade ift die Moglichkeit hinter sich und vor sich. Gebet der Bille der Begierde hinter sich, so ift er nach dieser Welt Reiche irdisch, und nach dem ewigen Weltreiche in Gottes Born, und kann nicht Gott schauen, er wende denn wieder um und gehe ins Sterben im Feuer ein, und sterbe seiner Selbheit

ganz ab, und gehe in ber Gelaffenheit bes ewigen Willens im falnitrifchen Schrack ins Element ein, als in die himmlische Wesenheit und Leiblichkeit, daß ber Hunger vom reinen Element effe; so hat er auch ferner keine andere Begierde, denn er ist im Feuer bem

ftrengen finftern Sunger, welcher bos ift, abgeftorben.

55. Also entstehet aus dem Sterben im Feuer das Licht, tenn allhie wird die Freiheit angezündet, daß sie auch ein Hunger wird, auch eine Begierde, das ist nun eine Liebebegierde, ein Liebehunger. In der außeren Welt ist das Licht der Sonne in den vier Elementen, und ist die thierische Liebebegierde, als nach dem sulphurischen Leibe und Wesen, davon die Vermischung und Multiplication entstehet, als das vegetabilische Leben; und von dem Mercurio im Salniter, darinnen das sensibilische Leben, darein das Gestirn in den Lebhasten die Vernunft aus den Eigenschaften des Salnitri giebet.

56. Denn bas gange Gestirn ift anders nichts als ein Salniter im Berbo Fiat, in der Bewegniß des Wesens aller Wesen im Feuerschrad, in den Eigenschaften der Salien ergriffen, darinnen alle Kräfte des Elements als eine Ausgeburt, stehen, welche in den vier Elementen, als ein salnitrisch Salz immer sieden, und ihre Eigenschaft in ihrer Begierde in den vier Elementen in Wesen der Körper einsuhren, wie am Holz, Kraut und Gras, und allen wachsenden Dingen zu sehen ist.

57. Alfo verstehet uns nun ferner vom andern Centro, welches im Sterben des Feuers im Licht offenbar wird, damit sich der Ungrund der Freiheit Gottes in Grund der Ratur einsuhret, sowohl mit der innern Welt im himmelreich in der Ewigkeit, als mit dem

außeren - Reich in ber Beit.

58. Diefes alles hat auch die Eigenschaften der Begierde, und nimmt den Urstand vom ersten Principio, als vom ersten Centro, und ist tein recht Sterben im Feuer, es stirbet nur das finstere Wesen, der Willengeist gehet mit dem ewigen Willen jur Natur aus dem Feuersterben im Licht wieder aus. Es ist nur eine Transmutation des Geistes, daß ein Hunger aus der Freiheit aufgehet, und berselbe hunger ist eine Liebebegierde.

59. Nach ber Seele bes Menschen zeucht er Wesen vom Element Gottes, als im gottlichen Salniter bie gottlichen Salia ober Kräfte in sich; und nach ber außeren Weltbegierbe zeucht er bas Oleum aus bem Sulphur in sich, in welchen bas außere Leben brennet: also auch in ben Wachsenben, Metallischen, und was bas

fein mag.

60. Die Sonne macht bie außere Transmutation, und bas göttliche Licht in der feelischen die innere; alles nachdem ein Ding in seinem Gradu stehet, so erreichet der Hunger eine Eigenschaft: benen in der Zeit von der Zeit, und denen in der Ewigkeit auch aus der Ewigkeit.

61. Der Sunger aus ber Emigfeit iffet von ber Emigfeit, unb ber von ber Beit iffet von ber Beit. Das mabre Leben aller Rreas turen iffet vom geiftlichen Mercurio, ale von ber fecheten Geftalt. ba alle Salge im Befen find; ber Beift iffet von ben funf Senfis bus, benn bas find bes Geiftes Leiblichkeit, und ber Leib, ale bas vegetabilifche Leben, iffet vom Befen bes Sulphuris und Salges, benn Chriftus faget auch alfo: Der Menfc lebet nicht allein vom Brot, fondern von einem jeglichen Bort, bas aus bem Dund Sot=

tes gebet. Matth. 4, 4.

62. So ift nun die fechete Geftalt ber Natur bas ausgesprochene geiftliche Wort, und bas fprechende Wort barinnen ift bas emige Bort; in ber erften Impression in ber Kinfternig ifts bas Bort Gottes Borns, und in der außeren Welt der giftige Mercurius, als eine Urfach alles Lebens und Regens, alles Tons und Salles. So iffet nun ein jede Eigenschaft von ihrer Bleichheit in ihrem Grabu, ale ber Beit Sunger von ber Beit, und ber Ewigteit hunger von ber Emigfeit, beibes ber Beift bes Mercurii und ber Beift bes Sulphuris, ba ihr boch nicht zween find, fonbern zwo Gigenschaften.

63. Alles was in einem Principio allein urftanbet, als bie Rregturen ber außern Welt, Die haben nur Ein Regiment, aber zweierlei Reiglichkeiten vom Guten und Bofen; mas aber aus zweien Principien urftandet, als ber Menfc, ber hat auch zweierlei Effen und Regiment, als vom finstern Centro und vom augeren Centro; erftirbet er aber feiner Selbheit, und fuhret feinen Sunger in Gottes Reich, fo mag er vom gottlichen Mercurio effen, ale von ben gottlichen funf Sinnen mit ber Seele, und vom Element im gottlichen Befen; und ergreifet boch ber auffere Menfch in biefer Beit nicht bas gottliche Wefen leiblich, fonbern nur burch Imagination, ba ber . innere Leib burch ben außeren gebet, als bie Sonne burche Baffer icheinet, und bas Baffer bleibet boch Baffer.

64. Denn allhie lieget unfer Fall in Abam: bas Element burchbrang bie vier Clementa ganglich, und ward im Menfchen gang eines, aber im Bluch Scheibet fich bas Element von ber Seele.

65. Alfo lebet bie arme Seele anito nur im Gefaffe ber vier Elemente, es fei benn, bag fie wieber ins Sterben bes irbifchen Willens in die gottliche Begierde eingehe und im Element ausgrune.

66. Also ift auch der außere Leib im Eluche, und iffet von der verfluchten Erbe Eigenschaft nur vom irbischen Salniter, ba immer ein hunger ber irdifchen Gigenschaften wider ben anbern gehet, benn ber Rluch ift ein Efel in allen Galgen; und baher fommts, baf eine ftete Wibermartigfeit im außeren Leibe entftebet, benn ein Sunger ber Gigenschaften empfahet vom anbern ben Gtel: foll nun bem Leibe gerathen werben, bag er bes Ctels los werbe, fo muß er Die Gleichheit bes Efels (welche im Leibe als ein Sub ift entstanden)

nehmen und ine Sterben bes Reuers einführen, und in ber Liebes begierbe vom Rluche ber Gitelfeit ausführen.

67. Das gehet nun andere nicht zu, als wie bas mabne Leben ber finftern Sitelleit abstirbet. Des außeren Lebens Etel entflehet gus einer Eigenschaft bes Salzes, bas dem Dele bes Lebens zuwider ist, also entgundet fic der Etel alsobald in ben vier Etementen, und bebet im Salniter als ein fremb Leben an zu fieben.

68. Diefes frembe Leben verdunkelt und zerbricht endlich bas erfte mahre Leben, so ihm nicht Wiberstand geschieht; bem mag nicht besser gerathen werben, als mit der Gleichheit des eingeführten

Etels, ben bas Leben hat an fic genommen.

ichen So muß man ber Aur das thun, das man dem Leben thun sollte, daß es des Etels los werde. Die Aur muß von selbem Etel, den sie von ben vier Elementen auch von einer solden falschen Sinsuhrung in sich hat genommen, entlediget werden, sie muß ins Stexben der vier Elemente eingeführet werden, und ihr Geist muß auch in der finsten Gestalt mit Beneris Begierde, als mit einem lieblichen Wesen tingiret werden, daß der geistliche Mercurius in Jovis Sigenschaft aufgehe. Berssehe, in allen vier Elementen muß die Kur ihrer Krankheit vonehe absterben, sie muß in die Faule aller vier Elemente eingesühret werden: im Feuer stirbet sie ab der Irdigkeit, und in der Wasserstäule des Wassers Irdigkeit und in der Luftsäule des Luftsetels und Irdigkeit. Alsdann sühre mans in Benerem ein, und von Benere in Jovem, so wird die Sonne in der Liebehegierde aufgehen, so mag mit diesem dem Etel im Leibe wiersstanden werden.

70. Alle andere Kuren, so robe und unwiedergeboren eingegeben werden, als da man Kalte nimmt, der hise damit zu widersteben, desgleichen ber Kalte mit der hise, sind nur ein widerwartiger Feuserschradt, da ja das entzündete Feuer aushöret zu qualificiren, aber Schradt tritt in die Todesangst, und die Murzel des Etels wird ein gistiger Mercurius; es sei denn, das die hise und Kalte zuvor mit Benere und Jove temperiret werden; so ists ja eine Stillung des Etels im salnitrischen Sude. Aber die Murzel des Etels dielbet stehen, es sei denn, das das Leben start sei, und seine Begierde machtig aus dem Etel aussuhre, welches dem Medico wohl zu merken ist, das die rohen Krauter nicht die Murzel angreisen, da der Etel im Centro in des Lebens Sestalt Eigenschaft entstanden ist; sie greisen nur die vier Elementa an, und stillen etwas, aber der Etel bleibet in der Murzel als eine verborgene Krankbeit stehen.

71. Also auch mit ben Aftris zu verstehen ift, welche im aus feren Leibe ihren Sub als einen eigenen Leib in ben vier Elementen haben; so die Kur mag vom Etel der vier Elemente erlofet werben, so fällt auch bas Gestirn in bas Gute, und führet seine Begierbe barein, so wird ber Leib auch vom Etel bes Gestirnes ere

lbset, benn die Schrift saget: Es sehnet sich alle Kreatur neben uns, von der Eitelkeit los zu werden. Rom. 8, 19 — 22. So ist der Fluch der Erde, darein das Gestirn seine Begierde einwirft, die Sitelkeit; so das nun ein rein Leben in sich schwecket, so erfreuet siche auch darinnen, und stoßet den Efel in sich aus.

72. Aller Etel des dlischen Lebens entstehet von dem inneren Mercurio im inneren Sulphur: denn auch die Sunde urständet das ber, daß der giftige Mercurius (welcher die Ursache des Lebens ift) sich im Feuerdlits im Urstand des Salnitri im Buruckwenden wieder in die Selbheit einführet, denn allda ist der Urstand des Giftlebens.

73. Ein jedes Leben, bas ohne Matel fein will, bas muß im Willengeist zur Natur im Feuer bes Etels ber ersten Impression bes Grimmes absterben, und muß im Willengeist zur Natur als ein gelassener Wille sich lassen burchs Sterben im Licht ber Liebe ausführen: es sei himmlisch ober irdisch, so muß es ben Proces halten, ober tommt nicht zur bochsten Wolltommenheit in seinem Gradu.

- 74. Denn daß dem Menschen nicht könnte gerathen werden, das Liebecentrum der Liebebegierde ginge denn wieder in die Menscheit ein, und führet das eigene Leben, als die menschliche Selbheit durchs Sterben in sich aus, das ist ein gerecht Fürbild, daß alles, was da will vom Etel frei werden, als vom Fluch, das muß den vier Elementen im Etel absterben, und seinen Grad durchs Sterben des Feuers im Lichte aussühren. Als ist auch in der Erde der salnitrische Sud, da Metalla und gute Kränter und Bäume auswachsen; eine jede Eigenschaft ist begierig nach der Gleichheit; und so sie Gleichheit im Sulphur und Mercurio mag in der Liebe erreichen, so führet sie sich höher aus als sie in ihrem Gradu ist, gleichwie sich die ewige Freiheit mit ihrer Lust durch die ewige Natur durchs Feuer in Begierde einsühret, und damit viel höher, als in Kraft und Majestät aussühret.
- 75. Also ist allen Dingen nachzusinnen, benn alle Dinge urftanben aus einem einigen Wesen, basselbe ift ein Mysterium aller Wesen und eine Offenbarung bes Ungrundes im Grund.
- 76. Alle Dinge werden aus dem Mysterio Magno geboren, und gehet je ein Grad aus dem andern, und was nun vor sich geshet in seinem Gradu, das empfahet keinen Ekel, es sei in Wachsenden oder Lebhaften: was aber in sich in seine Selbheit eingehet, als eine eigene Lust, das empfahet im Durchgeben der Graduum einen Ekel, denn eine jede Gestalt der Natur aus dem Mysterio nimmt seine Eigenschaft in seinen Hunger, und darinnen wird sie nicht gequalet, denn es ist ihre Sigenschaft
- 77. So aber ber Bille jurud in bie Geburt der andern Eigenschaften eingehet, so empfahet er bie Luft, und die Luft macht einen Hunger, und der Hunger nimmt das fremde Befen in sich; ist ist der Etel und die Turba geboren, benn derfelbe Wille ist wider ben

Lauf der Natur in ein fremd Wesen eingegangen, das nicht seiner Eigenschaft ift: dasselbe fremde Wesen herrschet nun in dem fremden Willen, und überwindet den Willen, ist muß es der Wille

ausspeien, oder mird vom fremben Befen felber ausgespeiet.

78. So es benn nicht sein mag, so hebet sich Jorn und Wieberwillen an: benn die Eigenschaften laufen zu ihrem Centro ber ersten Impression, und suchen die Feuersstätzte und Macht, davon im Körper die Kalte und hie entstehet, und stehen in einander als Feinde, davon die erste Mutter in ihrer grimmigsten Bosheit, nach ber strengen Impression erwecket wird, alsdann gehet der Streit der Ueberwindung an, und welche Eigenschaft die Macht behalt, die kostet die andere in Todeseigenschaft, als in die Berzehrlichteit ins haus des Etendes.

## Das 15. Kapitel.

- Bon bem Billen bes großen Myfterii in Gutem und Bofem; wovon ein guter und bofer Bille urstande, und wie fich giner in andern einführe.

Eine jede Eigenschaft nimmt ihren Urstand von der ersten, als von der Impression oder Begierde zur Natur, als aus dem Mostezio Magno, und führet sich als ein Leben aus sich, gleichwie die Luft aus dem Feuer ausgehet: und alles, was in einem Willen vor sich gehet, das ist unhaltlich, benn es giebt sich keiner Eigenssichaft ein; es wohnet vom ersten Urstande an nur in sich, und geshet in einem Willen aus.

2. Und bas ift ber mahre Weg ber Ewigkeit, darinnen keine Berbrechlichkeit ift, so ein Ding in seiner selbsteigenen Eigenschaft bleibet, benn bas große Mpsterium ist von Ewigkeit: so nun die Gestalt besselben aus sich gehet, und sich aus sich offenbaret, so fter bet bieselbe Gestalt mit ber Wurzel im Mysterio ber Ewigkeit.

3. So sich aber die Gestalt aus sich in eine andere Lust einschet, daß zwo Eigenschaften in einer wohnen follen, so entstehet baraus der Wiberwille und Etel, benn von Ewigkeit ist im Weben nur das Element gewesen und die freie Lust der Ewigkeit, welche mit ihrem Weben vom großen Mysterio der Ewigkeit ist ausgegangen als ein Geift, welcher Geist Gottes ist.

4. Also sich aber bas große Mpfterium einmal beweget, und die freie Lust in Begierbe bes Wesens eingeführet, so ist in der Begierbe ber Streit angegangen, benn da sind in der Begierbe aus bem Element, welches nur Einen Willen führet, vier Elementa entstanden, als viererlei Begierbe und Willen, welche in einem einigen Leibe regieren; da ist nun Widerwartigkeit und Streit, als Dige wider Kalte, Feuer wider Wasser, Lust wider Erde; ein jedes ist des andern Tod und Berbrechen.

5. Also bas bie Rreatur, so in biesem Regiment stehet, nichts 'alsein Immersterben und ein Streit ift, sie ist eine Feindschaft in sich felber; und mag ihr nicht gerathen werden, sie gehe benn wieder in einen Willen ein; welches auch nicht geschehen kann, die Biele ber Willen zerbrechen benn und sterben der Begierde, baraus die vier Elementa entstehen, ganzlich ab, also bag ber Wille wieder bas werde,

als er von Emigfeit gewesen ift.

6. Darinnen wir Menfchen ertennen, mas wir im Regiment ber vier Elemente finb, andere nichts als ein Streit und Bibermille, ein Gelbstfeinden, eine Begierbe des Etels, eine Luft des Todes, benn ble Luft, fo aus ber Begierbe entftehet, muß fterben; foll ber Bille (ber aus bem großen Dofterio von Emigteit ausgegangen, welchen ber Beift Gottes in bes Denfchen Bilb, als in Die Gleichbeit Gottes einblies) vom Etel und Wiberwillen frei werben, fo muß Die Begierbe ber vier Elemente fterben, und ber Wille wieder ins einige Element eingeben; er muß wieder ber Emigfeit Recht annebmen und in einem Element mallen und ausgehen, inmaßen ihn benn Gott auch alfo gefchaffen hatte, welchem er fich felber entgegengefest und ine Regiment ber vier Elemente eingeführet, in welchem er ihm ben Lob angeerbet, fowohl ben Streit in bes Lebens Bestalten, bavon ihm Krantheit, Etel und Bibermillen entftebet: benn alles, mas in Gottes Billen lebet, bas ift entweder nicht in ber eigenen Begierbe geurständet, ober obe barinnen geurständet ift, fo ifts ber eigenen Begierde wieder abgeftorben.

7. Aller Wille, ber in seine Selbheit eingehet und ben Grund seines Lebens Gestaltniß suchet, ber bricht sich vom großen Mysterio ab und tritt in ein Eigenes, er will ein eigen Regiment sein; so ists alsbann bem ersten Mysterio zuwider, denn dasselbe ist allein alles, und das Kind wird für bos erkannt, denn es strebet in Ungehorsam wider seine eigene Mutter, die es erboren hat: so aber das Kind seinen Willen und Begierde wieder in das einsuhret, daraus es erboren und geurständet ist, so ists mit demselben ganz eins, und mag von nichts turbiret werden, denn es gehet in Nichts ein,

als nur in bas Befen, baraus es ift ausgegangen.

8. Also verstebe, Mensch, was dir ju thun ift; beschaue dich in dir felber, was du bift, ob du in der Gelassenheit beiner Mutter (baraus du im Ansange bift erboren und geschaffen worden) stehest

ob bu mit bemfetben Billen geneiget bift: wo nicht, so wiffe, baf bu ein abtrunnig, ungehorsam Kind bift und dich felber jum Feinde gemacht haft, indem bu bift in eigene Begierde und Willen eingegangen, und hast dich zum Eigenthum gemacht, also kannst bu auch nicht in ber etsten Mutter wohnen, sondern in dir selber: benn bein Wille iff in die Selbheit eingegangen; und alles, was dich kranket und angstet, das ift beine Selbheit, bu machest dich zum Selbstfefeinde, und führest dich ins Selbststerden ein.

9. Willst bu nun aus dem Sterben wieder ausgehen, so mußt bu beine eigene Begierde, welche sich in fremde Wesen einschlert, ganz verlassen, und in der Selbeit und eigenen Begierde werden als ein Nichts, auf baß du nicht mehr dir selber willst noch begehrrest; du mußt deine Begierde wieder ganzlich mit der Selassenheit in den Ewigen, als in Gottes Willen einführen, auf das derseibe Wille dein Wille und Begehren sei; außer diesem ist eitel Noth und Tod, ein Immersterben und Verderben.

10. Denn baher urständet die Indennvahl, indem der menschiliche Wille, welcher aus der Einigkeit der Swigkeit ist in ein Sigenes als eigene Luft und Begierde eingegangen: so sich der wieder von der Selbheit abbricht, und in des eigenen Willens Sterben Angehet, und seine Begierde allein wieder in die erste Mutter einführet, so erwählet ihn die erste Mutter wieder zum Ande, und macher ihm mit dem einigen Willen der Ewigkeit einig, der aber in der Selbheit bleibet, der bleibet im ewigen Sterben, sie in elner ewigen Selbstfeindschaft, und das wird auch allein Sande genannt, darum daß es eine Feindschaft wider Gett, indem die Kreatur will the eigen Regiment sein.

11. Also kam sie in ihrer Selbheit, als in einem freitigen Regiment, nichts Sutes wollen noch thun: und wie sie ihr selber nichts als nur bas Sterben und ben Tob anthut, erwecket und qualificirend macht, also kann sie auch ihren Mitgliedern anders nichts thun: benn baber urständet auch die Linge, daß die Kreatur die Ernigkeit Gottes mit dem Wissen verleugnet, und ihre Selbheit an die Stelle setzt, daß sie aus der Einigkeit ausgehet in die Begierde und eigene Lust; erkennte sie, daß alles Wesen der Mutter set, die sie gedoren hat, und hielte nicht das Wesen der Mutter für ihr Sigenthum, sondern für gemein, so entstunde nicht der Setz. Reit, Streit und Widerwille, aus welchem der Jorn, als das Feuer der Berbrechung entstehet.

12. Alle Sanben entflehen aus der Selbheit, benn bie Selbheit schwinget sich mit der Beglerde in ihr Eigenes, sie machet sich jum Gen und Neib, sie heucht in ihrer Selbstbegierde fremdes Befen an fich, und machtet des fremden Befens Bester auch jum Feinde gegen sich, and bag Sunde mit Sunde, Etel mit Etel gemartet wird, und alles in und unter einander laufet, ale ein eitel Sreuel fur ber emigen Mutter.

13. Alfo ift und ingleichen ju finnen von bem wiebergebornen Biffen, ber aus feiner Ichheit ober Gelbheit wieder in Die Gelaffenbeit eingebet, ber wird ber Gelbheit auch jum Reinb und jum Etel, gleichwie die Rrantheit ein Reint ber Gefundheit, und berwieder die Gefundheit ein Zeind der Krantheit ift, alfo ift der gelaffene Bille und auch ber eigene Bille eine ftete Feinbichaft; ein

immermabrenber Rrieg und Streit.

•

:

1

÷

÷

14. Der eigene Bille fuchet nur, was ju feiner Gelbheit bienet; und ber gelaffene Bille forget ibm nichts, fonbern fubret feine Begierbe nur einig allein in feine emige Mutter, baf er mit ibr einig fei, er will nichts fein, auf bag bie Dutter in ihm allein als Der eigene Bille faget jum gelaffenen Billen: Du bift narrifc, baf bu bich bem Tob ergiebeft und mochteft wohl berrlich in mir leben; aber ber gelaffene Bille fpricht: Du bift mein Ctel, Pein und Bibermille, und fuhreft mich aus ber Emigfeit in eine Beit nur in Jammer und Elend ein, bu franteft mich eine Beit, alebann giebft du meinen Leib ber Erbe, und bie Seele ber Bolle.

15. Die rechte mabre Gelaffenbeit ift bas Sterben bes Greis wiber Gott: wer feine Gelbheit ganglich verlaffet, und fich mit Gemuthe und Begierde, Sinnen und Billen in Gottes Erbarmen ein= giebt, in bas Sterben Jefu Chrifti, ber ift ber irbifchen Welt mit bem Billen abgeftorben und ift ein zweifacher Menich, ba ber Etel nur in fich felber auch jum Sterben wirfet; aber ber gelaffene Bille lebet in Chrifti Tob und ftebet immerbar in Chrifti Auferftebung in Gott auf; und ob bie eigene Begierbe fundiget, welche ja nicht anders thun tann als fundigen, fo lebet boch ber gelaffene Dille nicht in ber Gunbe: benn er ift ber Gunbenbegierbe abgeftorben, und lebet burch Chriftum in Gott, im Lande ber Lebendigen, aber Die Gelbheit lebet im Lande bes Todes, als im Immerfterben, in ber Immerfeinbichaft wiber Gott.

16. Der irbifche Menfch ift im Kluche Gottes und ein Gtel por Gottes Beiligkeit, ber tann anders nichts fuchen als feine Gelbbeit, benn er ift im Grimm Gottes; und ob er etmas Gutes thut, bas thut er nicht aus feinem Selbstwillen, sondern der in Gott gea laffene Bille zwinget ibn, bag ere thun muß, mas er felber nicht gern will und fo ere nun thut, fo thut ere nur ale ein Werkzeug bes gelaffenen Billens, nicht aus feiner Begierbe, fonbern aus Gottes Billen, welcher ben gelaffenen Billen in feiner Begierbe als

ein Bertzeug fübret.

17. Darum, wer nun Gottes Reich schauen will und babin gelangen, ber muß feine Seele aus ber Gelbheit, aus ber irbifchen Begierbe ausführen, gleichwie ber Argt bie Rur ber Rrantheit aus ber peinlichen Begierbe ausführet und in eine Liebebegierbe einfth-

- ret; fo führet alebann die Rur die Krankheit im Leibe auch aus ber peinlichen Begierbe aus, und in eine Liebebegierbe ein: die Krankheit wird ber Arznei Knecht, also auch ingleichen wird ber irdiche bose Wille, so ber Seele Bille kuriret wird, bes gelaffenem Willens Knecht.
- 18. Der elementische und fiberische Menfc foll nur bas Bertgeug fein, bamit ber Seelenmenfch im gelaffenen Billen arbeitet, benn bargu bat ibn auch Gott geschaffen; aber bie Seele bat ibn in Abam jum herrn gemacht und eingefest, und ift in fein Gefangnif eingegangen und ihren Billen barein begeben; fo fie aber für Gottes Rind foll ertannt werben, fo muß fie bem wieder ablierben, und in Gottes Billen in Chrifti Tod in ber itbifden Getbeit und Begierbe gang erfterben, und in Gottes Billen gang nen erboren werben, und bem irbifden Billen in ber Gelbheit Die Gewalt nehmen, und über ibn bertichen und ihn im 3mang fuhren, als ein Meifter fein Bertzeug, fo verleuret alebann bie Gelbheit bie Bewalt, und gehet auf die Luft ber Gelbheit als ein Sumerfebnen, die Gelbheit febnet fich alebann immerbar nach ben Geftale ten ihres eigenen Lebens, als nach eigenem Glanze und nach ber irbifchen Bielheit; item nach Deibe und Born, ob fie bie Bielbeit nicht erreichen mag, und nach Lugen ber Kalichbeit: biefes find bie Lebensgeftalte ber irbifden Gelbheit.
- 19. Aber ber gelassene Wille tritt als ein Ritter biefer Schlange immer auf den Kopf und saget: Du bist vom Teufel und Soties Jorn entstanden, ich will beiner nicht, du bist ein Ekel vor Sott; und ob der gelassene Wille bisweilen mit der falschen Luft gefangen wird, wann sie ihn mit des Teusels Begierde und Einsührung ihrer Imagination überhaufet und bewältiget, so schreiet doch der gelassene Wille alsobald wieder in Gottes Hall, daß ihn Gottes Wille wieder aus dem Ekel des Todes ausschhret.
- 20. Der gelassen Wille hat allhie in bieser Hute keine Rube, er muß immer im Streit stehen; benn er stehet in einem falschen Hause zur Herberge. Er ist wohl in sich selber in Gottes Hand, aber außer sich selber ist er im Rachen und Schlund bes Abgrundes Gottes Borns im Reiche ber Teufel, welche stets neben ihm hergehen, und die Seele, als das Centrum begehren zu sichten. Also auch ingleichen stehen ihm die guten Engel im gelassenen Willen, als in Gottes Begehren entgegen, und schützen ihn vor der giftigen Imagination des Teufels, sie fahen auf die seurigen Pfeile des Bosewichts, wie St. Paulus saget. Ephes. 6, 16.
- 21. Denn alles ift im Birten und Begehren bes Menfchen, Gottes Liebe und Born; er stehet in biefer hatte, in biefer Beit, in der Pforte aus und ein. Beibe ewige Principia find in ihm rege: wa der Seele Wille sich hinbegiebt, allba wird er angenommen

und dazu wied er erwählet, er wird von beiben gezogen; und so ber Wille ber Seele in ber Selbheit bleibet, so ist er am Bande Sotztes Borns: so er aber aus der Selbheit ausgehet und sein eigen Regiment verlässet, und sich nur stets in Gottes Erbarmen, als in Christi Leiben und Sod, und in seine Auferstehung und Wiederbringung einwirft, und selber nichts will, ohne was Gott in und durch ihn will, so ist der Wille dem Leben und Beglerde des Borns Gottes abgestorben, denn er hat kein eigen Leben, sondern lieget im Tode der Selbheit; so mag ihm des Teusels und Borns Gottes Begierde nicht ergreisen, denn er ist als ein Nichts, und ist doch in Gott im göttlichen Wesen in allem; er lebet, aber nicht ihm selber, sondern seiner ersten Mutter der Ewigkeit: er ist wieder am Biel, da er war, ehe er eine Kreatur ward, und in dem Willen, darein ihn Gost schus, und ist ein Instrument im Halle Gottes, auf welchem allein Gottes Willengeist schläget, zu seiner Shr und Wunderthat.

22. Alles eigene Suchen und Forschen in der Selbheit ift ein vergeben Ding: ber eigene Wille ergreift nichts von Gott, benn er ift nicht in Gott, sondern außer Gott in seiner Selbheit; aber ber gelaffene Wille ergreifts, benn nicht er thuts, sondern der Geift, in bem er ftille ftebet, beffen Werkzeug er ift, ber offenbaret sich in

gottlichem Salle in ihm fo viel er will.

23. Und oh er in ber Selbheit burch Forschen und Lernen viel begreifen mi, welches nicht ohne ift, so ift aber boch sein Begriff nur außen im ausgesprochenen Wort, als in einer Form bes Buchstabens, und verstehet nichts von ber Form bes ausgesprochenen Worts, wie das in seinem Grunde stehet; benn er ist nur in ber Form von außen geboren, und nicht in ber Kraft det Allgebarerin, welcher Grund weder Anfang, Infassung noch Ende hat.

24. Belcher nun von innen aus bem fprechenden Sall Sottes im Willengeift Sottes geboren ift, der fahret im Grund und Ungrund überall frei, und ift an keine Form gebunden, denn er fahret nicht in der Selbheit, sondern der ewige Wille führet ihn als fein

Bertzeug, nachbem es Gott gefället.

25. Welcher aber allein im Buchftaben geboren ift, ber ift in ber Form bes ausgesprochenen Worts geboren, ber fahret in ber Selbheit, und ist eine eigene Stimme, benn er suchet was er will, und streitet um die Form, und laffet ben Geift, ber bie Form gesmacht hat.

26. Ein solcher Doctor ift Babel, ber um die Form bes Worts zanket und greinet, und immerdar den eigenen Geist und Verstand im der Form einführet und schreiet: hie Kirche Christi! und ift nur ein eigener Hall, verstehet nichts vom Geiste der Form, welcher uns gefaffet und ohne Ziel und Maaße auf seinem zugerichteten Instrusment schläget wie er will; benn nicht der Wahn und eigene Gedanke, welcher im ausgesprochenen Halle entstehet, ist Gottes Wort, sondern

ber im gang gelaffenen Billen in gottlicher Reaft im ewigiprechenben Bort in Gottes Geift entftebet, ber urftanbet aus Gottes Salle, und machet bie Form im herzen, als eine gottliche Begierbe, ba-

burch ber Seele Wille in Gott genogen wirb.

27. Der ist der hirte und Lehrer Chrifti, der durch Chrifti Thur eingehet, das ift, durch Chrifti Geist hallet und lehret: auserhalb ist nur die Form, als die Historia, das es einmal geschehen sei, daß man sich des allein annehmen und troften foliz aber dieser Wille bleibet herausen, denn er will ein gnadenangenommen Kind sein, und nicht seiner Selbheit in der Gnade ersterben und der Gnade Kind in dem gelassenen Willen werden.

28. Alles, was fich Christi Genugthutung und Leibens troffet und folches lehret, so es nicht auch ben wahren Grund lehret, wie man der Selbheit in Christi Tod absterben soll und sich im gelaffenen Biten ganz in Sehorsam Gottes, als ein neues Kind eines neuen Willens einergiebt, das ift heraußen und nicht im sprechenden Dalle

Gottes, als in Chrifti Thur.

29. Kein Heucheln noch Aroften hilft nichts, sondern bem falschen Willen und Begierde in Christi Tod absterben und in ihm im ganz gelassenen Willen in Christi Auferstehung aufstehen, und bie irdische Gelbheit immerdar todten, und bas Bose, das ber irdische Wille in Lust einführet, dampfen, als ein bose Feuer, bas immerdar brennen will.

30. Dicht Troften und bas Leiben Chrifti an bie Spite flebe len, ist ber mabre Glaube; nein, nein, ber ift nur außen und nicht innen; fonbern ein umgelehrter Bille, ber in Reue feiner irbifden Bosheit eingehet, ber beren nicht mehr will, und aber befinbet, baf er von ber eigenen irbifchen Luft gehalten wird, und fich mit feinen. umgetehrten Willen aus biefem Etel und falfchen Begierbe gang in Gottes Erbarmen mit großer angftlichen Begierbe in Chrifti Getor fam, Leiben und Tob einwirft, und ber irbifchen Luft im umgetete ten Willen in Chrifti Tob gang erftirbet, ber nicht wieber aus Chrifti Tob beraus will, ber immer fchreiet: Abba, lieber Bater, nimm bei nes Sohns Behorfam fur mich in bich, lag mich nur in feinem Gehorfam in bir in feinem Tobe leben, lag mich in ihm fterben, auf bag ich in mir nichts bin, fondern in feinem Billen, in feiner Menschheit in die lebe und bin, nimm mich nur in feiner Auferfie hung an, und nicht mich in meiner Unmurbigfeit, fonbern mich in ihm! Lag mich in mir tobt fein, und gieb mir fein Leben, auf baß ich bein gehorsamer Sohn in ihm fei, daß fein Leiben und Ich mein fei, und ich berfelbe Chriftus, ber bem Tob bat feine Dacht genommen in ibm, ale ein Zweiglein feines Lebens vor bir fei.

31. Alfo und gar nichts anders ift ber mabre chriftliche Glaube, in ift nicht allein Troften, sondern eine immermabrende Begierde: bie Begierde erreichet das Leiden Chrifti, welche immerbar gern

wollte, gehorsam fein, wußte sie nur, wie fie sich vor ihm gebaren sollte, welche stets vor ihm niederfallet und sich in die hochste Desmuth vor ihm einsenket, die alles gern leidet und thut, nur daß sie moge Gnade empfangen; welche willig ift, das Kreuz Christi auf sich zu nehmen, und aller Welt in ihrer Selbheit Spott nichts achtet, sondern immerdar in Christi Liebebegierde eindringer.

32. Diefe Begierbe allein machfet aus Chrifti Tobe, aus feis ner Auferstehung in Gott aus, und bringet Früchte in Gebuld, welche in Gott verborgen find, bavon ber irbifche Menich nichts

weiß, benn er befinbet fich in feiner Gelbheit.

33. Ein wahrer Chrift ift ein steter Ritter, und gehet gang in Christi Person im Willen und Begierbe (wie er auf Erben ist einshergegangen) ein. Christus wollte, als er auf Erben ging, ben Tod überwinden, und die menschliche Selbheit in die wahre Gelassenheit in Gehorsam Gottes einführen: bas begehret auch ein rechter Christ zu ehun, er begehret immerdar bes Todes und Grimmes Bossheit abzusterben und sich in Gehorsam einzugeben, und in Christo in seinem Gehorsam in Gott auszustehen und zu leben.

34. Darum, lieben Bruber, hutet euch vor Chrifti Purpurmanstet, ben umgunehmen; benn ohne einen gelaffenen Willen, ohne Rene ber Sunden, und ohne Umwendung des Willens wird er Chrifts nur jum Spott umgenommen. hutet euch vor ber Lehre, bie von eigenem Bermogen lehret, und von Werken der Rechtfer-

tigung!

3

S

3

ŗ

ċ

:

7

١:

21

ت

ĩ.

3

ţ

٠,

ż

1

ينز

3

,

÷

35. Ein wahrer Chrift ift felbst bas große und angstliche Werk, bas immer in Gottes Willenbegierde wirket und treibet wider die eigene Luft der Selbheit; er will immerdar gern thun, und wird aber boch vielfältig von der Selbheit gehalten. Er zerbricht die Selbheit als ein Gefäß, darinnen er gefangen liegt, und grunet mit seiner in Gott gelassen Begierde im Willengeist Gottes immer aus (ats eine schone Blume aus der Erde ausgrunet) und wieket mit

und in Gott, mas Gott gefället.

36. Darum soll bie mahre Christenheit wissen, und aniso hoch zu Semuthe führen, was ihr gesaget wird, daß sie vom falschen Wahn des Erostens ohne Umwendung des Willens soll ausgehen, es ist nur eine ausgesprochene Form der Wiedergeburt. Ein Shrist muß Ein Geist mit Christo werden, und Christi Willen und Leben in sich führen: die Form machet ihn nicht neu, es hilfet weder Erosten noch gute Worte geben, sondern ein Sterben des bosen angebornen Willens, und eine Auferstehung eines neuen Willens, der Gottes Kind und aus Christi Tod ausgeboren ist; kein anderer Wille erreichet Christi Erbschaft, mein Vielwissen thuts auch nicht; ber Biehhirte auf dem Felbe ist Gott so nahe als ein Doctor: keine Subtilheit im Janke um den Weg Gotes hilft nichts darzu, es ist nur eine Berhinderung und Aushalten.

37. Der mahre Mille gehet in bie Liebe Gottes und feiner Rins ber ein, er suchet keine Form, sondern er fället vor seinem Schöpfer zu Boben und begehret des Todes der falschen Selbheit, er suchet das Werf der Liebe gegen alle Menschen, er will nicht im Spotten der Welt grünen, sondern in seinem Gott; sein ganzes Leben ist eine lautere Buße, und eine Immerreue des Uebels, das ihm anhanget. Er suchet keinen Glanz, sich damit sehen zu tassen, sondern lebet in Demuth; er erkennet sich stets für unwürdig und für einfaltig, sein wahres Christenthum ist ihm in seiner Selbheit immer verborgen.

38. Er faget: 3ch bin in meiner Gelbheit ein unnuger Rnecht, und habe noch nie recht angefangen Bufe zu thun ober zu wirfen; er ift immerbar im Anfange Bufe ju mirten, und wollte bie Pforte ber fußen Gnabe immer gern erreichen; er gehet babin als ein angfilich Beib gur Geburt arbeitet, und weiß nicht, wie ibm gefchiebt; ber Berr verbirget fich por ibm, auf bag fein Wirken gegen ibn groß werbe. Er faet in Mengften und Thranen, und fennet nicht feine Arucht, benn fie ift in Gott verborgen; wie ein mubfamer Bote einen weiten Weg nach bem Biel, babin er begehret, lauft: alfo auch laufet er nach bem weiten Biel feiner Rube, und findet bie nicht, es erscheine ibm benn fein Perlein in ihrer Schone und faffe ibn in ihrer Liebe; fo bie bon feiner Gelbheit wieber weichet, fo gebet bas Mechzen und Gramen mit fteter Begierbe wieber an. und rufet ein Tag bem andern, ber Tag ber Racht, und bie Racht bem Morgen, und ift ba feine Statte ber Rube in ber irbifchen Selbheit, als nur im Schonen Sonnenglang feiner eblen Perlein; mann ihm bie Sonne in der Kinfternif aufgehet, fo weichet die Racht. und ift alles Mengsten babin.

39. Darum, liebe Bruber, hutet euch vor bem Banke und Berachten, ba man um die buchstadische Form janket; ein mahrer Christ hat um nichts zu ganken, benn er flirbet seinem Bernunftbegehren ab, er begehret nur Gottes Wissen in seiner Liebe und Gnabe, und lässet alles andere hinfahren, was um die Form ganket, benn Christi Geist muß die Form in ihm selber machen, die außere Form ist nur eine Anleiterin, Gott muß Mensch werben, ober ber

Menich wirb fonft nicht Gott.

40. Darum ist ein Christ ber einfaltigste Mensch auf Erben, wie Esaias sagt: Rap. 42, 19. Wer ist so einfaltig als mein Knecht? Alle Heiben begehren ber Selbheit, und reißen sich um die Sewalt und Ehre, aber ein wahrer Christ begehret ber abzustetben; er suchet nicht seine, sondern Christi Ehre. Alles, was um die Selbheit, als um eigene Ehre und Wollust dieses Lebens, zanket, das ist heide nisch und viel mehr als heidnisch, ja teuslisch, welcher von Sott ausging in ein Eigenes; er dede sich mit Christi Deckmantel zu als er immer wolle, so ist doch der Mann der falschen Selbheit darunter zur herberge.

41. Will er ein Christ sein, so muß er ber Selbheit ersterben, daß ihm dieselbe nur von außen, als ein Rleid dieser Welt anhange, darinnen er ein Sast und Pilgram ist; er muß immerdar benken, daß er nur ein Anecht in seinem hocherhabenen Amt ist, und darinnen Gott diene als ein Anecht und nicht selbsteigener Herr. Alles was sich selber herret, ohne Gottes Ruf und Ordnung, das ist vom Teusel, und dienet dem Teusel in seiner eigenen Gewalt und Sestalt. Schmucke dich wie du willst, so gilts vor Gott nicht; dein eigen Herz tlaget dich an, daß du ein falsches Gewächs dist; dein Adel und Hochheit hilset dir auch nichts vor Gott, so du damit nicht Gottes Ordnung treibest, dein Amt ist nicht deln, sondern Gottes; so du falsch darinnen einhergehess, so ists dein eigen Gericht über dich, und richtet dich zum Tode; du bist ein Anecht, und ob du ein König bist, so dienest du, und mußt mit dem allerarmsten in die Wiedergeburt eingehen, oder du wirst nicht Gott schauen.

42. Alle eigene genommene Rechte und Gewalt, damit der Elende gequalet wird, die kommen alle von der Selbheit, welches Urstand ist in der ausgesprochenen Form, welche sich mit der Form haben in eine Selbheit eingesühret und von Gott ausgesühret. Was nicht in Knechts Amte vor Gott dienet, das ist alles falsch, es sei hoch oder niedrig, gelehtt oder ungelehrt; wir sind allzumal nur Diener des großen Gottes. Nichts sühret sich in Sigenes ein, es werde denn in Gottes Jorn in der Impression der Natur ge-

boren.

43. Und ob ein Christ schon ein Eigenes besitet, welches nicht falsch ist, so ist er aber nur ein Anecht darinnen, als ein Austheiler seines Herrn, und ein Berwahrer des Herrn Werks; er handelt seinem Herrn darinnen, und nicht seiner Selbheit allein. Alles, was er gedenket in der Selbheit einzusühren und einsühret, das suhret er in den angstlichen Kasten des Geizes, Neides, eigen Wolzlust des Fleisches, als in ein von Gott abtrünniges Gesäß ein, als in die Impression der Natur, und stiehlets seinem Herrn, der ihn hat zum Berwalter eingesetzt, ab; er ist ein Dieb Gottes und seines Wesens, er beschöne sich wie er wolle.

44. Gin mahrer Chrift ertennet fich fur einen Diener Gottes, bem befohlen ift, mit Gottes Werten recht umjugehen. Er ift nicht

bem befohlen ist, mit Gottes Werken recht umzugehen. Er ist nicht fein eigen, denn er ist auch in diesem irdischen Werk dieser hutte nicht daheim; er suche, pflanze und baue, werbe und thue, was er wolle, so soll er allezeit wissen, daß ers Gott thut und davon soll Rechenschaft geben, und daß er in diesem Werk ein fremder Gast und Diener sei, und seinem Herrn dienet, und gar nicht ansehen den Lauf seiner Vorsahren, welche darinnen in Wollust des irdischen Lebens gewandelt haben; wer dieses thut, der ist noch serne vom Reiche Gottes, und kann sich mit keinem Gewissen und Grunde einen wahren Christen nennen, denn er stehet nur in der Form

ber Chriftenbeit, und nicht im Geift Chrifti. Die Korm fall gerbrechen und mit ber Beit aufboren; aber ber Beift bleibt emig Reben.

45. Ein mabrer Chrift ift im Beift ein Chrift, und in Reter Uebung feiner felbft Form ju gebaren, nicht allein mit Borten im Schalle, fonbern in ber Rraft bes Berts, als eine fichtbare greifliche Form, nicht Mahnen und gute Borte aus ber eigenen Gelbheit geben, und in ber Gelbheit bleiben, fonbern Sterben, und im Bil len Gottes in ber Liebeselbheit als ein Diener Gottes in Gottes Wunderthat ausgrunen, in Gottes Willen fein Saftrument belfen Schlagen, und eine klingende Saite in Gottes Satenfpiel fein, in Gottes Salle, als im Berbo Fiat, ein immermachenbes Bort, bas in und mit Gott ichaffet und wirtet, mas Gott machet, ichaffet und

wirket, als ein Werkzeug Gottes.

46. Darum, bu werthe Chriftenheit, befchaue bich, ob bu ist im wirtenben Bort Gottes in feinem Billen wirfeft; ober ob bu nicht nur in ber Form ber Chriftenheit fteheft, und bein Gigenes in Kalfchheit wirteft! Du wirft bich finden wie bu ein Etel vor bem Sochsten bift worden, und bein Ausspeien vom Sochiten aus bieler Korm, die bu in beiner Gelbheit haft in feine ausgesprachene Korm eingeführet, balb erfolgen wird, und foldes barum, bag bu bich mit ber mabren Form jubedeft, und bift ein falfches Rind bar innen; fo bift bu gesuchet und in beiner eigenen Form mit einem faliden Dedel befunden worden. Alfo wie bu bich haft in eine faliche eigene Korm unter bie mabre Korm eingeführet, alfo follst bu bich auch felber gerbrechen, bargu bilft bir ber himmel, bem bu lange Beit in Behorfam gebienet haft, und bavor ift fein Aufbalten. Dein Werk ift in ber Turba erfunden worden, Die foll fich bamtt im Berbrechen ergogen, wie bu bich in beiner abtrunnigen Falfcheit, in beiner eigenen Form unter bem Namen ber mabren Form aufgezogen haft, und vor Gott mit Scheinheuchelei geheuchelt haft, und nur bem irbifchen Menfchen gebienet.

47. Uber ber Rnecht bes herrn wird gesuchet und gefunden merben, ber Berr weibet feine Schaffein in feiner eigenen Korm, und führet fie ein in feine Beibe; bas follen alle Stolzen und Retten erfahren, mas ber herr fur ein Genicht über ben Rreis ber Erde führen wird, und aller Gottlofen Soffnung foll gerbrechen, denn ber Tag ber Ginernbte nahet fich. Gin Schreden vom herrn er schuttert bas Erbreich und feine Stimme hallet an ben Enben bet Erbe, und gehet auf ber Stern feiner Bunber: Niemand mehret bas, benn es ift im Rathe ber Dachten in ben Thoren ber Tiefe

beschloffen worden.

48. Darum mag fich ein jeber fuchen und finden, benn es ift die Beit der Beimsuchung herbeikommen, auf bag er in feiner Liebe funden werde, benn die Turba hat alle faliche Luft in ihr funden, und ber bochfte Wirter aller Wefen offenbargt bie Burbam,

assbann wird alle falsche Lust offenbar, und gehet ein jedes Ding in seinen ewigen Behalter ein: denn es ist alles aus Lust erboren, worden; also solls auch in der Lust seine Endschaft nehmen, und eine jede Lust ihr gemachtes Werk einerndten, denn darzu sind alle Dinge erschienen, auf daß die Ewigkelt in einer Zeit offenbar werde. Wit Bunderthat hat sichs in die Form der Zeit eingesühret, und mit Wunderthat suhret sichs wieder aus der Zeit in ihren ersten Locum ein. Alle Dinge gehen wieder in das ein, daraus sie gegangen sind; aber ihr eigen Form und Wode, wie sie sich im ausgesprochenen Halle haben eingesühret, behalten sie, und wird auch ein jedes Ding von seiner Gleichheit eingenommen werden, und ist das Ende aller Zeit: und wie sich alle Dinge im ausgesprochenen Wort gebären, also signiren sie sich auch in ihrer innern Gestalts nis, welche auch das Aeufere also signiren.

49. Der eigene Wille machet eine Form nach seiner instehenben Natur, aber im gelassenen Willen wird eine Form nach dem Modell der Emigkeit gemacht; wie es vor den Zeiten der Welt in der ewigen Weisheit Gottes im Spiegel ist erkaunt worden: also figurivets der ewige Wille in ein Modell seiner Gleichbeit zu Chottes Ehre und Wunderhat. Denn alles, was in seine Selbheit eingeschet, das sornet sich selbheit eingeschet, das sornet sich selbheit eingeschet, das sornet sich selbheit eingeschet, das sornet sie was sich aber frei lässet, das wird vom freien Willen gesormet, so mas doch keine eigene Form mit eigenem Willen das eigene Wesen erben, denn wo zween Willen in Sinem

find, ba ift Biderwille.

50. So benn Gott ein einiger Gott ist, so muß alles bas, was in ihm leben will, seinem Willen und Halle ahnlich sein. Gleichwie ein Saitenspiel muß in eine Harmonie gestimmet sein, obgleich vielerlei Saiten mit vieleriei Klang barinnen sind: also muß auch die wahre menschliche Harmonie mit allen Stimmen in ein Liebespiel gestimmet sein; und welcher Willengeist nicht in das einige Saitenspiel im göttlichen Hall eingestimmet ist, das wird aus diesem Hall ausgestoßen und in seinen eigenen Hall, als in seine wahre Mitstimmen seiner Gleichelt, eingessühret werden, benn eine jede Gleichheit soll das Ihre einnehmen.

51. Ist einer ein bofer Geist allsie worden, so wird er in die Wurtel seiner Gleichheit eingesuhret werden; benn ein jeder Hunger nimmt seines gleichen in sich ein. Nun ist die ganze Offenbarung der Ewigkeit mit dieser Zeit anders nichts als ein Hunger und Gesbären; wie der Hunger ist, also wird auch sein Wesen seiner Ersfullung, benn mit dem Hunger nimmt die Rreatur ihren Unfang, und mit dem Hunger gehet sie in ihr Ewiges ein. Im Hunger gebieret sich der Geist sammt dem Körper, und im selben Hunger sahret der Geist in seine Kwiges ein, er breche denn seinen ersten Hunger und suhre sich in einen andern durch Sterben ein, sonst ist alles, sobald es geboren ist, an seinem Ende; aber der Led ist das einige Mittel, dadurch der Geist mag in eine andere

gerichtet ift, ba alles in einander wirket, und behalten boch bie großen Firsterne ibre sonderliche Eigenschaften in dem Wefen der Wirkung, vornehmitch die sieben Planeten nach den fieben Eigensschaften der Natur, als eine Nachgebarerin des ewigen Mysterii ober als ein Wertzeug des Geistes aus dem ewigen Mysterio.

6. Diese Geburt bes Gestirns gebieret in ben vier Elementen, als in ihrem Leibe ober Wesen, Freud und Leib, ift boch in sich selber alles sehr gut, allein die Bermandiung der Kreatur kommt aus der Luft, da die Kreatur den Grimm des Feuers in den Gisgenschaften in die Hohe führet, und aus der Gleichheit der Conceptanz aussuhret.

7. Rein Ding ist bos, bas in ber gleichen Concordanz bleibet, benn bas bas allerbofeste mit seiner Aussuhrung aus ber Concordanz machet, bas machet auch bas allerbeste in ber gleichen Concordanz. Was ba Leib machet, bas machet auch in ber Gleichheit Freude.

8. Darum kann keine Kreatur ihren Schöpfer beschuldigen, bag er bie habe bos gemacht: es ift alles fehr gut; aber mit feiner Selbsterhebung und Ausgehung aus der Gleichheit wirds bos, und führet sich aus der Liebe und Freudengestaltniß in eine peinkiche Geftaltniß ein.

9. König Lucifer ftund in seiner hochsten Freudenreich im Unfang seiner Schöpfung, aber er ging aus der Gleichheit aus, und erhub sich aus der Concordanz in die kalte, finstere, feurische Gebärung, aus welcher die hisige Feuersgebärung urständet; er ging aus seiner Ordnung aus, aus der Harmonie, darinnen ihn Gon schuf, er wollte ein Herr über alles sein: also ging er auch in die strengen Feuersherrschaft ein, und ist nun ein Instrument in der strengen Feuersmacht, auf welchem auch der allwesende Geist schläget, und auf seinem Instrument hallet, aber nach des grimmen Feuers Eigenschaft; wie die Harmonie, als die Lebensgestaltniß in jedem Dinge ist, also ist auch sein Hall oder Rlang des ewigen Halles barinnen, in den Beiligen heilig, und in den Berkehrten verkehrt.

10. Alles muß ben Schöpfer aller Befen loben, die Teufel ihn in ber Macht bes Grimmes, und die Engel und Menichen loben

ibn in ber Dacht ber Liebe.

11. Das Wefen aller Wefen ift nur ein einiges Wefen, scheibet sich aber in feiner Gebärung in zwei Principia, als in Licht und Kinsterniß. in Freud und Leib, in Boses und Gutes, in Liebe und Born, in Feuer und Licht, und aus biefen zweien ewigen Anfangen in ben britten Anfang, als in die Creation zu feinem eigenen Liebespiel, nach beiber ewigen Begierde Eigenschaft.

12. Alfo gehet jedes Ding in seiner harmonie, und wird von einem einigen Geist getrieben, ber ist in jedem Dinge wie bes Dinges Eigenschaft ift, und bas ist bas Uhrwert bes großen Morfterit ber Ewigkeit in jedem Principio, nach bes Principii Eigenschaft,

und bann nach ber inftebenben Geftalt bes zugerichteten Inftruments

berfelben Rreatur, und in allen biefen Anfangen.

13. Alles bessen, was zeitlich ift, ift ber Tob bas Schelbeziel, ba bas Bose mag zerbrechen; was aber aus ben ewigen Anfangen entstehet, und in seiner Harmonie und Lebensgestaltnis in eine ans bere Figur eingehet, bas gehet aus Gottes Harmonie, aus ber wahren Ordnung, darein es Gott geschaffen hat, aus, und wird aus bersselben Harmonie ausgestoßen in seine Gleichheit, als ein ungleiches Spiel ober Klang in der großen und schönen gleichstimmenden Harmonie: denn es ist ein widerwärtiges, es führet andern Ton, Klang und Willen, und also wirds in seiner Gleichheit eingeführet.

14. Und barum ift bem Teufel bie Solle jum Saus und Wohnung gegeben worben, weil er seine Lebensgestaltniß in Gottes Born und in ben Feuersgrimm ber ewigen Natur eingeführet hat, baß er bas Instrument im ewigen Feuer Gattes fei; und also schläget ber Borngeist sein Instrument, und muß bennoch zu Gottes Ehr und Wunderthat fiehen, und bas Spiel in bes grimmen Borns

Begierbe und Gigenfchaft fein.

.

•

į

**}**:

:

đ

:

: 1

ľ

٠:

٠.

=

2

**H**1

y.

I

\*

ئز

1

7

:

. •

3

3:

٠,٠

i.

:

j •

٠,٠

ċ

1

ŕ

15. Der Born und Grimm Gottes ift nun feine Freube, nicht bag er zagete und traurete ober in Unmacht lebete; nein, fonsbern in großer Starte und Feuersmacht, als ein gewaltiger Ronig und Herr, aber nur in berfelben Eigenschaft, bie er felber ift, als

im erften Drincipio in ber finftern Belt.

16. Alfo ift uns ingleichen zu erkennen bie englische Welt, als bas andere Principium, ba Gottes Licht und Klarheit in allem Wesen erscheinet, und ber gottliche Hall ober Stimme in allen Kreaturem in ber größesten Freubenreich aufgehet, ba ber Geist aus bem gottlichen Halle eine Freubenreich und große immerwährenbe. Liebebegierbe in benselben Kreaturen und in allen gottlichen englisschen Wesen machet. Wie im peinlichen Feuer ein Zittern der Angstquaal ift, also ist auch ingleichen im Liebes und Lichtseuer ein Bittern der Freudenreich, als eine große Erhebung der Stimme Gottes, welche also in ben Engeln und bergleichen Kreaturen, als in Seelen der Menschen eine große Offenbarung der göttlichen Freudenreich machet.

17. Die Stimme Gottes führet ihre Freude durch die Kreatur, als durch ein Instrument, immer und ewig aus. Die Kreatur ist die Offenbarung der Stimme Gottes; was Gott in der ewigen Gesbärung seines ewigen Worts aus dem großen Mysterio des Baters Eigenschaft ist, das ist die Kreatur in einem Bilbe, als ein Freuden-

fpiel, bamit ber emige Beift fpielet.

18. Alle Eigenschaften bes großen ewigen Mysterit ber Gebärung aller Wesen sind in den heiligen englischen und menschlichen Kreaturen offendar; und ist doch nicht zu gedenken, als ob die Kreaturen nur stille ständen und sich der Herrlichkeit Gottes freueten, und nur in Freuden zitterten: nein, sondern wie der ewige Geist Gottes in dem

großen Mofterio ber gottlichen Gebarung von Ewigkeit in Ewigkeit wirket, und bie unendliche und unzählbare Weisheit Gottes immer offenbaret; gleichwie die Erde immerbar schone Biumen, Krauter und Baume, sowohl Metalle und Wesen gebieret, und je einmal herrlicher, stärker und schoner hervorbringet als das andre; und wie bald im Wesen eines aufgehet, das andre unter, und eine immer-währende Nießung und Arbeit damit ist:

- 19. Also ift auch die ewige Gebarung des heiligen Mofterii in gar großer Kraft und Wiederbringung, da je eine gottliche Frucht der großen Liebebegierde neben der andern im gottlichen Wesen Kebet, und ift alles wie ein Immerringen, ein Bluben der schonen Farben, und ein lieblicher Geruch aus dem gottlichen Mercurio, nach der gottlichen Natur Eigenschaft, ein immer guter Geschmad der Liebe aus gottlicher Begierde.
- 20. Alles das, wessen biese Welt ein irbisch Gleichnis und Spiegel ift, das ist im göttlichen Reich in großer Bollfommenheit im geistlichen Wesen; nicht nur Geist, als ein Wille oder Gedanke, sondern Wesen, körperlich Wesen, Saft und Kraft, aber gegen der außeren Welt wie unbegreislich: denn aus demselben geistlichen Wesen, in welchem das reine Element ist, sowohl aus dem finstern Wesen im Mysterio des Grimmes, als dem Urstand des ewigen lautdaren Wesens, daraus die Eigenschaften entstehen, ist diese sichtbare Welt erboren und geschaffen worden als ein ausgesprochener hall aus dem Wesen aller Wesen.
- 21. Richt ift fie aus bem ewigen Befen gemacht worben, sondern aus bem Aushauchen bes ewigen Befens, aus Liebe und Born, aus Bofem und Gutem, als eine eigene Gebarung eines eigenen Principii in der hand bes ewigen Geiftes.
- 22. Darum, alles was in dieser Welt ist, bas ist ein Fürbitd ber englischen Welt, nicht daß das Bose, welches in dieser Welt neben dem Guten zugleich offenbar ist, im himmel offenbar sei; nein es ist geschieden in zwei Principia. Im himmel ist alles gut; was in der Holle bos, sowohl Angst und Pein ist, das ist im himmel gut und eine Freude, denn es stehet alles in der Lichtquaal; und in der Holle stehet alles im Grimme in der finstern Quaal.
- 23. Die Holle, als die finstere Welt, hat auch ihre Gebarung ber Früchte, und ift eben ein solches Wesen und Regiment in ihnen als im himmel, boch auf der Art der grimmen Eigenschaft, benn die feurische Eigenschaft machet in, der Finsternis alles bot, und im Lichte alles gut; und ift in Summa in beiden ewigen Welten alles Eines.
- 24. Aber Finsterniß und Licht scheibet bas, baß es als eine Beindschaft gegen einander stehet, auf baß erkannt werde, mas bos ober gut, Freud ober Leib, sowohl Liebe ober Born fei: es ift nur

ber Unterfcheid zwifchen ber Lichtsliebebegierbe und zwifchen ber fin-

ftern Bornbegierbe.

:

ŧ

:

1

ŀ

:

٤

25. Im Urstande ber ewigen Natur in bes Baters Eigenschaft im großen Mpsterio aller Wesen ists ganz eines: benn ist boch in ber englischen Welt auch eben dasselbe einige Feuer, aber in anderer Quaal, als ein Liebefeuer, welches ben Teusel und ber Holle eine Sift ober Jornseuer ist, benn das Liebefeuer ist des Jornseuers Tod, Sterben und Feinbschaft, es nimmt dem Grimm die Gewalt, und das will der Grimm nicht, kann auch nicht sein, benn wenn kein Grimm ware, so ware auch kein Feuer und auch kein Licht; wenn nicht der ewige Grimm ware, so ware auch nicht die ewige Freude. Der Grimm verwandelt sich im Licht in Freude; des grimmen Feuers Wesen nach der Finsterniß erstirbet im grimmen Feuer, und gehet aus demselben Sterben auf das Licht und Liebefeuer: wie das Licht aus ber Kerze brennet, und in der Kerze ist das Feuer und Licht Ein Ding.

26. Alfo ift bas große Mysterium aller Befen in ber Ewigkeit in sich selber Ein Ding; aber in seiner Auswickelung und Offenbarung tritts von Ewigkeit in Ewigkeit in zwei Wesen, als in Boses und Gutes ein. Was einem Dinge bas ift, bas ift bem andern gut; bie Holle ift ben Engeln bos, benn sie sind tarin geschafsfen worben, aber ben andern höllischen Kreaturen ift sie gut.

27. Also ift auch ber himmel ben höllischen Kreaturen bos, benn er ist ihr Gift und Tod, ein ewig Sterben und eine ewige Gefängnis. Darum ists eine ewige Feindschaft, und wird Gott allein ein Gott nach bem Licht seiner Liebe genannt: er ists wohl alles selber, aber nach ber Finsternis spricht er: Ich bin ein zornisger, eiferiger Gott, und ein verzehrend Feuer; jede Kreatur soll in ihrem Loco bleiben, barinnen sie ist in ihrer Schöpfung ergriffen und in ein Bild formiret worden, und nicht aus berselben Harmonie abweichen, oder wird zum Feinde des Wesens aller Wesen.

28. Als benn bie Holle sowohl ein Feind bes Teufels ist, benn er ist ein frember Gast barinnen, als ein Meineidiger aus bem Himmel: er will ein Herr sein in bem, barinnen er nicht geschaffen ist worden. Die ganze Creation schilt ihn für einen meineidigen, abgefallenen, salschen Geist, der aus seiner Ordnung ist abgetreten, benn auch die Natur im Geimme sein Feind ist, ob er wohl dersselben Eigenschaft ist, so ist er doch ein Fremder und will Herr sein, und hat boch sein Königreich verloren, und ist nur ein Hausgenoss im Grimme Gottes. Der zu reich war, der ist zu arm worden; er hatte alles, als er in der Demuth stund, und nun hat er nichts, und ist darzu im Schlund gesangen. Das ist seine Schande, daß er ein König ist, und hat sein Königreich in Hoffart verscherzet. Die königliche Kreatur bleibes, aber das Regiment ist weg; aus einem König ist ein Nachrichter worden. Was Gottes Jorn ergreis

fet, alfda Mi er Richter, als ein Amiticann Gottes Botus, ber bentrock

thun muß, was fein Derr will.

29. Diefem wiberfpricht bie Bernunft ohne gnithfante Ertennts nif, und faget: Gott ift allmachtig und allwiffenb, er bats gemacht und mit feinem Beet gethan, mas er will: wer will mit bem Dochften habern? Ja, liebe Bernunft, ist haft bu ben Bruten,

lerne vorerft bas & & & im großen Dipfterio.

30. Alles, mas aus bem emigen Millen ift, als bas aus bem großen etbigen Myfterie aller Befen urftanvet (als ba find Engel und Seelen bet Menfthen), bas frebet in gleicher Bage, in Bofen und Buten, im fteien Billen als Gott felbet. Beldre Beglerbe in ber Areatur in ble Qualifichrung aufgebet, und bie anbere übertrifft, beffen Eigenschaft ift bie Rrentur; gleichwie eine Retze ein Feuer aus fich erbietet und aus bem gener ben Winb, welchen Binb bas Remer wieber in fich giebet, und boch wieber von fich giebet: und wenn biefer Beift vom Feuer und Licht ausgangen ift, fo ift er bom Feuer und Licht ftel: welche Eigenschaft et annimmt, beren ift er.

31. Das etfte Mofterium, butinnen bie Rreatur fiebet, ift bas allwefenbe Dyfterium; unb bas anbere im ausgehenben Geift ift fein Sigenthum und ein eigener Bille. Dat boch ein ieber Engel feinen eigenen Geift, ber aus feinem eigenen Pofterio, welches aus ber Ewigfeit feinen Utftanb hat, ausgeboten wirb; warum with berfelbe Beift ein Berfucher Gottes, und verfuchet bas Dofterium, welches ihm alebann im Geimme fanget, wie bem Lutifer gefichen ift; er hatte ben Bug ju Soites Geimm und ju Gottes Biebe in fich: warum bleibet ber Geift (fo aus ben beiben erboren wirb), welcher bie Bleichheit bes Beiftes Bottes ift, nicht in feinem Site

in Gebotfam, ale ein Rind vor ber Mutter in Demuth !

32. Sprichft bu: er tann nicht. Das ift tein Grund. jeber Beift ftebet an bem Ort, ba er gefchaffen ift, in gleichem Gewicht, und hat freien Billen; er ift Ein Geift mit bem aftwefenben ewigen Beift, mag er ihm both eine Luft in bem attivesenben etwigen Beifte Schopfen, wie er will, in Gottes Liebe ober Born: wotein et feine Luft einführet, beffen Befen und Ginenfthuft empfibet er im großen Mofterio aller Befen. Die Geburt ift in Gott in Riebe und Born offenbar, warum nicht auch in bet Kreatur, fo aus Gottes Wefen und Willen, aus feiner Stimme und Salle in ein Bitt ift erichaffen worden? Beiche Cigenicaft bes Salles bie Reegtut in fich erweitet, biefetbe ballet und tegietet bie Rreatur.

33. Gottes Wille gur Rrentut war bach nur Einet, als eine allgemeine Offenbutung bes Beiftet, wie ein jeber in ber Gigenfcaft bes ewigen Moftreil ergeiffen wurb. Rum wurd boch Lucifet in guter englischer Sigenschaft ergetffen, bas bezeugets gung, buf et ein Engel im Simmel war; abet fein elgener intorperficher Billens geift fchioditg fich in bie grimttee Mutter, biefeibe in fich ju ermetben und bamit ein herr über alles Geschopfe ju fein; nun ift boch ber Billengeift frei, er ift ber ewige Urftand, er thut, mas er will.

34. Darum, bas fich ber Willengeift, ber boch aus Liebe und Born, aus beiben emigen Principien urftanbet, bat bem Grimme eingegeben, mit welchem fich ber Grimm empor und ins Regiment gefcwungen, und aus ber gleichen Sarmonie erhaben in eine Ungleichbeit; fo mußte er in feine Bleichbeit eingetrieben werben: bas ift

fein Kall, und alfo ift auch aller bofen Menfchen Rall.

35. Run zeucht bie eigene Bernunft bie Schrift an, ba gefcrieben flehet: Biel find berufen, aber wenig find ausermablet. Matth. 22, 14. Item: Salob bab' ich geliebet und Cfau gehaffet! Stem Sat nicht ein Topfer Macht, aus einem Thon ju machen, mas er will ? 2c. Rom. 9, 13. 21. 3ch fage auch alfo, bag ihrer viel berufen find, aber wenig ausermablet : benn fie wollen nicht, fie fowingen ibren freien Millen in Sottes Born, allba werben fle ergriffen, fo merben fle alebann gu Rinbern bes Borns ermablet,' ba fie boch in Abam alle ins Parabeis und in Chrifte in die Biebergeburt berufen maren; aber fie mollten nicht, ber freie Bille wollte nicht, er fcmang fich in Grimm Gottes, ber ergriff ibn, alfo maren fie nicht ermablete Rinber: benn Gottes Liebe erwablet ihr nur bie Steichheit, alfo auch Gottes Born; und ftehet boch bem Gottlofen, welchen ber Born Gottes ergriffen hat, bie Pforte ber Wiebergeburt offen. Der Menfch hat ben Tob in fich, baburch er mag dem Uebel absterben, aber ber Teufel nicht, benn er war in bie bochke Bollfommenheit gefchaffen.

36. Alfo ifts auch mit Jakob und Efau. In Jakob war die Linea Chrifti im ringenben Rabe emporgefcwungen, und in Cfan' ber Kall Abams. Run war boch Christus barum in bie Denfch. beit verheißen, ben Sall Abams ju beilen, und ben im Grimme gefangenen Efau vom Grimme ju erlofen. Satob bedeutet Chriftum, und Cfau Wam. Run follte Chriffus Abam vom Tobe und Born. barinnen er mar ergriffen, erlofen Ift aber Efau in Sunden blieben, bas weiß ich nicht, auch faget bas bie Schrift nicht; ber Segen gehoret Efau, bas ift Abam, aber er verfcherzete ihn mit bem Fall, fo fiel ber Gegen auf Jakob, bas ift auf Chriftum, ber follte Abam und Efau fegnen, daß bem Abam und Efau bas Reich und ber Segen wieber aus Gnaben gegeben murbe, und bem Efau, ob er fcon im Fluche ergeiffen marb, bie Gnabenthur in Jatob, bas

ift, in Chrifto offen ftunde.

37. So fprach Jatob, bas ift Chriftus, bernach, als er in Abams Seele und Fleisch eintrat: Rommt alle zu mir ber, ihr, bie ihr mubefelig und in Gunden belaben feit, ich will euch erquiden. Matth. 11, 28. Stem: 3ch bin tommen, die Gunder gur Bufe ju rufen; nicht Jatob, ber bebarf es nicht, fonbern Efau, ber bedarf es. Und fo er (Efau) tommen ift, fo faget Chriftus: Es ift Freude im Dimmel über ihn, mehr als über neunundneungig Gerechte, die

ber Bufe nicht bedürfen. Lut. 15, 7. Debr als über nennund. neunzig Jatob, bie in Chrifti Linea find im Centro bes Lebens Mufgang ergriffen worden; über einen armen Gunder, ben ber Born im Centro bes Grimmes Gottes in bes Lebens Anfang ergriffen bat, ber jum Berbammnig ermablet ift, ift Freude, fo er mit ber Sunde des Todes wieder ins Sterben ber Gunben eingehet, mehr als über neunundneunzig Gerechte, die ber Buffe nicht bedurfen.

38. Wer find aber bie Berechten? Denn in Abam find wir alle Sunder worden. Untw. Diefe, welche bie Linea Christi in ber Menichheit in bes Lebens Aufgang ergreifet, nicht bag fie nicht tonnten fallen als Abam, fonbern berum, bag fie in Chrifti. Billengeift im ringenden Rabe, ba Liebe und Born in gleicher Bage fte: bet, find ergriffen und jum Leben ermablet worben; als bem Satob, auch Ifaat und Abel gefchah. Aber biefe Linea follte Rains, Ifmaele und Cfaus Prediger und Lehrer fein, und fle jur Bufe und Umwendung aus dem Borne vermahnen; und diefelbe Linea follte fich in Abam, Rain, Almael und Efau in ihren Born (ber in ihnen entgunbet mar) eingeben und bem Teufel ben Stachel mit ber Liebe gerbrechen, bag Rain, Ifmael und Efau eine offene Thur gur Gnabe hatten, fo fie wollten umtehren und in Jatob flerben, bas ift, in Chrifti Tod eingehen, und der Gunde in Abel, Ifaat, Jatob und Chrifto absterben, so sollen fie in ber Ausermablung in Onaben eine . genommen merben.

39. Jatob nahm Cfaus Stelle im Segen ein; warum gefcah In Jafob mar ber verheißene Saame Abrahams und Abams; aus biefer Linea follte ber Segen auf ben funbigen Abam und Efau tommen. Jatob mußte mit Gottes Segen erfullet werben, baß er ben gornigen Abam und Efau ben Erstgebornen fegene; benn in unserm Rleifch und Seele follte ber Segen, als Chriftus, gebo ren werben, auf daß bes Weibes Saame konnte ber Schlange ben

Ropf gertreten.

40. In ber Menschheit mußte ber Born erfaufet und geftillet nicht ein Opfer that es, sondern ein Eingeben in den Grimm, daß bie Liebe ben Grimm erfaufete. Jatob in Chrifto mußte Efau in feinem Blute in ber Liebetraft erfaufen, auf bag Efau aud ein Jatob in Chrifto wurde. Satte aber Cfau feinen Bruber Jatob nicht wollen annehmen, und um bie erfte Geburt gegantet, bas ift Abam in Gunden, ber will und kann Chriftum nicht annehmen, benn er foll und muß dem fundigen Rleifche und Billen absterben. Darum hat Efau immer Streit wieder Jakob geführet: benn Jatob follte ibn in Chrifto in feinem Blute erfaufen, bas wollte ber bofe Abam in Gfau nicht haben, er wollte in feiner Gelbheit leben, barum stritt er mit bem irdischen Abam wider Jakob.

41. 216 ihm aber Safob mit feinem Gefchente entgegenging, Gen. 33, 10. 11. bas ift, ba Chriffus mit feinem Liebegefcente in die Menscheit kam, da fiel Esau seinem Bruber Jakob um ben hals und weinete; benn als Christus in die Menschheit einzung, so weinete Abam in Sau, und reuete ihn seiner Sunden und seines Borsates, daß er Jakob töbten wollte; benn als Gotres Liebe in der Menschelt in Gottes Jorn einging, so reuete den zornigen Bater unsere Sande und Elend; und Jakob mit seiner Demuth tried die weinenden Jahren aus seinem Bruder Esau, das ist, die Liebe in der Menschheit Christi tried das große Erbarmen aus und durch den zornigen Bater, daß der zornige Bater mitten in seinem entzündeten Grimme in der Menschheit eine offene Thur der Barmsherzigkeit über Abam und alle seine Kinder aussichtige, denn seine Liebe zerbrach ihm den Jorn, welche sich selber in Tod kellete, und ben armen Sundern eine offene Pforte im Tode zu seiner Snade machete.

42. Nun heißets iso mit dem armen Sunder, welchen der Born zum Berdammniß des ewigen Todes erwählet hat, daß er in denfelben Tod eingehe, und in Chrifti Tod der Sunde abstetbe, so ersaufet sie Christus in seinem Blute, und erwählet ihn wieder zum Kinde Gottes.

43. Allhie ist die Berufung; Christus rufet uns in seinem Tobe in seine Sterben, bas will ber Sunder nicht, da ist nun im Sunder der Streit, zwischen des Weibes Saamen und der Schlange Saamen; welcher nun sieget, der empfahet das Kind. Nun mag der freie Wille greifen wo er hin will; beide Pforten stehen ihm offen. Biel, welche auch in Christi Linea sind, werden durch Lust, als Abam auch that, in die Bosheit eingeführet, die sind ja derusfen, aber in der Wahl bestehen sie nicht, denn die Wahl gehet über den, der von Sunden ausgehet, der wird auserwählet, der der Sunde in Christi Tod abstirbet, und in Christi Auferstehung ausstehe, der Sott in Christo annimmt, nicht allein in Munde, sondern in gott-licher Begierde im Willen und Gebären, als ein neu Feuergebären. Das Wissen ergreisets nicht, allein die ernste Begierde, und Zerdreschung des sündlichen Willens, die begreiset es.

44. Also ists mit ber Gnabenwahl, wie sie Bernunft erstennet, kein genugsamer Grund: Abam ist in Christo erwählet; daß aber mancher Zweig am Baum verdorret, ist nicht des Baumes Schuld, denn er entzeucht seinen Saft keinem Zweige, allein der Zweig giebt sich mit der Begierde zu sehr aus sich, er laufet in eigen nem Willen, als von der Sonne und des Feuers Anzundung wird er ergriffen, ehe er sich mag wiederum in seiner Mutter Saft erhosten und erquicken. Also auch der Mensch verdirbet unter der Boss heit der Gesellschaft auf bosen Wegen; Gott deut ihm seine Gnade an, er soll Buße thun; aber die Gesellschaft und der Teusel führen ihn auf den gottlosen Weg, die er allzu hart im Zorn gesangen wird, alsbann gehets schwer zu. Er ware wohl berufen; aber er ist

## De Electione Gratiae,

ober

### von der Gnadenwahl,

ober bem Billen Gottes über bie Menschen.

#### Das ift:

Eine kurze Erklarung und Einführung bes hochften Grundes, wie ber Mensch zu gottlicher Erkenntniß gelan= gen moge;

auch wie die Spruche heiliger Schrift zu verstehen sind, welche vom gefallenen verderbten Abam, und bann von der neuen Wiedergeburt aus Christo handeln.

Geschrieben nach gottlicher Erleuchtung im Jahr 1623, vollendet den 8. Febr.

# Vorrede des Autoris an den Leser.

Wesen bie Vernunft horet von Gott reben, was er nach seinem Wesen und Willen sei; so bilbet sie ihr ein, als sei Sott etwas Fernes und Fremdes, welcher außer dem Orte dieser Welt, hoch über dem Gestirne wohne, und regiere also nur burch seinen Geist, mit einer allgegenwärtigen Kraft im Loco dieser Welt; seine Majesstät aber in Dreifaltigkeit, da Gott insonderheit offenbar sei, wohne im himmel, außer dem Loco dieser Welt.

2. Und baber fallt sie auch in einen kreatürlichen Bahn, als ob Gott; was Frembes sei, und habe vor Zeiten der Schöpfung der Kreaturen und dieser Welt, einen Rathschlag in sich selber in feiner Dreiheit durch die Weisheit gehalten, was er machen wollte, und worzu alles Wesen solle; und habe also ihm einen Fürsas in sich

felber geschopft, mobin er ein jebes Ding ordnen wollte.

3. Aus welchem der Preitige Wahn entstanden ist vom Rathsschlag koer die Menschen, als hatte Gott aus seinem Fürsat einem Theil der Wenschen zum himmelreich in seine heilige Wonne ertos ren, und das ander Theil zur ewigen Verdammniß; in denen wollte er seinen Zorn offendaren, und hingegen an den andern, seinen Ausserwählten, seine Gnade. Und habe also aus seinem Kursat einen Unterscheid gemacht, seine Macht in Liebe und Zorn sehen zu laffen; und derowegen mussen alle Dinge nothwendig also geschehen, und werbe das Theil des Zorns aus Gottes Kursat also verstackt und verworfen, daß keine Möglichkeit mehr zur Hulde Gotzes sei; hin gegen in den andern keine Möglichkeit zur Verdammnis.

4. Und obwohl die heilige Schrift mit fast dergleichen Spruschen redet, auch die kreaturliche Bernunft mit einstimmet, welche nicht verstehet, was Gott ist; so redet sie doch auch hingegen viels mehr das Contrarium, das Gott nichts Bose wolle, oder aus seinem Fürsat gemacht habe. Diese beide Contraria nun, wie das in seinem Grunde eigentlich zu verstehen sei, wollen wir dem christlichen unparteiischen Leser, des Grundes und Wahrheit Suchern und Liebhabern (sie zu einigen, und den wahren Berkland zu gründen) eine

IV.

Lurge Andentung geben nachzusinnen, und unsere empfangene Gaben, wie bas tann begriffen werben in Gnaden bes hochsten Gutes, ihm zu erwägen, wohlmeinend barftellen. Nicht ber Meinung, Jemanben baburch anzugreifen, ober zu verachten, wegen seiner ergriffenen Meinung; sondern zu christlicher und brüderlicher Bereinigung unser Gaben, die wir unter einander haben aus gottlicher Gnade,

5. Gleichwie die Mefte und Zweige eines Baumes einander nicht allerbinge gielch in ber Rorm feben, und bath in einem einie gen Stamme fleben, und einer bem anbern Ens und Rraft giebet und einführet, und fich boch in einem einigen Stamme alle erfreuen, bluben und Frucht tragen, und feine Difgunft wegen ber Starte und Ungleichheit ift, und ein jeber Aft ju feiner Frucht und Ernbte arbeitet; alfo auch mag es mit unfern ungleichen Gaben wohl auch geschehen. Go wir nur unfere Begierbe in bie rechte mabre Mutter. als in unfetn Stamm, einführen, und je ein Aft bes Baums bem anbern immerbar feine Rraft in gutem Billen giebet, und mis nicht in eine Gelbheit und eigene Luft eigenet Liebe (als in Dof. fart, in Millens über bie Dutter, in ber wir fteben, und über alle ibre Kinber auszufahren, und ein eigener Baum fein wollen) einfibe noch auch bes Teufels Bift (ber Eigenheit und falfchen magnetischen Impression) in une nehmen, baraus Streit und Bibermillen, auch Spaltungen und Tremmungen entfteben; ba fich je ein Ameig bes menichlichen Baumes vom andern abtrennet und ihm fein Ens und Rraft nicht gonnet, auch fur abtrunnig und falfc ausrufet; fich aber nur feiber als einen abtrunnigen 3meig feiner Bruber im fatiden Glange barftellet und ettannt wied, baraus bie Biele ber Streite unter ben Meniden entkanben find

6. Denen allen wollen wir andeuten, was des Streits Ursprung sei, und woraus die Meinungen und Spaltungen naufrtich urständen; auch andeuten, was der wahre Grund der Einigen Resligion sei, daraus so viel Meinungen und Spaltungen entstanden sind, und woher das Contrarium vom Anfange der Welt her sei entstanden, zu mehrerem Berstande des göttlichen Willens, nach

Liebe und Born, wie bas alles gemeblich ju verfteben fei.

7. Und vermahne ben liebhabenben Lefer, sich in gottlicher Demuth in Gott und seine Mitaste ober Brüder zu ersenten, so mag er unsern empfangenen tiefen Sinn und Begriff wohl ergreisen, und von allen Irrungen in die wahre Rube (allba alle Dinge im Wort und Krast Gottes inne ruben) eingestehret werden: und empfehien ihn der wirtenden Liebe im Ente Christi, und unsern wohlgeneigten Willen und Begierde in seinem Willen, Amen.

# Von der Gnadenwahl.

#### Das 1. Kapitel.

Won bem einigen Willen Gottes, und von Ginführung feines Wefens feiner Offenbarung. Bas ber einige Gott fei.

Bolke Fraek (unter welcher Stimme er sich aus feiner Berborgenheit in einen offenbaren Schall, auf formliche kreatürstiche Art einführte und horen ließ, auf baß ihn die Kreatur moche fassen): Ich der herr, bein Sott, bin ein Einiger Sott; du sollsk keine andere Götter neben mir ehren. Erod 20, 5. Deut. 6, 4. Item Moses saget: Der herr unser Gott ist ein zorniger, eiseriger Gott und ein verzehrend Fener. Item am andern Ort: Gott ist ein barmherziger Gott. Item: sein Geist ist eine Klannine der Liebe. Deut. 4, 24, 31.

2. Diese ist ergablen Spruche fcheinen alles ein Contrarium gut fein, indem fich Sott einen gornigen Gott und ein verzehrend Feuer nennet, und dann auch eine Flamme der Liebe, welcher nichts als allein gut fein kann, sonst ware er nicht Gott, als das einige Gute.

3. Denn man kann nicht von Sott sagen, daß er dieß ober bas sei, bose ober gut, daß er in sich selber Unterscheide habes denn er ist in sich selber naturlos, sowohl affect- und kreaturlos. Er hat teine Reiglichkeit zu etwas, denn es ist nichts vor ihm, darzu er sich könnte neigen, weber Boses noch Gutes: er ist in sich selber der Ungrund, ohne einigen Willen gegen die Natur und Kreatur, als ein ewig Nichts; es ist keine Quaal in ihm, noch etwas, das sich zu ihm ober von ihm könnte neigen. Er ist das Einige Wesen, und ist nichts vor ihm ober nach ihm, daran ober darinnen er ihm könnte

einigen Willen schöpfen ober fassen; er hat auch nichts, das ihn gebare ober gebe; er ist das Nichts und das Alles, und ist ein Siniger Wille, in dem die Welt und die ganze Creation lieget, in ihm ist alles gleichewig ohne Ansang in gleichem Sewichte, Maaß und Zahl; er ist weder Licht noch Finsternis, weder Liebe noch Zorn, sowbern das ewige Eine; darum saget Moses: Der Herr ist ein Siniger Gott. Deut, 6, 4.

4. Derfelbe ungrundliche, unfastliche, unnaturliche und untreaturliche Wille, welcher nur Einer ift, und nichts vor ihm, noch hinter ihm hat, welcher in sich seiber nur Eines ist, welcher als ein Nichts und doch Alles ist, der heißet und ist der Einige Gott, welcher sich in sich selber fasset und findet, und Gott aus Gott ge-

bieret.

5. Als namlich: ber erste unanfängliche Einige Wille, welcher weber bose noch gut ist, gebieret in sich das Einige ewige Gute, als einen fastlichen Willen, welcher bes ungrundlichen Willens Sohn ift, und doch in dem unanfänglichen Willen gleichewig; und derselbe andere Wille ist des ersten Willens ewige Empfindlichkeit und Findlichkeit, da sich das Nichts in sich selber zu Etwas sindet: und das Unfindliche, als der ungrundliche Wille, gehet durch sein ewig Sefundenes aus, und führet sich in eine ewige Beschaulichkeit seiner selber.

6. Also heißt ber ungrundliche Wille ewiger Bater; und der gefaßte geborne Wille bes Ungrundes helßet sein geborner oder einzgeborner Sohn, denn er ist bes Ungrundes Ens, darinnen sich der Ungrund in Grund fasset. Und der Ausgang des ungrundlichen Willens, durch den gesaßten Sohn oder Ens, heißet Seist, denn er führet das gesaßte Ens aus sich aus in ein Meden oder Leden des Willens, als ein Leden des Waters und des Sohnes: und das Ausgegangene ist die Lust, als das Gesundene des ewigen Nichts, da sich der Vater, Sohn und Geist immer siehet und findet; und heis ket Gottes Weisheit oder Beschaulichkeit.

7. Dieses dreisaltige Wefen in seiner Geburt, in feiner Selbste beschaulichkeit der Weisheit, ist von Emigkeit je gewesen, und besitzt in sich selber keinen andern Grund noch Statte, als nur sich selber; es ist ein Einig Leben, und ein einiger Wille ohne Begierde, und ist weder Dickes noch Dunnes, weder hoch noch tief; es ist kein Raum, besitzt auch in sich weder Dickes noch Dunnes, weder Hoch noch tief; es ist kein Raum, besitzt auch in sich weder Dickes noch Dunnes, weder Hoch noch Tiefe, nach Raum ober Zeit noch Statte, sophern ist durch alles in allem, und dem Allen doch als ein unfastich Richts.

8. Gleichwie ber Sonne Glanz in ber ganzen Welt, in allem und burch alles wirket, und baffelbe Ales kann, boch ber Sonne nichts nehmen, sondern muß sie leiben und mit der Sonne Kraft wirken: auf solche Weise wird Sott betrachtet, was er außer ber Dame Reatur in sich selber, in einem selbstfasilichen Chaos,

außer Grund, Beit und Statte fei, ba fic bas ewige Richts in ein Auge ober ewig Seben faffet, ju feiner Selbfibeschauliche teit, Empfindlichkeit und Findlichkeit, ba man nicht fagen tann, Gott bat ameen Billen, ale einen jum Bofen, und ben andern gum Buten.

9. Denn in ber unnaturlichen, untreaturlichen Gottheit ift nichts mehr als ein einiger Bille, welcher auch ber Einige Gott beißt, ber will auch int fich felber nichts mehr, als nur fich felber finden und faffen, und aus fich felber ausgehen, und fich mit bem Ausgeben in eine Beschaulichkeit einführen, barinnen man bie Dretheit ber Gottheit, sammt bem Spiegel feiner Beisheit, als bem Auge feines Sehens, verftebet; barinnen alle Rrafte Farben und Bunder und Befen, in ber emigen Beibbeit, in gleichem Gewichte und Maag, ohne Gigenschaften verstanden werben, als ein einiger Grund bes Befens allet Befen; eine in fich felber gefundene Luft, oder Begierde fu etwas, eine Luft jur Offenbarung und Findung ber Eigenschaften, welche gottliche Luft ober Beisheit in fich felbet im erften Grunte boch ohne Eigenschaften ift. Denn maren Eigenfcaften,, fo mußte auch etwas fein, bas bie Eigenschaften gabe unb verurfachte; nun aber ift feine Urfache ju ben gottlichen Rraften umb zu ber gottlichen Luft ober Beisheit, als nur bloß ber einige Bille, namlich ber einige Gott, welcher fich in eine Dreiheit felber einführet, als in eine Kaflichteit feiner felber ; welche Saflichteit bas Centrum, als bas emige gefaste Gine ift, und wird bas Berg ober ber Sis bes emigen Willens Gottes geheißen, ba fich ber Ungrund in einem Grunde befiget, welches bie eigene Statte Gottes ift, und boch in teiner Theiligfeit ober Schiedlichfeit, auch gang unmeflich, ohne anige Form ober Gleichheit, benn es ift'nichts barvor, bamit es mochte gegleichet merben.

10. Diefes Berg ober Centrum bes Ungrundes ift bas ewige Gemuth, als bes Bollens, un hat boch nichts vor ihm, bas es wollen kann, als nur ben einigen Billen, ber fich in bieß Centrum einfaffet. Es bat auch ber erfte Bille jum Centro nichts, bas er wollen tonnte, ale nur biefe einige Statte feiner Selbstfinblichteit: alfo ift ber erfte Bille ber Bater feines Bergens, ober ber Statte feines Binbens, und ein Befiger bes Gefuntenen, als feines einge-

bornen Willens ober Sobnes.

11. Der ungründliche Wille, welcher ber Bater und alles Wes fens ein Anfang ift, gebieret in fich felber ju einer Statte ber Saglichteit ober befigt die Statte, und die Statte ift ber Grund und Anfang aller Befen, und besitt hinwieder ben ungrundlichen Billen, der der Bater des Anfangs zum Grund ift.

12: Alfo ift ber Bater und fein Sohn (als bie Statte gu einer Selbheit) ein einiger Gott, eines einigen Billens; welcher einige Bille, in ber gefaßten Statte bes Grundes, aus fich felber aus ber Fassing ausgebet, allba er mit dem Ausgehen ein Geist genannt wird: und scheidet sich der Einige Wille des Ungrundes wit der ersten, ewigen, unansänglichen Fassung in dreierlei Wirkung, und bleibet doch nur Ein Wille. Als der erste Wille, so Bater heißt, der wirkt in sich den Sohn als die Stätte der Gottheit; und die Stätte der Gottheit; und die Stätte der Gottheit, welche des Baters Sohn ist, wirket in sich in der Findlichkeit die Kraft der Weisheit; welche Kräfte alle in dem Sohne urständen, und sind allhie alle Kräfte doch nur eine einige Kraft, und die ist die empfindliche, sindliche Gottheit in sich seiber, in einem einigen Willen und Wesen, in kriner Unterschiedelichselt.

- 13. Diese gefundene, geborne und gewirkte Krafte, als das Centrum aller Wesen Anfange, hauchet der erfte Wille (welcher Beter heißt) in der Empsindlichkeit seiner selber, aus der einigen Kraft, welche sein Sig oder Sohn ist, aus sich aus, auf Art, gleichwie der Sonne Strahlen aus dem maglichen Feuer der Sonne aus sich ausschießen und der Sonne Kraft offenbaren; also ist derselbe Ausgang ein Strahl der Kraft Gottes, als ein bewegend Leben der Gottheit, da sich der ungründliche Wille hat in einen Grund eingessühret, als nämlich in eine wallende Kraft: dieselbe haucht der Wille zur Kraft aus der Kraft aus, und der Ausgang heißt der Geist Gottes, und macht die dritte Wirkung, als ein Leben oder Weben in der Kraft.
- 14. Die vierte Wirkung geschieht nun in ber ausgehauchten Kraft, als in der gottlichen Beschaulichkeit oder Weisheit, da der Geist Sottes (welcher aus der Kraft urständet) mit den ausgehanchten Kraften, als mit einer einigen Kraft mit sich selber spielet, da er sich in der Kraft in Formungen in der gottlichen Lust elässtätet, gleich als wollte er ein Bild dieser Gedärung der Dreiheit, in einen besonderen Willen und Leben einsühren, als eine Fürmodelung der einigen Dreiheit. Und dasselbe estigemodelte Bild ist die Lust der göttlichen Beschaulichseit, und da man doch nicht soll ein fassich kreatürlich Bild einer Umschriebenheit verstehen; sondern die göttliche Imagination, als den ersten Grund der Magia, daraus die Ereation ihren Ansang und Urstand genommen hat.
  - 15. Auch wird in berselben Immobelung ober magischen Faffung in ber Weisheit bas englische und seelische wahre Bild Sottes verftanden, davon Moses saget, Gen. 1, 27. Gott schuf den Mensichen in seinem Bilbe, das ist, in dem Bilde dieser gottlichen Einsmodelung nach dem Geiste; und zum Bilde Gattes schuf er ihn nach der Kreatur der geschaffenen leiblichen Bildlichkeit: also auch ist es mit den Engeln, nach dem göttlichen Wesen, auswichtlicher Weisheit zu verstehen. Der kreaturliche Grund aber soll hernes anaedeutet werden, darinnen die Eigenschaften liegen.

16. In diefer obbemelbeten Ergablung verfteben wir nun tura fummarifd, mas Gott außer Ratur und Rreatur fei, wenn er im Mofe faget: 3ch ber Derr, bein Gott, bin ein Giniger Gott. Deffen Rame beifit in ber fensualifden Bunge (ba fich biefe gottliche Bes barung in ben Rraften ber einigen Beisheit in eine Kaffung ber Bildnif feiner felber einführet) Jehova, als eine eingefaffete Luft bes Richts in Etwas, ober bas ewige Eine, welches etwan mochte auf eine Art entworfen werden mit folder Bilbung aund ba es boch tein mefflich ober abtheilig Bilb ober Mefen ift, fanbern nur tem Gemuthe alfo nachjufingen.

ŀ

t

17. Denn biefe in fich fetber Inbilbung ift weber groß noch Blein, und hat nirgend feinen Anfang noch Enbe, als nur wo fich Sottes Luft in ein Welen feiner Beschaulichkeit einführet, als in Der Greation; in fich felber aber ift bie Bilbung unenblich und bie Kormung unumfdrieben. Gleidwie bie Kormung ober Ginmobelung bes menfchlichen Gemuthes unmeflich in einer immermahrengen Form flehet, ba fich ungablig viel Ginne mogen in bem Ginigen Gemuthe modeln und faffen, welche in ber irbifchen Rregtur bod meiftentheils aus ber Phantafie bes Sternengemutbes urftanben. und nicht aus ben Eraften bes innern Grundes ber gottlichen Beitheit.

18. Allbie wollen wir nun ben Lefer erinnern, wie baf Gott in fich falber (fo viel er Gott außer Retur und Rreatur beifet) nicht mehr als nur Einen Billen habe, ber ift: bag er fich felber glebet und gebieret. Der Gott Jehova gebieret nichts als Gott, bas ift. es gebieret fich nur ein Bater, Sohn und beiliger Beift, in bie

einige gottliche Kraft und Weisheit.

19. Gleichwie bie Sonne nur einen Ginigen Willen bat, ber ift, baf fie fich felber giebet, und mit ihrer Begierbe in allen Dingen ausbringet, und machfet, und allem Leben Graft und fich felber einergiebet: alfo auch in gleichem ift Gott außer Ratur und Rreatur bas einige Bute, bas nichts als Gott, ober bas Gute, geben

fann noch will.

20. Er ift außer ber Ratur bie größte Sanftmuth und Des muth, barinnen weber ein Bille ju guter noch bofer Reiglichkeit gespuret wird, benn es ift meber Bofes und Gutes vor ihm: er ift felber bas Ginige ewige Gute, und ein Anfang alles guten Befens und Wiffene; es ift auch nicht moglich, bag fich etwas Bofes in ibn, so viel er baffelbe Einige Sut ift, tonne eindringen, benn er ift allen Dingen, mas nach ihm ift, ein Richts. Er ift Gine in fich felber wirkliche, wefentliche geiftliche Rraft, die allerhochfte einfaltigfte Demuth, und Boblthun, namlich ein Liebefühlen, Liebe- und Boblfomeden; im Genfu ber fuffen Gebarung ein Bohl- und Gernehoren.

21. Donn alle Genfus qualifici.m in gleicher Concordirung und ift nichts als nur ein liebliches Wallen bes beiligen Geiffes in ber Einigen Beisbeit. Da kann man nicht fagen, ein gorniger Gott, auch nicht ein barmbergiger Gott, benn bierinnen ift frine Urfache jum Born, auch feine Urfache was ju lieben, benn er ift Die Einige Liebe felber, ber fich in eitel Liebe in Dreifaltigfeit einführet und gebieret.

22. Der erfte Bille, fo Bater beifft, liebet feinen Gobn, als fein Ders feiner Gelbftoffenbarung, barum baf er feine Rinblichkeit und Rraft ift; gleichwie bie Seele ben Lett liebet, alfo auch in gleichem ift ber gefaffete Bille bes Baters feine Rraft und aeillis cher Leib, als bas Centrum ber Sottheit, ober bes gottlichen Etwas.

barin ber erfte Bille ein Etwas ift.

23. Und ber Cobn ift bes erften Billens, als bes Baters Demuth, und begehret hinwieder alfo machtig bes Baters Billen, benn er mare ohne ben Bater ein Richts, und er wird recht bes Batere Enft ober Begierbe jur Offenbarung ber Rrafte geneunet, als bes Baters Gefchmad, Geruch, Gebor, fein gublen und Seben. Und ba man boch allbie nicht foll Unterfceibe machen ober verfteben, benn alle biefe Senfus liegen in gleichem Gewichte in ber Einigen Sottheit; allein bentet nur, bag biefe Senfus, welche im Grunde ber Ratur urftanben, in bem ber Bater biefe Rrafte aus fich in eine Schieblichkeit ausspricht, urftanben.

24. Und ber beilige Beift wird barum beilig und eine Rlamme ber Liebe genannt, bag er bie ausgebenbe Rraft aus bem Bater und Sohn ift, als bas bewegende Leben im erften Willen bes Baters, und im andern Millen bes Sobnes in feiner Rraft, und bag er ein - Kormirer, Wirker und Suhrer in ber ausgegangenen Luft des Baters

und bes Sohnes (als in ber Beisheit) ift.

25. Alfo, ihr lieben Bruber, ihr armen, von Babel verwirreten Menfchen, welche euch durch bes Satans Reib verwirret bat, merfet biefes: Wenn man euch faget von brei Perfonen ber Gottheit, und bom gottlichen Billen: fo miffet, bag ber herr unfer Gott ein Elniger Gott ift, welcher nichts Bofes wollen tann noch will. Denn wollte er etwas Bofes, und bann auch etwas Gutes in fich felber, fo mare eine Trennung in ibm, und fo mufte auch etwas fein, bas eine Urfache eines Contrarii mare.

26. So benn nichts vor Gott ift, so mag ihn auch nichts zu etwas bewegen: benn fo ihn etwas bewegte, fo mare baffetbe ebe und mehr als er felber, und burfte gefchehen, baf Gott in fich fetber uneinig und zertrennt mare; fo mußte auch baffelbe Bewegliche von

einem andern Anfange fein, bieweil fichs bewegte.

27. Bir aber fagen Euch in ber Sage bes Ginen: baß Gottes Befen (fo viel bas ber Ginige Bott heißet) außer Grund, Statte und Beit, in fich felber wohnend, verftanben werbe, und an teinem Orte sonberlich betrachtet werbe mit einer sonberlichen Bohne ober Wohnung. Willft bu aber wiffen, wo Gott wohnet, fo nimm

weg Natur und Kreatur, alsbann ift Gott alles. Nimm weg bas ausgesprochene geformte Bort, fo fieheft bu bas emigfprechenbe Bort. bas ber Bater im Sohne ausspricht, fo fiebest bu bie verborgene Beisbeit Gottes.

28. Sprichst bu aber: 3ch kann nicht bie Ratur und Rregtur von mir wegnehmen, benn fo bas gefchahe, fo mare ich ein Dichts; barum fo muß ich mir bie Gottheit burch Bilbe einmobeln, biemeil ich febe, bag in mir Bofes und Gutes ift, fowohl in ber gangen

Rreatur alfo verftanden wirb.

29. Sore, mein Bruder, Gott fprach in Mofe: Du follft bir tein Bilbnig machen einiges Gottes, weber im Simmel, auf Erben, noch im Baffer, ober in Etwas anzudeuten, bag er fein Bilb fei. auch teine Statte zu einem Sibe bedurfe, und man ibn nirgend an einem Orte fuchen folle, als nur in feinem geformten ausgefprochenen Borte, ale im Bilbe Gottes, namlich im Menschen felber, wie gefchfleben ftehet: Das Wort ift bir nabe, namlich in beinem Munbe und Bergen. Rom. 10/ 8. Und ift bas ber nachfte Beg gu Gott, bag bas Bild Sottes in fich felber allen eingemobelten Bilbern erfinte, und alle Bilbe, Difputat und Streite in fich perlaffe, und an eigenem Bollen, Begehren und Deinen verzage, und fich blog allein in bas emige Gine, als in die lautere einige Liebe Gottes erfente und vertraue, welche er nach bes Menfchen Kall in Christo, in die Menschheit bat wieder eingeführet.

30. Diefes habe ich barum etwas weitlauftig vorgebilbet, baf ber Lefer ben erften Grund verfteben lerne, mas Gott fei und molle; und bag er nicht einen bofen und guten Billen in bem Ginigen, une natürlichen, untreaturlichen Gotte fuche, und bag er aus ben Bilben von ber Rreatur ausgebe, wenn er will Gott, feinen Willen und fein emiafrechenbes Wort betrachten; auch wenn er will betrachten, movon Bofes und Sutes urftanbe, bavon fich Gott einen gornigen, eiferigen Gott nennet, bag er fich alsbann gur ewigen Ratur, als gum ausgesprochenen compactirten geformten Worte, und bann gur Ratur menbe, ale jur anfänglichen, zeitlichen Ratur, barinnen bie Creation

biefer Belt lieget.

31. Darum wollen wir nun ben Lefer ferner von Gottes Bort (bas er aus feinen Rraften ausspricht) berichten, und ibm anbeuten die Scheibung, als ben Urftanb ber Eigenschaften, baraus ein auter und bofer Bille urftanbe, und ju mas Ende foldes unpermeiblich fein muffe; und wie alle Dinge in ber Unvermeiblichkeit fteben, und wie bie Bosheit in ber Rreatur urftanbe.

#### Das 2. Kapitel.

Bom Urftand Gottes ewigsprechenben Bortes, und von ber Offenbarung gottlicher Rraft, als von Ratur und Gigenfchaft.

Die freaturliche Bernunft ftebet in bem geformten, gefasten, ausgesprochenen Borte, barum ift fie ein bilblich Befen, und bentet immerbar, Gott fei auch ein bilblich Befen, ber fich moge enfernen und in Eigenschaften jum Bofen und Guten einführen. Inmaghen fle ihr benn von biefem hohen Articul gottliches Willens bat eingebilbet, Gott habe ihm vom Ewigfelt einen Aurfas und Babl gemacht, mas er mit feinem Geschopf thun wollte, und habe fich alfo in eine Rache eingeführet, auf bag er feine Liebe und Barms berrigkeit an feinen Auserwählten könne und möge offenbaren; und muffe alfo fein Grimm eine Urfache fein, bag feine Barmberzigkeit ertannt merbe; welches alles im Grunde alfo ift, bag Gottes Born feine Majeftat muß offenbaren, gleichwie bas Feuer bas Licht.

2. Aber von bem Billen Gottes, fowohl von ber Schiedlich-Beit bes geformten Wortes und ber Rreatur, hat fie teinen rechten Denn batte er jemals einen Rath in fich gehalten, fic alfo ju offenbaren, fo ware feine Offenbarung nicht von Emigteit, außer Gemuthe und Statte; fo mußte auch berfelbe Rath jemals einen Anfang genommen haben und mußte eine Urfach in ber Gotte beit gewesen fein, um welcher willen fich Gott in feiner Dreiheit berathichlaget batte; fo mußten auch Gebanten in Gott fein, welcher ibm alfo in Bestaltnif einmodelte, wie er wollte einem Dinge begegnen.

3. Run ift er felber bas Einige und ber Grund aller Dinge, und bas Auge aller Befen, und bie Urfache aller Effeng: aus feiner Eigenschaft entstehet Natur und Areatur, mas wollte er benn mit fich felber rathschlagen, fo tein Feinb vor ihm ift, und er allein

felber alles ift, bas Wollen, Konnen und Bermogen.

4. Darum follen wir, fo wir wollen von Gottes unwandelbaren Wefen einig und allein reben, mas er molle, ober mas er gewollt habe, und immer will, nicht von feinem Rathichlage reben ober fagen, benn es ift tein Rathschlagen in ihm. Er ift bas Auge alles Sebens und ber Grund aller Wefen; er will und thut in fich felber immerbar nur Gin Ding, als: er gebieret fich in Bater, Sohn, beiligen Beift, in die Beisbeit feiner Offenbarung; fonft will ber einige,

ungrundliche Gott in fich felber nichts, hat auch in fich felber um mehrers feinen Rathichlag. Denn wollte er in fich felber ein mehrers, fo mußte er bemfelben Bollen, foldes zu vollbringen, nicht genug allmächtig fein; fo tann er auch in fich felber nichts mebr, als nur fich felber wollen: benn was er je von Ewigkeit gewollt, hat, bas ift er felber, alfo ift er allein Gines und nichts mehr: fo tann auch ein einig Ding mit ihm nicht ftreitig werben, bavon

ein Rathichlag entstunde, Die Streite zu unterscheiben.

5. Alfo ift auch von benen Dingen ju benten, welche aus bem ewigen, unanfanglichen Grunde berrubren, bag ein jedes Ding, bas aus bem ewigen Grunde ift, ein Ding in feiner eigenen Gelbbeit fei, und auch ein eigener Bille, ber nichts vor ibm bat, bas ibn gerbrechen mag; er fuhre fich benn felber in eine fremde Saffung ein, welche bem erften Grunde, baraus er ift entftanben, nicht abnlich fiebet, fo ifte eine Abtrennung vom Sangen. Ale une benn vom gefallenen Teufel und ber Seele bes Menfchen ju verfteben ift, baß fich die Rreatur bat vom gangen Billen abgebrochen, und in eine eigene Eigenheit anderer Saffung (ber gottlichen einigen Gebarung jumiber) eingeführet. Diefes aber ju verfteben, muffen wir auf bie Saupturfache feben, wie bas hat mogen gefcheben.

6. Denn hatten fich nicht bie Rrafte ber einigen gottlichen Eigenschaft in Schiedlichkeit eingeführet, fo batte bas nicht fein mb gen, und mare weber Engel, nach andere Rreatur worden, auch ware teine Natur noch Eigenschaft, und ware ibm ber unfichtbare Sott allein in ber ftillen wirtenben Beisheit in fich felber offenbar, und maren alle Wefen ein einig Wefen, ba man boch nicht tonnte von Wefen fagen, fondern von einer in fich felber wirkenden Luft, welche awar in bem einigen Gott also nur ift, und nichts mehrers.

7. Wenn wir aber betrachten bie gottliche Offenbarung in ber gangen Creation in allen Dingen, und feben an Die Schriften ber Beiligen: fo fehen, finden und begreifen wir ben mahren Grundy benn Joh. am 1, 1 - 3. ftebet: 3m Anfang war bas Bort, und bas Wort mar bei Gott, und Gott war bas Bort; baffelbe war im Anfang bei Gott: alle Dinge find burch baffelbe gemacht,

und ohne baffelbe ift nichts gemacht, mas gemacht ift.

8. In Diefer turgen Befdreibung lieget ber gange Grund gottlicher und natürlicher Offenbarung, im Befen aller Befen. Denn Im Unfang beißt allbit ber ewige Unfang im Billen bes Ungrundes jum Grunde, als jur gottlichen Kaffung, ba fich ber Wille ins Centrum zu einem Grunde faffet, als zum Befen' Gottes, und fic) einführet in Rraft, und aus ber Rraft ausgehet in Beift, und im Beifte fich modelt in Empfindlichkeit ber Rrafte; also find bies feiben Rrafte, welche alle in einer Rraft liegen, ber Urftanb bes Denn der einige Bille faffet fich in ber ewigen Kraft, ba alle Berborgenheit innen lieget, und hauchet ober fpricht fich burch bie Rraft aus in Beschaulichteit; und bieselbe Beisheit ober Be-schaulichkeit ist ber Anfang bes ewigen Gemuthes, als ber Umbtittung seiner selber, bas heißet nun: Das Wort war im Anfang bei Gott und war Gott selber,

9. Der Wille ift ber Anfang, ber heißet Gott ber Bater, ber fasset sich in Kraft und heißt ber Sohn, und bas Ens ber Kraft ift bie Scienz und Ursache bes Sprechens, als ber Effenz ober ber Schiedlichkeit ber Einigen Kraft, als bie Austheilung bes Gemuthes, welches ber Geift mit seinem Ausgeben aus ber Kraft schiedlich macht.

10. Nun mochte aber tein Aussprechen ober Schaken gescheben, benn die Krafte stehen alle in einer einigen Kraft in großer Stille; wenn sich nicht dieselbe einige Lust in der Kraft in eine Begierde, als in eine Scienz oder Einziehen fasset; das ist, die freie Lust sass in eine Scienz oder Einziehen fasset; das ist, die freie Lust sass in eine Scienz seiner seiner stehen, zu einer Formung der Krafte, auf daß die Krafte in eine Compaction zu einem lautdaren Halle eingehen, davon die sensualische Junge der fünf Sensuum entstehet, als eine innigliche Beschauung, Fühlung-, Hörung, Riechung und Schmeckung, welches doch allhie nicht kreatürlicher, sondern nur auf Art der ersten Empsindlichkeit und Feinblichkeit sensualischer Art soll verstanden werden.

11. So heißt es alsbann allhie: bas Wort (als die geformte Kraft) war im Anfange bei Gott; denn allhie werden nun zwei Wesen verstanden, als die ungeformte Kraft, das ist das In, und die geformte Kraft, die heißt das Bei, denn sie ist in das Etwes zur Beweglichkeit getreten; das In ist stille, aber das Bei ist gefaßt: und aus dieser Fassung und Scienz urständet Natur und Kreatur, sammt allem Wesen.

12. Wir sollen allhie unsere Augen des Berstandes weit aufthun, auf daß wir wissen zwischen Gott und der Natur zu unterscheiben, und nicht nur sagen: Gott will, Gott schuf. Es ist nicht gaug, daß man mit dem heiligen Geiste gautelt und heißet ihn einen Teufel, wie die gefangene Bernunft thut, welche saget: Gott will das Bose. Denn aller boser Wille ist ein Teufel, als namlich ein selbstgefaßter Wille zur Eigenheit, ein abtrunniger vom ganzen Wesen, und eine Phantaste.

13. Darum ich ben Lefer hoch vermahne, unfern Sinn recht zu ergreifen, und von der Phantasie der Schlufteben (ohne den mahren inniglichen Grund) sich zu meiben, wir wollen ihm allbie ben mahren Grund darstellen.

14. Berfiehet: Die Rrafte jum Wort find Gott, und bie Scieng, als bas magnetische Biehen, ift ber Anfang ber Natur; nun mochten bie Krafte nicht offenbar werben ohne biese Begierbe bes 3khens; Gottes Majestat, in wirklicher Kraft zur Freude und Herritickeit, wurde nicht offenbar ohne bas Anziehen ber Begierbe, und ware auch tein Licht in gottlicher Kraft, wenn sich nicht bie Be-

gleebe eingoge und überschattete, barinnen ber Grund ber Rinfterniff verftanben wird, welcher fich benn fubret bis zu bes Reuers Anzunbung, allba fich Gott einen gornigen Gott, und ein verzehrend Reuer nennet, ba bie große Schieblichkeit, auch ber Tob, bas Sterben, und bann bas große lautbare fregturliche Leben urftanbet und perstanben wirb.

15. Wie ihr beffen ein Gleichniß in einer brennenben Rerge habet, da das Feuer die Kerze in sich zeucht und verzehret, allba bas Befen erflirbet, bas ift, in bem Sterben ber Finfternif fich im Rener in einen Geift, und in eine anbere Quaal (welches im Lichte verstanden wird) transmutiret; ba man in ber Rerge fein recht fublich Leben verftebet, aber mit bes Feuers Ungundung fich bas Ens ber Rerge in bie Bergehrung in ein peinlich fuhlend Weben und Leben einführet, aus welchem peinlichen, fühlenden Leben bas Dichte, als bas Eine, in einem großen Gemach icheinlich und lichte wird.

16. Alfo ift une auch von Gott gu finnen, bag er feinen Billen barum in eine Scieng jur Ratur einführet, bamit feine Rraft in Licht und Dajeftat offenbar und ein Freubenreich werbe: benn wenn in bem ewigen Ginen feine Natur entftunbe, fo mare alles ftille; aber die Ratur führet fich in Beinlichkeit, Empfindlichkeit und Findlichkeit ein, auf daß bie emige Stille beweglich merbe, und bie Rrafte gum Wort lautbar merben. Nicht bag barum bas Ewige peinlich werbe (fo wenig ale bas Licht vom Feuer peinlich wird), sonbern bag bie feurenbe Gigenschaft in ber Beinlichkeit bie

Stille Luft bewege.

17. Die Ratur ift ber ftillen Ewigfeit Wertzeug, bamit fle formiret, machet und icheibet, und fich felber barinnen faffet in eine Freudenreich; benn ber ewige Wille offenbaret fein Wort burch bie Ratur. Das Wort nimmt in ber Scieng Ratur an fich; aber bas ewige Eine, als ber Gott Jehova, nimmt teine Ratur an fich, fondern wohnet burch bie Natur, gleichwie bie Sonne in ben Elementen, ober wie bas Dichts im Lichte bes Feuers, benn bes Feuers Glanz macht bas Nichts Scheinend, und ba man boch nicht fagen foll ein Nichts; benn bas Nichts ift Gott und Alles; allein wir reben alfo, ob wir bem Lefer tonnten unfern Sinn und Begriff geben.

18. Die Ratur mit ihrem Urftanbe in ber Scieng, ale in ber-angiebenden Begierbe, wird verftanden wie folget: ich will ein Gleichniß fürstellen vom Feuer und Lichte, bamit ber Lefer fich mochte in den mabren Ginn und Berftand, in Beiftand gottlicher

Rraft einführen.

19. Siebe an eine angegundete Rerge, fo flebeft bu ein Gleichnif, · beibes bes gottlichen und auch bes natürlichen Wesens. In ber Kerze lieget alles unter einander in Ginem Befen, in gleichem Gewichte. obne Unterscheib, als bas Fette, bas Feuer, bas Licht, bie Luft, Das Waffer, Die Erbe; item ber Schwefel, ber Mercurius, bas Sala und das Del, aus welchem das Feuer, Licht, Luft und Waffer unftendet; da kunn man in der Kerze keinen Unterscheid halten und sagent das 4ft Feuer, das ift Licht, das ift Luft, das ift kuft, das iff irdlich; man fieht keine Urfache des Schwefels, Salzes, noch Deles; man saget: es fft ein Fettes, und ift auch wahr, aber alle diese Sigensschaften liegen darinnen, und doch in keinem Unterschefde der Sentenntniff, denn sie stehen alle in gleichem Sewichte in der Remperatur.

20. Affo auch in gleichem ist uns zu erkennen von dem ewigen Sinen, als von dem verborgenen, unoffenbaren Gotte, außer der ewigen Scienz, das ist, außer seiner träftigen Offenbarung seines Wortes. Es liegen alle Kräfte und Eigenschaften in dem unansängslichen Gott Jehova in der Temperatur: aber indem der ewige Wille (welcher der Bater aller Wesen und alles Urstandes ist) sich in der Weicheit in einem Gemuthe zu seinem Selbstst und zur Kraft einfasset und dasselben seinen Kraft einfasset und dasselben keiner Kraft, in der Temperatur in dem Ausgehen seiner seiner Kraft, in der Temperatur in dem Ausgehen seiner selber, in eine Scienz zur Schiedlichkeit, und zur Offenbarung der Krafte, das in dem Einen eine unendliche Bletheit der Krafte, als ein ewiger Blick erscheine, auf das ewige Sine schledich, empfindlich, schlend und wesentlich sei.

21. Und in diefer Scieng ober ingiehenden Begierde (wie man bas etwan jum Berftanbe geben tonnte) anfanget fich bie emige Ratur, und in ber Ratur bas Befen, verftebet ein geiftlich Wefen, als Mufterium Magnum, als ber offenbare Gott (ober wie man es feten mochte, bie gottliche Offenbarung), ba bie beilige Schrift von Sott und von feinen Unterschieden rebet, als, Gott ift gut, Gott ift gornig und eifrig, Gott tann nichts Bofes wollen, Gott verftockt ibr Derg, bag fie nicht glauben und felig werben; item, es ift ober ges fchieht tein Uebels in ber Stadt, bas ber herr nicht thut; barum habe ich bich erweckt, bag ich meines Borns Dacht an bir erzeigete; item, bie gange Bahl bes Guten und Bofen, und alles beffen, bavon bie Scheift rebet; auch bes großen Unterfcheibes Bos sen und Guten in der Schöpfung, als da find bose und gute Rresturen; item, in Metallen, Erben, Steinen, Rrautern, Baumen und Elementen, wie zu feben, bas hat alles feinen Anfang und Upftanb baber.

22. Es ist in der Natur immer eines wider das andre gesett, daß eines des andern Feind sei, und doch nicht zu dem Ende, daß siche seinde; sondern daß eines das andre im Streite bewege und in sich offenbare, auf daß das Mysterium Magnum in Schiedlichkeiten eingehe, und in dem ewigen Einen eine Erheblichkeit und Frendenzeich sein, auf daß das Nichts in und mit Etwas zu wirken und zu spielen habe, nämlich der Geist Gottes, welcher sich durch die Reisdbitt hat von Ewigkeit in ein solch geistlich Mysterium eingeführet,

gu feiner Gelbstbeschaulichkeit; welch Moffertum er auch in einem Anfang zur Creation, und zur Beit eingeführet, und in ein Wefen und Weben der vier Clementa gefasset, und das unsichtbare Geist-

liche mit und in ber Beit fichtbar gemacht.

23. Wir zeigen ench bessen ein wahres Bild an ber Welt, eis an Sonne, Sternen und Elementen, und des Mysterii, daraus die vier Elemente urständen. Wir sehen, daß die Sonne in der Tiefe der Welt leuchtet, und ihre Strahlen zunden das Ens der Erde an, daraus alles wächset; auch verstehen wir, daß sie das Ens im Myssterio Magno als im Spiritu Mundi (nämlich im Susphur, Sal und Mercurio) anzündet, darinnen das magische Feuer eröffnet wird, aus welchem die Lust, das Wasser und die Irdigkeit seinen Urstand nimmt; das ist: das einige Element im Mysterio Magno der äußern Welt, scheidet sich darnach in vier Elemente, welche wohl zuvorhin im Mysterio liegen, aber sie stehen in der Scienz, in der magnetisschen Impression in einander im großen Mysterio verborgen, und liezen in Einem Wesen.

24. Nun gleichwie ber Sonne Kraft und Strahlen das Myfterium ber außern Welt aufschließen, daß Kreaturen und Sewächse daraus gehen: also auch hingegen ist das Mysterium der außernt Welt eine Ursache, darinnen sich der Sonne Strahlen ausschließen und entzünden: wenn nicht das große Mysterium, in Sulphur, Sale und Mercurio, geistlicher Art und Sigenschaft, im Spiritu Mundt läge, als in der Scienz der Sterne Sigenschaften, welche eine Quinta-Essentia über die vier Etemente ist; so mochten der Sonne Strahlen nicht offendar werden. Weil aber die Sonne edler und einen Grad tieser in der Natur ist, als das Mysterium der außern Welte, nämlich als der Spiritus Mundt, in Sulphure, Sale und Mercur rio, in der Quinta Essentia der Sterne; so eindringet sie sich in das dußere Mysterium, und zündet das an, und auch hiemit sich selber, daß ihre Strahlen feurig werden, denn sonst wären sie nicht feutig ohne die Scienz im Mysterio dieser Welt.

25. Und wie nun die Sonne ihre Begierbe heftig in die Scienz ins Mpsterium, als in diese brei ersten, namich Sal, Sulphur und Mercurium, einführet, sich in ihnen anzugunden und zu offenbaren also auch führet die Scienz ihre Begierde aus der Quinta Effentia der Sterne, durch diese brei ersten, als Sulphur, Mercurium und Sal, also heftig gegen die Sonne, als ihren Naturgott, welche eine Seele des Mysterii Magni in der außern elementischen Welt ist, als

eine Gleichniß bes innern verborgenen Gottes.

26. Auch fiebet man, wie die Sterne also gierig und hungerig nach der Sonne Kraft sind, daß sie ihre Scienz und Begierde, magnetischer Art im Spiritu Mundi, in die duri ersten einfahren, und der Sonne Kraft in sich ziehen; hingegen sich die Sonne auch machtig in sie eindringet, ihre Scienz zu empfahen: derowegen file aus ber Sonne Kraft ihren Schein haben, bag fie hinwieber ihre angezündete Kraft, als eine Frucht, in die vier Elemente einwerfen, und also in einander qualificiren, und je eines bes andern Offenbarung, auch Kraft und Leben ift, sowohl auch des andern Berburschung, auf daß nicht eine Eigenschaft über die andern alle auffleiget.

27. Also hat es ber Hochste also in eine Gleichniß nach feinem eigenen Wesen, aus seinem ewig sprechenben Worte, aus bem ewizgen großen Mpsterio (welches ganz geistlich ift) in eine Zeit gesprochen, und das ewige in einer Zeit mit einer Figur dargestellet, in welchem alles kreaturliche Leben urständet, auch darinnen sein Regisment suhret; ausgenommen die Engel und ewigen Geister, sowohl die rechte innere Seele des wahren Menschen; diese haben ihren Ursstand aus der ewigen unansänglichen Scienz oder Natur, wie hers nach soll gemelbet werden.

28. Nun verstehet dieß angezogene Gleichniß: Gott ift die ewige Sonne, als das ewige einige Gute; er ware aber außer der ewigen Scienz, als der ewigen Natur, mit seiner Sonnenkraft, als der Majestat, nicht offendar ohne die ewige geistliche Natur. Denn es ware nichts außer der Natur, darinnen Gott in seiner Kraft könnte offendar sein, denn er ist der Anfang der Natur, und süderte sich doch nicht darum aus dem ewigen Sinen in einen ewigen Ansang zur Natur, daß er will etwas Boses sein; sondern daß seine Kraft möge in Majestat, als in Schiedlickeit und Empfindlickeit kommen, und daß ein Bewegen und Spiel in ihm sei, da die Krafte mit einander spielen und sich in ihrem Liedespiel und Ringen als selber affendaren, sinden und empfinden, davon das große unmeßliche Liedeseuer im Bande und in der Geburt der heiligen Dreisaltigkeit wirkend sei.

29. Deffen geben wir euch noch mehr Gleichniß am Feuer und Lichte; bas Feuer beutet uns an in feiner Peinlichkeit bie Retur in ber Scienz, und bas Licht beutet uns an bas gottliche Liebe fener; benn bas Licht ift auch ein Feuer, aber ein gebendes Feuer, benn es giebet fich felber in alle Dinge, und in feinem Geben if Leben und Befen, namlich Luft, und ein geiftlich Baffer, in mel chem blifchen Baffer bas Liebefeuer bes Lichts fein Leben führet, benn es ift bes Lichtes Speife; fonft fo bas Licht follte eingespernt werben und bas geiftliche Baffer von ber feurenden Art fich nicht fceiben mochte, und fich in fich mit bem Riches, als mit bem Un grunde resolviren follte, so erlofche bas Licht: indem fiche aber mit bem Ungrumbe (barin boch ber emige Grund lieget) refolviret, als mit ber Temperatur, ba die Krafte alle in einer liegen; so jeucht das Licht = oder Liebefeuer daffelbe geistliche Wasser (welches vielmete in ber Refolvirung ein Del ober Tinctur wirb, als eine Kraft bott Reuer und Lichtsglang) wieber in fich ju feiner Speife.

lenbern Lemper 30h- 1.

IV.

Š

ge

un

lori

gen

€ife

lidf.

eigen

fet u

führet

nod )

Maft Utt)

Christi

Item,

ðlei∫**o** 

30. Und allhie liegt bas größte Arcanum, geistlich zu effen. Lieben Sohne, ob ihr bas wüßtet, so hattet ihr ben Gund aller Deimlichkeit und bes Wesens aller Wesen; und von biesem sagte und Christus, er wollte und Wasser bes ewigen Lebens geben, bas wurde in und in einen Quellbrunnen bes ewigen Lebens quellen, Ioh. 4, 14. nicht bas dußere vom dußern Lichtseuer, sondern bas innere, vom göttlichen Lichtseuer erboren, bessen bas dußere ein Bild ist.

31. Also wisset und verstehet dies Gleichnis: Das ewige einige Sute, als das Wort der heiligen mentalischen Junge, welches der allerheiligste Jehova aus der Temperatur seines eigenen Wesens in die Scienz zur Natur spricht, das spricht er nur darum in eine Scienz der Schiedlichkeit, als in eine Widerwartigkeit, daß seine heis ligen Krafte schiedlich werden und in den Glanz der Majestät kommen, denn sie mussen durch die seurende Natur offendar werden. Denn der ewige Wille, welcher Bater heißt, führet sein herz oder Sohn, als seine Kraft, durch das Feuer aus in einen großen Trisumph der Kreudenreich.

32. Im Feuer ist ber Tob: als bas ewige Nichts erstirbet im Feuer, und aus bem Sterben kommt bas heilige Leben; nicht baß es ein Sterben sei, sondern also urständet bas Liebeleben aus der Peinlichkeit. Das Nichts oder die Einheit nimmt also ein ewig Leben in sich, daß es fühlend sei, und gehet aber wieder aus dem Feuer aus, als ein Nichts, wie wir denn sehen, daß das Licht vom Feuer ausscheinet, und doch als ein Nichts, als nur eine liebliche,

gebenbe, wirkenbe Rraft ift.

33. Also verstehet (in ber Scheidung ber Scienz, da sich Feuer und Licht scheidet) mit dem Feuer die ewige Natur. Darinnent spricht Gott, daß er ein zorniger eiferiger Gott und ein verzehrend Feuer seiz welches nicht der heilige Gott genannt wird, sondern sein Elfer, als eine Berzehrlichkeit dessen, was die Begierde in die Schiede

lichkeit in ber Scieng in fich faffet.

34. Als da sich eine Schiedlichkeit in der Scienz, in einen eigenen Willen, über die Temperatur auszusahren erhebet, sich infasset und sich vom ganzen Willen abbricht, und in die Phantasie einsschhert; wie herr Lucifer, und die Seele Abams gethan haben, und noch heute in der menschlichen Scienz und in der seelischen Eigensschaft geschiedt, daraus ein Diskeltind, falscher Scienz (teuslischer Act) geboren wird, welche der Geist Gottes kennet, von welchen Christus sagete: Sie waren nicht seine Schaase. Joh. 10, 26. Item, daß der allein Gottes Kind sei, dessen nicht vom Fleisch noch Blat, noch von dem Willen eines Mannes (allein) sondern von Gott, das ist, aus rechter göttlicher Scienz, aus der Temperatur, als aus der Wurzel des Liebeseuers entsprossen seins. 3, 3, 3n welche verderbte adamische Scienz Gott sein Liebes

feuer in Chrifte wieder eingeführet, und wieder in bes Lichtes Temperatur, als in bes Lichtes Scienz, eingewurzelt hat; bavon hernach

foll weiter gehandelt merben.

35. Und wie wir nun in ber Feuersanzundung zwei Befen verstehen, als eines im Feuer, das andre im Licht, und also zwei Principia: also ist uns auch von Gott zu verstehen. Er helft alsein Gott nach bem Lichte, als in den Kraften des Lichtes, da gleich auch die Scienz innen offenbar ist, und auch in unendlicher Schiedzlichkeit, aber alle im Liebefeuer, da alle Eigenschaften der Krafte ihren Willen in Einen, als in die göttliche Temperatur geden, da in allen Eigenschaften nur ein einiger Geist und Wille regieret, und sich die Eigenschaften alle in eine große Liebe gegen einander und in einander begeben, da je eine Eigenschaft die andere in großer feurischer Liebe begehret zu schmecken, und alles nur eine ganz liebliche, in einander inquallirende Kraft ist, und aber sich durch die Schiedzlichkeit der Scienz in mancherlei Farben, Kraften und Tugenden einsühren, zur Offenbarung der unendlichen göttlichen Weisbeit.

36. Wie wir bessen ein Erempel an ber blühenden Erbe haben, an den Kräutern, da aus der Scienz der Lemperatur, aus dem guten Theil schone liebliche Früchte wachsen, und dargegen aus der Scienz der feurischen Natur, mit Einfassung des Fluchs der Erde, sindem sie der herr wegen des Menschen und Leufels Falls halben verstucht, und zu einem Abtreiben auf seinen Test vorbehalten hat) eitel bose, stachlichte, distlichte Früchte wachsen, welche doch noch bin Gutes in sich haben, wegen ihres Urstandes, da in der Quinta Essentia die Temperatur noch innen lieget, und auch am Ende soll

geschieben werben.

-37. Und follen es an biesem Orte recht verstehen, bag in ber gottlichen Kraft, so viel Gott Gott heißet, als im Worte der gottlichen Eigenschaften, kein Wille zum Bosen sein konne, auch keine Wissenschaft vom Bosen innen sei, sondern nur bloß in dem ist die Erkenntniß Gutes und Boses, da sich der ungründliche Wille in die feurische Scienz scheidet, da der natürliche und kreaturliche Grund

innen lieget.

38. Denn aus ber göttlichen Liebesclenz mag keine Kreatur einig allein bestehen und geboren werden, sondern sie muß den fewrischen Triangel der feurischen Scienz, nach der Peinlichkeit, in sich haben, als nämlich einen eigenen Willen, welcher ein Particul, als eine ausgehauchte Scienz, und als ein Strahl vom gamen Willen, aus der Temperatur des ersten ungründlichen Willens ausgehet, da sich das Wort der Kräste im Feuer scheidet, und aus dem Feuer wieder in das Licht.

39. Allba urstanben bie Engel und Geele bes Menschen, als aus ber feurischen Scienz bes Anfanges ber ewigen Ratur, ba sich berfelbe Strahl ber feurischen Scienz wieder foll in die Lichtstempes

ratur eineignen, als in das Sanze; fo iffet fie von der heiligen Linctur des Feuers und des Lichts, namlich aus dem geiftlichen

Baffer, barin bas Feuer ein Frendenreich wirb.

40. Denn das Geistwasser ist eine tagsiche Ertobtung ber feurischen Scienz, badurch die seurische Scienz mit dem Liebeseuer eine Temperatur wird, so ist alsdann auch nur ein Einiger Wille darinnen, als namlich, alles das zu lieben, das in dieser Wurzel siehetz wie solches von den Engeln Gottes, auch von der Seligen Seelen verstanden werden soll, welche allesamme ihren Urstand aus der Feilerzsseinz haben, in welcher Scienz das Licht Gottes scheinet, das sie einen steten Hunger nach gottlicher Kraft und Liebe haben, und ihrem Fener die hellige Liebe zu einer Speise einsuhren, dadurch der seurische Arlangul in eitel Helligkeit und Liebe, in große Freude verswandelt wird. Derm nichts ist oder bestehet wig, es habe denn seinen Urstand aus dem ewigen unansänglichen Willen, aus der seurischen Scienz des Worts Gottes, wie hernach soll gemeldet werden.

### Das 3. Kapitel.

Bon ber Einschrung ber feurischen Scienz in Gestaltniß zur Natur und zum Wesen; wie sich bie Scienz in Feuer einführe, was das sei, und wie die Vielfältigung entstehe.

Die Pforte bes großen Myfterii aller Beimlichteiten,

Als ber theure Moses die Schopfung ber Welt beschreibet, spricht er, Gott habe gesprochen: Es werde! Gen. 1, 3. so sei es worden; und bann spricht er: Im Unfang schuf Gott himmel und Erde, Gen. 1, 1. und Joh. 1, 1. 2. stehet: Gott habe alle Dinge aus seinem Worte gemacht.

2. In biesem lieget nun ber Grund und tiefe Berftanb: benn von Ewigleit ift nichts als nur Gott in seiner Dreifaltigkeit in seiner Beisheit gewesen, wie vorn gemelbet, und barinnen die Scienz, als das Sprechen, aus sich Aushauchen, Fassen, Formen und in Eigenschaften Führen. Das Fassen ift das Schuf, und die Scienz (als die Begierbe) ift ber Anfang aus ber Temperatur zur Unters

schiedlichkeit; benn ber ganze Grund lieget in bem, ba gesaget wird, Sott schuf burchs Wort. Das Wort bleibet in Gott, und gehet mit ber Scienz (als mit ber Begierbe) aus sich aus in eine Theilung, bie ist also zu verstehen: die Scienz ist ewig im Worte, benn sie urständet im Willen, im Worte ift sie Gott, und in ber Theilung, als in ber Fassung, ist sie der Ansang zu ber Natur.

#### Die erfte Species Ratura.

3. Der Natur erste Sestalt ift herbe, als die Faslichkeit seiner selber; ihre Gestaltnisse, so in ihrer Infassung entstehen, sind biese als erstens Finsternis, benn die Fassung überschattet ben freien Willen in der Scienz; zum Zweiten ist es die Ursach ber Hattigkeit, benn das Angezogene ist hart und rauh, und soll doch im Ewigen nur Geist verstanden werden; zum Dritten ist es eine Ursach der Schärfe, zum Vierten eine Ursach der Kälte, als der taltseurenden Sigenschaft; zum Fünsten eine Ursach aller Wesenheit, oder Begreissichkeit, und ist im Mysterio Magno die Mutter aller Sätze, und eine Wurzel der Natur, und wird im Mysterio mit einem Wort Sal genannt, als eine geistliche Schärfe, der Urstand Gottes Jornes, auch der Urstand ber Freudenreich.

#### Bon ber zweiten Specie Natura.

4. Die zweite Gestalt in der Scienz ist der Stachel der Empfindlichteit, als das Ziehen selber, bavon das Fühlen und die Empsindlichteit urständet; benn je mehr sich die Herbigkeit imspresset, je größer wird dieser Stachel, als ein Wuther, Tober und Zerbrecher. Seine Theilung in Gestaltnissen sind biese, als: Bitter, Wehe, Pein, Rügen, Anfang des Widerwillens in der Temperatur, eine Ursach des Geistlebens, auch eine Ursach des Quallens, ein Water oder Wurzel des mercurialischen Lebens in den Lebhasten und Wachsenden, eine Ursach der sliegenden Sinne, auch eine Ursach der erheblichen Freuden im Lichte, und eine Ursach der seindlichen Widerwälle in der strengen Impression der Hatigkeit, daraus der Streit und Widerwille entstehet.

#### Bon ber britten Specie Ratura.

5. Die britte Gestalt in ber Scienz ist bie Ungft, welche in ber Widerwartigkeit ber herbigkeit und ftachlichten Bitterkeit entfteale ein Ens bes Fühlens, ber Anfang ber Effenz und bes Ge-

mathes, eine Wurzel des Feuers und aller Peinlichkeit, ein hunger und Durft nach der Freiheit, als nach dem Ungrunde, eine Offens barung des ewigen, ungründlichen Willens in der Scienz, da sich der Wille in geistliche Sestaltniß einführet, auch eine Ursache des Sterbens, als die Geburt des Todes, da doch nicht Tod, sondern der Anfang des Naturlebens entstehet, und ist eben die Wurzel, da Sott und Natur unterschieden wird. Nicht als eine Abtrennung, sondern wegen der Temperatur in der Gottheit, daß allhie das lautbare sensualssche Leben entstehet, baraus die Creation ihren Urstand genommen hat.

6. Diese brei obgemelbete Gestalten, als herbe, Bitterflachel und Ang find die brei ersten in der Scienz bes Einigen Willens, welcher Bater aller Befen heißt, und nehmen ihren Grund und Ur-

ftand in ber Scienz, aus ber Dreiheit ber Gottheit.

7. Richt zu verfiehen, daß sie Gott find; sondern feine Offenbarung in feinem Wort der Kraft, als erstens Derbe, welches der Anfang zur Starte und Macht ift, als ein Grund, daraus alles kommt und urständet, aus des Baters Eigenschaft im Worte.

8. Zum Zweiten ber bittere Stachel, als bes Lebens Unfang, hat feinen Urstand aus bes Sohnes Eigenschaft aus dem Wort; benn es ist eine Ursach aller Krafte und Schiedlichkeiten, auch bes

Rebens, Berftanbes und ber funf Sinne.

9. Bum Dritten die Angst, die urständet aus des helligen Geisstes Eigenschaft im Worte, benn sie ist die Ursach beider Feuer, als bes Lichtes Liebefeuers und des peinlichen Feuers der Berzehrlichkeit, und der mahre Urstand des gefundenen kreaturlichen Lebens, auch des Sterbens zu Freud und Leid, die Wurzel alles Lebens, aus der Scienz des einigen ewigen Willens.

10. Diese brei erften werbet in der Creation im Naturleben, nach der Compaction in der Schöpfung, Sal, Sulphur und Merscurius genannt, da sich das Geistleben hat in eine sichtliche begreifsliche Materiam eingeführet, welche Materia in allen Dingen ist, als in den Lebendigen im Fleische, und in den Wachsenden der Erde, beides spiritualisch und corporalisch, nichts ausgenommen, denn alle Wesen dieser Welt stehen darinnen, wie solches vor Augen und den Erfahrenen bekannt ist.

11. Denn also hat sich bie unsichtbare, als die geistliche Welt, mit diesen brei ersten Gestalten in ein sichtbar, greissich Wesen eins geführet, als nach den Geistern geistlich, und nach den Körpern bezgreissich. Auch urständet die ganze Erde mit allen Materien daraus, sowohl das ganze Gestirn mit den Elementen Jedoch muß man weiter sehen, und durch alle sieden Gestalten gehen, wenn man die Sonne, Sterne und Elemente andeuten will, wie ferner folget.

#### Bon ber vierten Specie Raturd.

12. Die vierte Gestalt in ber Scienz aus bem Einigen Wiffen ift nun bes Feuers Angundung, ba sich Licht und Finsternif scheiben, ein jedes in ein Principium, denn allbie ift bes Lichtes Urstand, sowohl des rechten Lebens in der Empfindlichkeit der ber ersten, auch der rechten Scheidung zwischen der Angst und Frende, und dies geschiehet also:

13. Der erste Bille in Dreifattigkeit, weicher Gott (außer ber Natur und Rreatur) heißet, fasset sich in sich selber, zu seinem eigenem Sit in der Geberung der Dreiheit mit der Scienz, und fich ret sich in Kraft; und in der Kraft in das gebärende Bort, all in einen essentissischen Schall, zur Offenbarung der Kräfte; und weiter in eine Begierde zur Empfindlichkeit und Findlichkeit der Kräfte, als in die drei ersten zur Natur, wie oben gemeldet

worben.

- 14. Als er aber in die Angst sich geführet (nach dem Aufang zur Natur), als in den Urstand des spiritualischen Lebens: so sasser sich wieder in sich mit der Lust der Freiheit, von der Angst stei zu sein; das ist, er sasset dem Ungrund, als die Aemperatur der göttlichen Lust und Weisheit in sich, welche also lieblich, sanst und sieste ist; und in dieser Insassung geschieht in der Angst der große Schrack, da die Pein vor der großen Sanstmuth erschrickt, und in sich ersinkt als ein Zittern, davon das Sistleden in der Natur seinen Grund von Ansang hat. Denn im Schracke ist der Aod, und im Schrack sasser sich die herbigkeit in Wesen, als in ein mercurtalisch Seistwasser, aus welchem in der Impression, im Ansange der Schöpfung der Erde, Steine, Wetalle und das mercurtalische, susphurische Wasser erdoren worden, daraus Westelle und Steine ihren Urstand baben.
- 15. Dieser Schrack macht in ben brei ersten, als in herbe, Bitter und Angik, nach ber finstern Impression in sich bas feindliche, schreckliche Leben bes Grimmes ober Jornes Gottes, bes Fressens und Verzehrens; benn es ist bes Feuers Anzündung, als die Essenz ber Peinlichkeit ober Berzehrlichkeit des Feuers, und wird nach der sinstern Impression die Hölle ober Höhle genannt, als ein eigen in sich selber infassend peinlich Leben, das nur in sich selber empsindlich und offenbar ist, und gegen dem ganzen Ungrunde bistig eine verborgene Höhle genannt wird, welche im Lichte nicht offenbar ist, und doch eine Ursache des Lichtes Anzundung ist. Auf Art zu werstehen, wie die Nacht im Tage wohnet, und keines das andre ist.
- 16. So verstehet nun bes Feuers Angandung recht: es geschiehet burch eine Conjunction ber brei ersten, in ihrer Sinfassung in Geinum; und am andern Theil von ber tieblichen Freiheit bes Entis in ber Temperatur, ba Liebe und Born in einander geben. Denn gleich fo

man Baffer ins Feuer geußt, so ists ein Schrakt; also auch, wenn die Liebe in ben Born eingehet, so geschiehet auch ein Schrakt. In der Liebe ist der Schrakt ein Anfang des Bliges oder Glaftes, da sich die einige Liebe empfindlich macht, als majestätisch oder scheinend, als der Anfang der Freudenreich, auf Art wie das Licht im Feuerscheinend wird. Auch ist in der Liebe der Anfang der Schieblichkeit der Kräfte, das die Kräfte im Schrake ausdringend werden, davon der Ruch und Schmack der Unterschiede entstehet, und in den drei ersten wird die peinliche Ratnr des Feuers verstanden.

- 17. Denn (1) Derbe impresset und frisset, und (2) Bitter ist der Stachel des Webes, und (3) Angst ist nun der Tod und auch das neue Feuerleben, denn es ist die Mutter des Schwesels; und der Liebe Ens giebet der Angst, als der Schweselmutter eine Erquickung zum neuen Leben, aus welchem der Glanz des Feuers urständet. Denn wir sehen, daß das Licht sanst ist und das Feuer peinlich: also verstehen wir, daß des Lichtes Grund aus der Temperatur, als aus der Einigung aus dem Ungrunde der einigen Liebe, welche Gott heißt; urständet, und das Feuer aus dem suhrenden Wissen im Worte, aus der Scienz durch die Impression und Einsscheung in die drei ersten.
- 18. Im Lichte wird nun das Reich Sottes verstanden, als das Reich der Liebe; und im Feuer wird Gottes Starke und Allmacht verstanden, als das geistliche Kreaturleben; und in der Finsternis wird der Tob, Holle und Jorn Sottes, und das angstliche Giftleben verstanden, wie solches an Erde, Steinen, Metallen und Kreaturen ber außern geschaffenen Welt zu verstehen ist.
- 19. Und vermahne den Leser, nur den hohen übernatürlichen Sinn (da ich von Gott, und der Gebärung des Mysterii Magni rede) nicht irdisch ju verstehen: denn ich deute damit nur den Grund an, weraus das Irdische worden sei. Also muß ich jum öftern reden, daß es der Leser verstehet und ihm nachsinnet, und sich in den insnern Grund schwinget; denn ich muß dem Himmilichen öfters irdischen Namen geben um deswillen, daß das Irdische davon ausgessprochen worden.
- 20. In der Feuersanzundung lieget der ganze Grund aller Heimlichkeit, denn der Schrack der Anzundung heißet in der Nastur Sal Nitri, als eine Wurzel aller Sälze der Kräfte, eine Schiedslichkeit der Natur, da sich die Scienz in unendlich scheidet, und doch immerdar im Schracke, als ein Schrack der Scheidung im Wesen also bleibet. In des Feuers Anzundung (nach dem innern magisschen Feuer verstanden) macht sich der Geist Gottes webend, auf Art wie sich die Luft aus dem Feuer urständet. Denn allda urspfändet das einige Element, welches in der äußern Welt in vier Elemente sich ausgewickelt bat. Das versiehet also:

21. Im Blicke bes Feuers und Lichts ift die Scheidung; ber Geift scheibet sich über sich, verstehet in die feurische Scienz der Kräfte, benn er gehet aus dem Feuerschrade aus, als ein neu Leben, und ist doch kein neues Leben, sondern er hat nur also Natur angenommen. Und das Ens der Liebe bleibet in Mitten als ein Censtrum des Geistes stehen, und giebt aus sich ein Del, verstehet geistlich, in welchem das Licht lebet, denn es ist das Ens der feurischen Liebe. Aus diesem feurischen Ente der Liebe gehet mit dem Geiste über sich in die Hohe aus die Ainctur, als das Geistwasserien, die Kraft vom Feuer und Lichte, welches Name heißt Jungfrau Sophia. 4. Buch Esda. Kap. 14. B. 39 s.

22. Ihr lieben Weisen, ob ihr sie kennetet, gut ware es euch! Daffine Wasserlein ist die wahre Demuth, welche sich alsobald mit ber Temperatur transmutiret, und vom Lichte wieder eingezogen wird; benn es ist des Lichtes Seele nach der Liebe, und das Feuer ist der Mann als des Vaters Eigenschaft, nämlich die Feuerseele: und hierinnen liegen die beiden Tincturen, als Mann und Weib, die zwei Lieben, welche in der Temperatur gottlich sind, welche in Abam geschieden worden, als sich die Imagination aus der Tempes

rgtur auswendete, und in Chrifto wieder geeiniget worden.

23. D ihr lieben Beifen, verftehet biefen Sinn; benn es lies get allhie bas Perlein ber gangen Belt, ben Unferen genug verftan-

ben, und follen es nicht ben Thieren geben.

24. Die britte Scheidung aus dem Feuer kommt aus der Ertödtung bes Feuers, als aus dem Wesen der der ersten, aus dem Spiritu Sulphuris, Mercurii und Salis; und gebet als ein stumm, unfühlend Leben unter sich, und ist der Wassergeist, aus welchem das materialische Wasser der außern Welt seinen Anfang hat, darimnen die drei ersten mit ihrer Wirkung haben Metalle, Steine und Erden aus den Eigenschaften des Salnitri erboren: darinnen man doch auch das obere Wesen aus der Impression des Liebeentis versstehen soll, als in den edlen Metallen und Steinen. Dieser salnistrische Grund wird durch die Sonne ausgeschlossen, daß er ein wachsendes Leben hat, den Unsern allhie genug verstanden, denn er ist mit dem Fluche bedeckt; wir lassen uns billig an dem begnügen, was uns ewig erfreuet, und wollen dem Thier nicht einen Freudenassen einigagen, und doch hernach andeuten, was uns nützet.

25. Die vierte Scheidung gehet in die Finsternis, da auch alle Wesen innen liegen und webend sind, wie in der Lichtwelt und in der außern elementischen Welt; aber es gehet alles in die Phantasse, nach der Qualität Eigenschaft, davon wir allhie nichts weiter melben wollen, wegen des falschen Lichts, so darinnen verstanden wird, und auch der Menschen Verwegenheit halber. Jedoch wird dem schlichen Pharisch hiemit angedeutet, daß er keinen wahren Berstand von der Hölle und der Phantasse habe, was ihre Qualität und Kür-

haben sei, und worzu bas sei; fintemal außer Gott nichts ist, und boch außer Gott ist, aber nur in anderer Quaal, und ein ander Leben, auch ein ander Naturlicht, den Magis bewußt.

### Bon ber fünften Specie Ratura.

26. Die funfte Gestalt in der Scienz ist nun das wahre Liebe feuer, das sich in dem Lichte aus dem peinlichen Feuer scheibet, darinnen nun göttliche Liebe im Wesen verstanden wird: denn die Keiste scheiden sich im Feuerschracke, und werden in sich begierig, da man alle Art der drei ersten auch darinnen verstehet, aber nun nicht mehr in Peinlichseit, sondern in Freudenreich, und in ihrem Hunger oder Begierde, wie man es sehen möchte. Als, in der Scienz ziehen sie sich selber in Wesen, sie ziehen die Tinctur vom Feuer und Lichte, nämlich die Jungfrau Sophiam in sich, die ist ihre Speise, als nämlich die größte Sänste; das Wohlthun und Wohlschmecken, das sassel sich in der Begierde der drei ersten im Wesen, welches das Corpus der Tinctur heißt, als die göttliche Wesenheit, nämlich Shristi himmtlische Leiblichkeit.

27. Lieben Sohne, wo ihr es verstehet, da Christus Joh. 3, 13. saget, er ware vom himmel kommen und ware im himmel: diese Tinctur ist die Kraft des Sprechens im Worte, und das Wesen ist seine Insassung, da das Wort wesentlich wird; das Wesen ist das Seistwasser, davon Christus sagte, er wollte uns das zu trinken gesben, das wurde uns in einen Quellbruunen des ewigen Lebens quellen; die Tinctur wandelt es in geistlich Blut, benn sie ist ihre Seele, es ist Bater und Sohn, aus welchen der hellige Geist als

bie Rraft ausgebet.

28. D ihr lieben Sohne, so ihr dieses verstehet, so lasset es eurem Geiste nicht zu, sich darinnen in Freude zu erheben; sondern bieget ihn in die allergrößte Demuth vor Gott, und zeiget ihm seine noch Unwürdigkeit, daß er nicht damit in eigene Liebe und Willen sahre, wie Adam und Lucifer thaten, welche das Perlein in die Phantasse einsührten und sich vom Ganzen abbrachen. Bedenket wohl, in welcher schweren Herberge die Seele gesangen lieget. Der muth und nichts wollen als nur Gottes Erdarmen, ist denen, welche Jungfrau Sophiam erkannt haben, das Beste und Nützesse, das sie in Uedung nehmen sollen. Es ist ein Hohes, das euch Gott offenbaret; sehet wohl zu, was ihr thut, macht nicht einen sliegenden Lucifer daraus, oder es wird euch ewig reuen.

29. Diese funfte Gestalt hat alle Rrafte ber gottlichen Beisheit in sich und ist bas Centrum, barinnen fich Gott ber Bater in seinem Sohne burchs sprechenbe Bort offenbaret. Es ist ber Stock bes Gewächses bes ewigen Lebens, item, ber geistlichen Areaturen, eine Speise ber seurischen Seelen, sowohl ber Engel, und was man nicht aussprechen kann; benn es ift die ewige immerwährende Offenbarung ber breieinigen Gottheit, da alle Eigenschaften der heiligen Weisheit, in sensualischer Art, innen qualificiren als ein Geschmack, Ruch, und in einander inne qualificirendes Leben des Liebeseurs, und heist die Kraft der Herrlichkeit Gottes, welche sich mitten in der Creation in alle geschaffene Dinge bat ausgegossen, und lieget in jedem Dinge nach des Dinges Eigenschaft im Centro verdorgen, als eine Tinctur in dem lebendigen Corpore, aus welcher Scienz alle Dinge wachsen und blüben, und ihre Früchte geben; welche Kraft in der Quinta Essentia innen lieget und eine Cura der Krankheiten ist.

30. So die vier Elemente mogen in die Temperatur gesetzt werden, so ist das herrliche Perlein in seiner Wirkung offenhar; aber der Fluch des Borns Gottes halt es wegen der Menschen Unwurdigkeit in sich gefangen, den Medicis wohl verstanden.

#### Bon ber fechsten Specie ber Ratur.

31. Die sechste Gestalt in ber Scienz ist in ber gottlichen Kraft bas Sprechen, als der gottliche Mund, der Schall der Krafte, da sich der heltige Geist in der Liebeinfassung lautbarlich aus der ingefasten Kraft aussuhret, als uns am Bilde Gottes am Menschen, in seiner Rede zu verstehen ist. Also ist auch ein sensuellich, wirkend Sprechen in der gottlichen Kraft in der Temperatur, welches wirkende Sprechen in den fünf Sensibus recht verstanden wird als ein geistlich Sehen, Hören, Riechen, Schmecken und Fühlen, da die Offenbarung der Krafte in einander wirken, welch Geswirke der Geist in einen lautbaren Hall ausspricht, wie am Menschen zu verstehen ist, sowohl auch an dem ausgesprochenen Wort in den geschaffenen Kreaturen, den Lebhaften, auch in den stummen Wachsend, und bergleichen.

32. Denn allba wird verstanden, wie sich die geistliche Welt, als der geistliche Hall, mit in der Schöpfung hat eingegeben, davon der Schall aller Wesen urständet, welcher in der Materie eine mercurialische Kraft, aus der feurischen Hätte genannt wird, darinnen die andern Krafte ihre Mitwirkung haben und geben, daß es ein Klang oder Sang wird, wie an den Lebhasten zu erkennen ist, in den Stummen aber ein Klang ist; und wie man an einem Saitenspiel siehet, wie alle Melodeien in einander in einem einigen Werte liegen, welche der Berstand kann bervordringen.

33. Mehr ift uns in der sechsten Gestalt der wahre Berftand ber Sensuum zu verstehen, benn wenn sich der Geist aus den Gie genschaften hat ausgeführet, so ist er wieder in der Temperatur, und hat alle Eigenschaften in ihm; wessen das Corpus eine wesentliche Kraft ist, bessen ist der Seist eine sliegende Kraft, als eine sinnliche, in welcher das Semuth verstanden wird, daraus die Sinne urstanden; denn der Biele der unendlichen Eigenschaften aus dem Feuerschrade, darum haben sie beide Centra, als Gottes Liebe und Jorn, in sich. Weit sie in der Lemperatur stehen, so sind sierer seider schwingen, sich selber in Eigenschaften zu siegene Proda ihrer seiber schwingen, sich selber in Eigenschaften zu sinden, und seiben zu erkennen, so ist die Lüge geboren, das sie von eigenem Wissen reden, und die andern Eigenschaften sallschaft und verachten, und führen sich alsobald in eigene Lust, in welcher der schwere Fall Abams und Lucisers und zu erkennen ist.

34. Denn Abam war in die Temperatur mit ben Eigenschaften geseht: aber seine Scienz führete sich in die Bertheilung, in falssige Lust, burch bes Teufels Inficirma und sein Einhalten ober Einzeben; in welchem Einreben die Lust sich in der Aemperatur erhub, und in die Biele der Sigenschaften einführete, als eine jede Sigens

schaft in eine Selbbeit.

35. Denn die Seele wollte ichmeden, wie es fcmedte, wenn die Temperatur aus einander ginge, als namlich, wie die hise und Salte, bargu Troden und Nag, Sart und Beich, Serbe, Suga, Bitter und Sauer, und also fort alle Gigenschaften schmedten in ber Unterschiedlichkeit, welches boch Gott ihm verbot, nicht ju effent von biefem Gemachfe, bas ift, von ber Offenbarung ber Erkenntnif Bofes und Gutes, in welchem Schmade etft ber feurige Sunger entstund, bag bie Lebensgeftaltniffe bas Manna, als Gottes Brot aus der Liebe Befen verloren und nicht mehr fcmeden toniten, wie es in ber Temperatur in einem einigen Willen war; bavon bie Le benegeftaltniffe alfobalb fich in einen großen Sunger infaffeten, und Die Biele ber Eigenschaften fich impreffeten, baburch bie Grobbeit bes Fleifches entftund, und die viehische Begierbe, in ber Bielheit ber Scieng, ber Eigenschaften ber Rrafte, in ibm offenbar worben, und auch auhand bie gertheilten Eigenschaften im Spiritu Munbi in ibn einbrungen, als Sige und Ralte, auch bas bitterfrachlichte Webe ibn rubrte, welches alles in ber Temperatur nicht batte fein mogen, bas von ihm auch zuhand Rrantheiten im Fleische enftunden, benn bie Eigenschaften maren in ben Streit und Bibermillen tommen.

36. Sobald sich nun iso eine über die andre erhebet, ober burch etwas angegündet wird, daß sie sich in die Hohe schwinget in der Qualificirung, so ist es den andern ein seindlicher Widerwille, bavon entstehet Webe und Krankheit; denn der Streit führet sich alsodald in die drei ersten ein, da sich alsdam die Aurda erbieret, und des Todes Kammer auswedt, daß die Gistquaal das Regiment

bekommt. Und das ift eben ber schwere Kall Abams.

## Bon ber fiebenten Specie Ratura.

37. Die siebente Sestalt in der Scienz ist in der gottlichen Rraft das ingefaste Wesen aller Rrafte, da sich der Schall, als das sprechende Wort, in der Scienz in Wesen sasset, als ein Wesen, darinnen sich der Schall zur Lautdarkeit sasset, die fünste Einsassung mit der Liebe, als in der fünsten Gestalt, ift ganz geistlich, als nämlich die allerlauterste Wesenheit; diese siedente aber ist eine Infassung aller Sigenschaften und heißet billig die ganze Natur, oder das geformte Wort, das ausgesprochene Wort, als nämlich der innere gottliche himmel, welcher ungeschaffen ist, sondern mit in der göttlichen wirklichen Geburt der Temperatur inne stehet, und heißet das Paradeis, als ein grünend Wesen der gesasten wirklichen göttlichen Krafte, da man die wachsende Seele inne verstehet, auf Art wie die Scienz sich aus der Erde durch der Sonne Begierde in ein Gewächs des Holzes, Krauter und Grases zeucht; denn die Scienz der Erde hat auch ihren Urstand daher.

38. Denn als Gott bie geistliche Welt nach allen Eigenschaften in ein außerlich Wesen einsuhrete, so blieb bas Innere im Aeußern: als namlich bas Aeußere als ein Geschöpf; bas Innere aber als ein gebarenbes Wesen: und berentwegen sehen wir die Welt nur halb, benn bas Paradies (als die innere Welt), welches in Abams Unschuld durch die außere Erde mit ausgrünete, haben wir verloren.

39. Mehrers ift uns zu verfteben, bag bie fieben Tage mit ibren Namen aus biefen fieben Geftalten urftanben, als namlich alle fieben aus einem Ginigen, welcher war ber Unfang bes Dofterii Magni; und ber flebente ift ber Rubetag, barinnen bas wir tenbe Leben ber feche Eigenschaften innen rubet: und ift eben bie Temperatur im Befen, da bas wirkende Leben ber gottlichen Rrafte innen rubet. Darum befahl Gott in bemfelben ju ruben, benn es ift bas mahre Bild Gottes, ba fich Gott barinnen in ein emig Wefen von Ewigkeit immerbar gebilbet. Und fo wir boch feben wollten, fo ift er Chriftus, namlich ber rechte, in Abam gefchaffene Menfc, welcher fiel und fich in ben feche Tagewerten mit ber Scieng in Unruhe einführte, und bie finftere Welt erwedte, und emporfuhtte, welche Gott mit feiner bochften Liebetinctur, in bem Namen Jefus, in bem Menfchen wieder tingirte und in ben ewigen Sabbat ber Ruhe einführte.

40. Diefes find also die sieben Eigenschaften ber ewigen und zeitlichen Natur, als nach der Ewigkeit geistlich, und in heller, tryftallinischer, burchscheinender Wesenheit, also zu gleichen; und nach der außern geschaffnen Welt, in bose und gut unter einander im Exceite, zu dem Ende also worden, daß sich die inneren, geistlicken Rrafte durch die streitende Scienz, in kreaturliche Formen und Geburten einsuhreten, daß die gottliche Weisheit, in Wundern der Fors

mungen, in mancherlei Leben offenbar wurde: benn in ber Temperatur mag teine Kreatur geboren werden, benn sie ist der einige Gott; aber im Ausgange der Scienz des einigen Willens, indem er sich in Particular scheibet, so mag eine Kreatur, als ein Bild des geformten Wortes, urständen.

Das 4. Kapitel. LIFORY

#### Bom Urstande ber Creation.

Shuftiger Lefer, ich vermahne bich, fei ein Menich, und nicht ein unvernünftig Thier, und laß bich der Sophisten Geschwat nicht irren mit ihrem Ralberverstande, die ba nicht wiffen, was fie schwaten, welche nur zanken und beißen, wiffen und versteben aber nicht, was

fie geilen, und haben teinen Grund im Genfu.

2. Las bich auch nicht irren biese Feber, ober hand ber Feber: ber Hochste hat sie also geschniget, und seinen Obem darein geblasen, beshalben wir ein solches wohl wissen und erkennen, und nicht aus Wahn von anderer hand, ober durch aftralische Einfätte, als wir beschuldiget werden. Und ist eine Pforte in Ternario Sancto ausgesthan, zu sehen und zu wissen, was der Herr, zu dieser Zeit in den Menschen wissen will, auf daß der Streit ein Ende nehme, daß wan nicht mehr um Gott zanke: darum so offenbaret er sich felber, und das soll und kein Wunder sein; sondern wir sollen selber dasselbe Wunder sein, das er mit Erstüllung der Zeit geboren hat, so wir und erkennen, was wir sind, und vom Streite ausgehen in die Temperatur des einigen Willens, und uns unter einander lieben.

3. Die gange Creation, beibes ber emigen und auch ber geite lichen Rreaturen und Wefen, ftebet in bem Worte gottlicher Rraft.

4. Die Ewigen urständen aus der Scienz des Sprechens, und aus dem einigen Willen des Ungrundes, welcher mit dem Borte des Sprechens mit der Scienz fich hat in Particular eingeführet.

5. Und die Zeitlichen urständen in dem ausgesprochenen Worte, als in einer Bilblichkeit der Ewigen, da sich das ausgesprochene Wort in seiner Substanz, in einen außerlichen Spiegel, zu seiner Beschausichkeit wieder eingeführet hat.

6. Der Scienz Austheilung aus bem Ungrund in den Grund, mit ber Einführung bes sprechenden Worts, in ein Wiederaussprechen bes Wesens aller Wesen, zu und in Bosen und Guten, ftebet also: Es gebaten fich brei Principia in dem Wesen aller Befen,

ba je eines bes anbern Urfach ift, barinnen man auch breierlei Lebem verftehet, als brei Unterfchiebe gottlicher Offenbarung.

7. Erflich bie wahre Gottheit in fich felber in Dreffaltialeit, in ber Scienz bes Ungrundes im einigen Billen, ba Gott Gott gebieret, als namlich ber einige Bille, ber no in bie Dreibeit eine führet, ber ift tein Drincipium: benn es ift nichts vor ibm, fo fann er auch teinen Unfang von Etwas haben; fonbern er ift felber fein Anfang, bas Nichts, und auch fein Gmas.

8. Aber im Borte ber einigen gottlichen Rraft, ba fic bie einige Scienz ber Bebarung ber Dreiheit aus fich felber aushaucht, allba urftanbete ber Unfang bee erften Principit, und boch nicht im' Grunde bes Sprechens, als ber Dreiheit, fonbern in ber Raffung ber Unterschiedlichkeit, ba fich bie Unterschiedlichkeit in Ratur infaffet. gur Empfinblichteit und Beweglichfeit, ba fich bie Empfinblichfeit in zwei Wefen fcheibet, ale in ben Grimm, nach ber Impression in ber Finfternif in ein talt peinlich Feuer, barinnen die Sige urftanbet, ba verftebet man bas erfte- Principium in ber Feuerwurzel. melde ift bas Centrum ber Ratur.

9. Und bas anbre Principium verftebet man in ber Scheibung bes Feuers, ba fich bie gottliche Scienz im Fener int Licht icheibet. allba fle fich hat in Ratur und Befen eingeführet, jur Offenbarung ber gottlichen Freubenreich, ba bas Wort ber Rrafte in einer wird lichen Gebarung inne ftehet, ba bas Mens im Ens wirtet; alba ift bie Scheidung zwifchen zweien Principien, ba fich Gott nach beut erften einen gornigen, eiferigen Gott und ein vergebrend Reuer nennet : und nach bem anbern einen lieben, barmbergigen Gott, ber nicht bas Bofe will ober wollen tann.

10. Das britte Principium wird in ben fleben Tagemerten verftanden, allba fich die fieben Gigenschaften ber Ratur in ber fiebenten in ein Befen gur Saflichkeit eingeführet; welch Befen in fich felber heilig, rein und gut ift, und ber ewige, ungefchaffene himmel beifet, als die Statte Gottes, ober bas Reich Gottes; item. Darabeis, bas reine Element, bas gottliche Ens, ober wie man es nach feiner Eigenschaft etwan nennen mochte.

11. Daffelbe einige Befen bes gottlichen Gewirkes, welches von Ewigfeit je gewesen ift, hat Gott mit ber Scieng feines uns grundlichen Willens gefaffet und beweget, und in bas Bort feines Sprechens ingefaffet, und aus bem erften Principlo ber peinlichen, finftern Reuerwelt, und aus ber beiligen lichtflammenben Liebewelt ausgesprochen, als eine Fürmobelung ber innern geiftlichen Belt.

12. Und bas ift nun bie außere fichtbare Welt mit Sternet und Elementen, boch nicht zu verfteben, bag es vorbin fei in einem greiflichen Befen im Unterfchiebe gewesen: es ift bas Dofterium Magnum gewefen, ba alle Dinge in ber Weisheit, in geiftlicher Room in ber Scienz bes Reners und Lichts, in einem ringenben

Liefesplet gestanden ist; nicht in treatlutichen Gestern, sondern in ber Seienz solcher Inmodelung, da die Weisheit also mit sich selber in der Kraft gespielet hat. Diesesde Inmodelung hat der einige Wille ins Wort gesaffet, und die Scienz ans dem einigen Willen frei geben lassen, daß sich eine jede Kraft in der Scheidung im eingenen Willen, in der freigelassenen Scienz in eine Form einstitter nach ibrer Sigensschaft.

13. Solches hat bas gottliche Schuf, als die Begierde ber ewigen Natur, welche bas Fiat ber Krafte heißt, eingefasset, als in eine Compaction ber Eigenschaften. So spricht nun Moses, Gott habe im Unfang, als in derselben Infassung Mysterii Magni, himmet und Erbe geschaffen, und gesaget, es sollen allerlei Krea-

turen bervorgeben, ein jebes nach feiner Eigenschaft.

14. Das ift uns nun zu verstehen, baß in bem Berbo Blat ist das Mosterium Magnum gesaffet worden, in ein Wesen, als aus dem innern geststlichen Wesen in ein greisliches, und in der Begreislicheit ist die Scienz des Lebens gelegen, und solches in zwo Sigenschaften, als in einer mentalischen und entalischen: das ist in einer recht lebendigen, aus dem Grunde der Ewigkeit, welche sie weiner über Weisheit des Worts und in einer ausgrünenden, aus des Wesens selcheitenen, in sich erdorner Scienz, welche das Wachsthum ist, darinnen das wachsende Leben stehet, als das stumme Leben.

15. Aus biefem Mosterio ist anfänglich die Quinta Essentia, ats das Ens des Wortes, offenbar und wesentlich worden, an welscher nun alle drei Principia gehangen sind, da sich dann das Wesen hat geschieden, als nämlich das Geistliche in geistlich Wesen, und das Seumme in stumm Wesen, als da sind Erde, Steine, Metall

und bas materialifde Baffer.

16. Die brei erften haben fich erftlich gefaßt in ein geiftlich Welen, als in himmel, Feuer und Luft; benn Mofes faget: Im Anfang thuf Gott himmel und Erbe. Das Wort himmel begreift bas geiftliche Element, als die geiftliche Oberwelt, mit ber Wirkung ber vier Chemente, ba fich bas einige Clement hat ausgewickelt mit ber Eigenschaft ber brei erften, barinnen bie Ratur in ihren fieben Geftalten innen lieget: baffelbe geiftliche hat von fich ausgeftoffen bas grobe gefatte ftunme Befen, als bie Materiam ber Erbe und mas barinnen begriffen ift, nach und aus Eigenschaft ber fieben Befatten ber Ratur und ihrer Bustheilung, ba fich benn eine jebe Geftalt mit ihrer Austheilung ober Bielfaltigung hat in Befen eingeführet, wie man bas an bem machfenben Beifte fiehet, welcher aus bem falnitrifchen Sube ber beiben Feuer, bie Scieng jeber Eigenfcaft aus fich in bie Sohe ausführet in bie Begierbe bes obern Beiftliebens, von welchem benn auch die Erbe Rraft empfahet. In welcher obern und untern Rraft fich ber Erbe Scieng in ein Gewachs einfibret, welche Sewächse die Sonne mit ihrem Lichtsmer anzündet, daß Frucht damus wächst, auf Art wie die innere magische Sonne des Lichtes Gottes die innere Natur anzündet, darinnen das Paradeis wachsend und grünend stehet: verstehet in der Temperatur des ewigen Clements, welches dem Irdischen verborgen ist. In einer Summa wollen wir dem Leser andeuten, was das Wesen aller Wesen ist.

17. Die innere heilige geistliche Welt ist bas aussprechende Wort Gottes, welches sich in Wesen und Wirkung einführet, nach Liebe und Born, da man in der Impression der Finsternis das Bose verstehet, und ist doch in Gott nicht bose; sondern nur in seiner eigenen Fassung der Gelbheit, als in einer Kreatur, und da es doch auch gut ist, so fern nur die Kreatur in der Lemperatur innen

ftebet.

18. Und in der Fassung des Lichts verstehet man das Reich, als den offenbaren Gott mit seiner wirklichen Kraft, welche sich in der seurenden Natur in ein lautdar Wort fasset zur göttlichen Offenbarung im heiligen Geiste. Dasselbe wirkende Wort aus allen Reckten, aus Gutem und Bosem, als aus dem Lichts und Liebesseuer, und aus dem peinlichen und finstern Naturseuer, welches in der Ewigkeit in einem wirklichen Wesen in zweien Principiis, als in Licht und Finsterniß gestanden, hat sich ausgesprochen in eine Zeit, und geführet in ein Wesen eines Ansanges und Endes, und gebilbet in die Creation zu seiner Selbstoffenbarung.

19. Das ist, biese außere Welt mit ihren heeren und alle bem mas barinnen lebet und webet, das ist geschlossen in eine Zeit eines Uhrwerts, das läuft nun von seinem Anfange immerdar wieder zum Ende, als wieder in das erste, daraus es gegangen ist: und das ist zu dem Ende also offendar worden, auf daß das ewige Wort in seiner wirklichen Kraft treatürlich und bildlich sei, daß gleichwie siche von Ewizseit in der Weisheit geformiret und gebildet hat, also auch in einem Particularleben gebildet sei, zur herrlichseit und Freude des

beiligen Beiftes, im Borte bes Lebens in ibm felber.

20. Und barum hat Gott in ber ewigen Scienz bes ewigen ungründlichen Willens Engel geschaffen aus beiben Feuern, als aus bem Feuer ber Natur und aus bem Feuer ber Liebe; wiewohl bas Liebefeuer teine Areatur geben mag, sondern es wohnet in der Areatur, und erfüllet sie wie die Sonne die Welt, oder die Natur in der Beit der Welt, auf daß der heilige Geist also ein Freudenspiel in sich selber habe.

21. Und follet une von ben Engeln recht und mohl verfieben, benn allbie lieget ber Grund, barum bie Frage megen ber Snaben-

wahl gehandelt wird, barinnen die Bernunft irre lauft.

22. Die heilige Schrift nennet die Engel Feuer- und Lichtstammen, Pf. 104, 4. und auch dienstbare Geifter, Bebr. 1, 7. bem ift also: und ob fie wohl ihre hochfarstliche Regimente haben, so sind sie boch allesammt nut ein zugerichtetes Instrument des einigen Geistes Gottes in seiner Freude, welche er mit ihnen offenbaret,

benn er offenbaret fich felber burch fie.

23. Ihre Subfanz und Welen, so viel sie ein Eigenthum sind und Kreaturen genannt werden, ist eine Infassung der ewigen Natur, welche ohne Ansang in gottlicher Wirkung, zu seiner Selbstsoffenbarung, in der ewigen Gebarerin stehet. Verstehet, nach der Kreatur sind sie der ewigen Natur aller sieden Gestalten, und in großer Unterschiedlichkeit der Krafte, auf Art wie sich die drei ersten in der Natur in unendliche Unterschiede einführen und formen; also ist auch ihre Kreatur in vielen Genschaften zu verstehen, ein jeder in seiner Eigenschaft.

24. Und find uns vornehmlich sieben hohe fürstliche Regimente in dreien Hierarchien zu verstehen, nach dem Quellbrunn der sieben Eigenschaften der Ratur, da sich denn eine jede Gestalt der ewigen Natur in einen Ahron gefasset, als zu einem Regiment, darinne die Unterschiede verstanden werden, auch der Wille des Gehorsams

gegen ben Thronfürften.

25. Dieses haben sie in Verwaltung als Kreaturen gottlicher Saben, ba ihnen Gott bas Wesen (bessen sie ein Bilb sind) zum Besis hat gegeben, darin sie wohnen, welches ist die heilige geistliche Kraft der Welt, der Temperatur. Ihr allerinnerlichster Grund, welcher aus gottlicher Eigenschaft von Swigkeit urständet, ist der einige Wille des Ungrundes in Grund; also urständen sie nach dem Ansange zur Natur aus der Scienz des freien Willens, aus welchem und in welchem freien Willen Gott sein Wort gedieret. Derselbe freie Wille hat sich in der Naturgeburt, als im ersten Principio des Feuers Anzündung, in Schiedlichkeit eingesühret, und aus dersselben Schiedlichkeit im Urstande des Feuers sind die Engel im freien Willen (als ein Particular des ungründlichen freien Willens) einz geführet worden, sich mit dem freien Willen in das erste oder anz dere Principium einzuwenden und zu offenbaren

26. Gleichwie Gott kelber in demselben freien Willen frei und alles ift, und sich im kelben freien Willen in der Natur im Feuer, Licht und Kinsterniß, in Pein und Quaal, sowohl in Liebe und Freude einsuhretz also auch hat das Particular Macht, aus dem ganzen freien Willen sich in kreatlusiche Eigenschaft einzusübern in den dreien hierarchien oder Principien, wie sie wollen. Als, die Scienz mag sich in den derem hierarchien fassen und offenbaren, worinnen sie Gewalt hat, gleichwie die göttliche Scienz sich in Wesen und Wirkung hat eins geführet, als ein Theil im feurischen nach der Kaltez das andre im feurischen nach der Natur Seldheit, das vierte in Phantasie, als in ein Spiel der Natur Seldheit, das wierte in Phantasie, als in ein Spiel der Natur Seldheit, da sie mit sich selber in der Ungleichheit spielet in den Eigenschaften.

27. Die brei Dierarchien find uns in breien Brinciplen au verfteben, ale in breierlei Naturlicht. Die erfte Bierarchie ftebet im Befen bes ewigen Baters Eigenschaft, nach bem Reuer ber Starte, als in ber Feuerstinctur, im Befen ber Ratur. Die anbere Diergrebie ftebet in ber Lichtfeuerstinctur, nach bes Sohnes Eigenschaft in ber ewigen Ratur, und ift die beiligfte. Die britte Diergrobie flebet in ber Ratur Gelbheit, als ba fle in ben Gigenschaften gegen einander fpielet wie bie vier Glemente in ber Sterne Rraft fpielen: und biefe ift nach bem Centro ber Finfternig offenbar, und fie hat auch ein Raturlicht in fich, als ben talten und hitigen Reuerblit ober Blid, barinnen bie Bermanblung verftanden wird, als ba fich die Kreatur mas balb in diese ober andere Korm verwandeln, und wird in ber Natur bie falfche Ragia genannt; in welche hierarchiam Kurft Lucifer fich gewenbet bat, und fich aus ber Temperatur mit ber Scieng ausgeben, beffen Reich eine Soble ober Solle genannt wird, barum bag es in fich selber in der Ainfternif mobnet und ein falfc Licht bat, bas nicht in ber Temperatur innen ftebet, fonbern fuhret eine Luft und Begierbe ober Phantafie bes Bauens und Berbrechens, ba ist eine Geftaltnig formiret und gar balb nach ben ringenben Geftaltniffen ber Ratur wieber gerbroden und in ein anders gewandelt wird: welch Reich mit im Loce biefer Belt, im Gefchopfe im Regiment ftebet, zwar nicht nach ben vier Elementen und bem Beftirne, aber boch barinnen verborgen und fich mit in die Geschopfe einbringend, barin die Teufel und Beifter ber Phantafie in ben vier Elementen wohnen.

28. Wenn bie Sonne und bas Waffer follten aufhören, fo ware baffelbe Reich offenbar: es bilbet sich mit in etliche Semachfe, item in Metallen, welche nicht fir sind und im Feuer bestehen; item in Kräuter, Bäume und Kreaturen, barinnen die falsche Magia ber Zauberei verstanden wird, und barinnen Christus den Zeufel

einen Furften biefer Welt nennet.

29. Denn da er aus dem Licht verstoßen ward, siel er in das Reich der Phantasie, ins Centrum der Natur, außer der Temperatur in die Finsterniß, da er ihm mag ein falsch Licht, aus dem hibigen und kalten Feuer, durch die Scienz der Macht der Ewigkeit eröffnen. Denn das ist Lucifers Fall, daß er mit eigenem Willem das Reich der Phantasie in seiner Areaturi offenbarte, daß er den ewigen Willen aus der Temperatur in die Zettrennung, als in die Ungleichheit der Phantasie, einführte, welche Phantasie ihn auch zuhand sing, und darein in eine unertoschliche, kalte und hitige Feuerquaal, in die Widerwartigkeit der Gestaltnisse, einführte.

30. Denn ber Grimm ber ewigen Natur, welcher Gottes Born heißt, offenbarte fich in ihnen, und führte ihren Willen in die Phantafie, und barin leben fle noch, und mogen nun anders nicht thun, als was der Phantafie Eigenschaft ift, namlich Rarrentei

etelben, sich verwandeln, das Wesen zerdrechen; item, in katter und bitiger Feuersmacht sich erheben, einen Willen in sich saffen über die Hierarchien Gottes, der heiligen Engel, auszusahren, sich in prächtiger Feuersmacht nach dem ersten Principio, in ihrem Grimme sehen zu lassen; ihr Wille ist eine lautere Hoffart, item ein Gelz zur Bielheit der Eigenschaften, ein stachlichter Neid aus dem bittern Webe, ein Jorn aus dem Feuer, ein Berzweiseln aus der Angst.

31. In Summa, wie die brei ersten, als namlich der Spieletus der Natur im geistlichen Sulphure, Sale und Mercurio ift, atso ist auch ihr Gemuth, barans die Sinne kommen. Berstehet, wie die drei ersten außer dem Lichte Gottes in ihrem Urftande sind, also ist auch der Teusel in seinem Willen und Gemuthe: denn seine Erhebung war nach dem ersten Principio, daß er möchte ein Herr aber und in allem Wesen, auch über alle englische Heere sein. Und darum wandte er sich von der Demuth der Liebe ab, und wollte in Feuersmacht darinnen herrschen, welche ihn aus sich ausgespelet, und sich zu einem Richter geseht und ihm die göttliche Ges

walt genommen bat.

!

i

ı

32. Und wegen biefer Erhebung ift uns ju betrachten und hoch ertenntlich; bieweil bie Engel vor der Beit bes britten Principli, in ber erften gottlichen Bewegung, gefchaffen worben, wie fich bas Reich ber Phantafie im Grimme ber Natur fo gewaltig beweget, geimpreffet und gefaffet hat, in welcher gaffung die Erbe und Steine ihren Urftand genommen haben: nicht bag fie bie Teufel geurfacht haben, fondern fie haben bie Mutter, ber Ratur, ale namlich ben Geimm Gottes, geurfachet, bag er ihnen bas Befen hat in eine Compaction verschloffen und in einen Rlumpen gebracht, weil ffe wollten ihre Sautelei in ber Matrir Natura treiben. Daffelbe ift ibnen nun entgogen, bag fie nun muffen im fpiritualifchen Grunbe, in berfelben Mutter ber Phantafie, gefangen liegen; und find bie armfien Rreaturen, benn fie haben Gott und fein Wefen verloren. Der da gar ju reich fein wollte, ber marb arm: in ber Demuth batte er alles gehabt und mit Gott gemirtet, aber in ber Gelbheit tft er narrifch, auf bag erkannt werbe, mas Thorheit ober Beisheit fei; alfo hat ibn Gott in feinem eigenen Willen, burch fein eigen Erheben, in die Thorheit gefchloffen, als in eine ewige Gefangnif

33. So spricht die Vernunft: Es ift Gottes Wille gewesen, auf daß seine Weisheit von der Thorheit unterschieden wurde, und daß verstanden werde, was Weisheit oder Thorheit sei; sonst wüste man nicht, was Weisheit ware; darum hat ihn Gott fallen lassen, und verstockt, daß er es hat thun mussen, sonst ware es nicht gesschen. Also weit tommt die Bernunft, und mehr verstehet sie nicht.

34. Antwort: Als sich ber Ungrund mit dem einigen Willen in eine feurische Scheidung eingeführet, ba ward die Scienz im Feuer in ber Scheidung frei: ba scheidete sich eine jede Scienz in

der Absteng in ihren eigenen Willen; und die Biele ber Willen wurden alle in die Temperatur gestellet, und hatten an sich hangen die drei Hierarchien (Licht, Feuer, Finsternis), da mochte sich ein jedes Heer, mit Einfassung seiner Areatur, in diesen drei ersten in eine Hierarchiam einschhren, wie es wollte; und das dies made set, ift offendar an dem, denn die Teufel waren im Urstande Engel, und stunden in der Temperatur im freien Willen: nun mochten sie sich wenden, wohin sie wollten, dahin sollten sie bestättiget werden.

35. Sprichst du: nein, Gott machte mit ihnen, was er wollte. Antwort: Go verstehe es nur recht; die Scienz ist Sottes ewiger ungrundlicher Wille selber, welcher sich hat in Natur und Kreatur eingeführet: allein in der Scienz der Kreatur entstund der Wille, sich in die Phantasie, als ins Centrum zum Feuerleben, einzusühren, und darauf folgte die Bestättigung und Scheidung, auch die Ausstobung aus der Lemperatur in den Quaal, darein sich die Scienz

mit bem freien Billen gemanbt batte.

36. Dieselbe hirarchte ber Finsternis und ber Phantasie nahm benselben Willen an, und bestättigte ihn in ihr: also ward aus einem Engel ein Teusel; als ein Fürst im Grimme Gottes, alba innen ist er gut; ben wie Gottes Jorn ist, also ist auch sein ingesborner Ahronfürst, er ist und bleibt ewig ein Fürst mit seinen Legioenen, aber nur im Reiche ber Phantasie. Denn wie das Reich berzselben Kräfte in sich ist, also ist auch sein ingeborner Fürst; bes grimmen Reiches Quaal ist die Mutter seiner Selbheit, als sein Gott, er muß nun thun, was sein Gott will, und also ist er ein Feind bes Guten, benn die Liebe ist sein Gift und Töbten: und wenn er gleich in heiliger Kraft im Lichte sase, so zöge er doch nur Giftquaal in sich, benn sie ware sein Leben und Natur. Gleich als ob man eine Kröte in eine Zuderbüchse setze, so zöge sie boch nur Gift daraus, und vergistete den Zuder.

37. So spricht nun die Bernunft: Hatte ihm Gott seine Liebe wieder eingegossen, so ware er wieder ein Engel worden; darum lieget es an Gottes Fursat. Antwort: Hore, Bernunft: siehe eine Distel oder Nessel an, auf welche die Sonne einen ganzen Tag scheinet, und mit ihrer Kraft sich in dieselbe auch eindringet und ihr gar gern ihre Liebestrahlen in ihr stachschtes Ens eingiebet; diese Distel freuet sich auch in der Sonne Ente, aber sie wächset dardurch nur in eine Distel desto stachsichter, sie wird dadurch nur stölzer. Also auch mit dem Teusel zu verstehen wäre: ob ihm gleich Gott hatte seine Liebe eingegossen, so hatte sich aber die Scienz des ungründlichen Willens in Distelart eingeführet, nämlich der ewige Wille, welcher außer Grund und Stätte in sich selber ein Wille ift,

welchen nichts brechen mag.

38. Und ift une boch nicht zu verstehen, baf es ber Wille bes angrundes gethan bat: benn berfelbe ift weber bofe-noch gut,- fone

bern ift blog ein Bille, bas ift, eine Scienz ohne Berftanb gu Etwas ober in Etwas, benn er ift nur ein Ding, und ift weber Begierbe noch Luft; fonbern er ift bas Ballen ober Bollen.

39. Gleichwie bie aufere Belt im Spiritu Dunbi auch einen Billen bat, ober wie bie Luft ein Ballen ift, und meber bofe noch gut: allein man verftebet, wie fich bie brei erften mit bem fenfuglifden Grunde barein einbringen und ben Willen in ihre Sabhaftigfeit einnehmen; und ba fie boch aus bemfelben Willen urftanben, noch bennoch faffen fie ihn in ihr Gigenthum.

40. Alfo auch in gleichem ift uns von ber Scieng, ale bes einigen ewigen Willens aus bem Ungrunde, ju verfteben, welcher aus bem emigen Ginen urftanbet, und fich mit in bie Rreatur ber Phantaffe, als in ben Grimm ber ewigen Ratur, jum Bofen bat einaegeben: berfelbe Bille ift nicht Urfach ber Phantafie, fonbern Die brei erften, barin bie Rreatur verftanden with, als bie Natur im ewigen Banbe, aus welcher und in welcher ber Berftand, fomohl -Die Phantaffe urftanbet, biefelbe ift Urfach bes Kalls. Denn ber ungrundliche Wille ift nicht bie Rregtur, benn er ift feine Bilbung, allein in ber emigen Ratur urftanbet bie Bilbung, und ber freaturliche Bille gum Etwas, ober gur Bielbeit.

41. Der ungrundtiche Wille ift Gottes, benn er ift in bem Einen, und ift boch nicht Gott: benn Gott wird allein verftanben in bem; ober wenn fich ber Bille bes Ungrundes in ein Centrum ber Dreiheit in ber Bebarung einschleuft, und in bie Luft ber Beis-

beit ausführet.

42. Aus bem Willen, barein fich bie Gottheit in bie Dreiheit fchleuft, ift auch ber Grund ber Ratur von Emigfeit geboren morben, benn ba ift tein Furfat, fonbern eine Geburt; Die ewige Geburt ift ber Furfat, ale bag Gott will Gott gebaren und burch Natur

offenbar.

43. Run fcbleuft fich bie Natur in eigenen Willen, als in ein peinlich und feindlich Leben; und baffelbe feindliche Leben ift bie Urfache bes Folls, benn es hat fich in ber Ratur Phantafie (ober Spiel ber Gebarung) eingegeben und fich jum guhrer ober herrn berfelben phantafieischen Ratur gemacht, und Die Phantafie bat baffelbe Leben in fich genommen und fich bemfelben Leben gang eine Itt ift nun die Phantafie und bas Leben Gin Ding worben, und hat ben Willen bes Ungrundes (als bie gottliche Scieng, barinnen fich Gott in Gott gebieret) in fich; aber in biefen eingeschloffenen Scienz gebieret fich Gott nicht; er gebieret fich wohl barinnen, aber er wird in ber Scieng, fo viel fie die Matur faffet und begreift, nicht offenbar: Gott ift unbeweglich und unwirkenb barinnen, er gebieret nicht barinnen einen Bater, Sobn, beiligen Beift und Beibheit, fonbern eine Phantafte, nach ber finftern Belt Gigenschaft. Gott ift mobl barinnen ein Gott, aber nur in fich

felber wohnend, nicht in ber Kreatur; sonbern im Ungrunde aufer ber Beweglichkeit, und außer dem Willen der Kreatur, und außer bem Leben der Kreatur.

44. So nun bie Reeatur etwas thut, fo thut es nicht Gott in bem Billen bes Ungrundes, welcher auch in ber Rreatur ift, fondern bas Leben, und bas Bollen bes Lebens ber Rreatur that es; als uns benn ju erkennen ift an bem Teufel. Ihn reuet es, baft er ein Teufel worden ift, bieweil er ein Engel mar. reuet ibn bas nicht in feines Lebens Willen nach ber Rreatur, fonbern nach bem Willen bes Ungrundes, barinnen ihm Gott alfo nabe ift, bafelbft ichamet er fic vor Gottes Beiligfeit, bag et ein beiliger Engel war und nun ein Teufel ift. Denn Die Scieng bes Ungrundes ichamet fich, bag ein folch Bild in ihrer Offenbarung an ihr ftehet, und bag fie im außern eine Phantafie ift; berfetbe Bille aber mag bie Phantafie nicht brechen, benn er ift nur Gines, und ift in fich teine Quaal, auch teine Empfindlichteit ber Phantaffe, fonbern er ift eine Scieng, barein bie Phantafie fich bilbet. Und biefelbe Phantafie nimmt nichts an fich als nur eine Gleichbeit: bie Gleichheit ift die Rraft ihres Lebens, tame aber mas anders barein, fo mußte bie Phantafie vergeben; alfo verginge auch bas mit, baraut fie geboren wirb, namlich bie Natur: und fo bie Natur verginge, fo mare bas Wort ber gottlichen Rraft nicht fprechend ober offenbar, und bliebe Gott verborgen.

45. Also verstehet, daß es alles ein unvermeiblich Ding sei, bag Gutes und Boses ift; benn in Gott ift alles gut, aber in ber Kreatur ist der Unterscheid: das Leben ber ewigen Kreatur ist in seinem Anfange gang frei gewesen, benn es ward in der Temperatur offenbar; als im himmel wurden die Engel geschaffen aus berselben Natur, Qualität und Sigenschaft; die finstere Welt mit dem Reiche der Phantasie, war darinnen, aber im himmel nicht offenbar; aber ber freie Wille in den gefallenen Engeln machte das in sich offenbar, denn er neigte sich in die Phantasie, also ergriff sie ihn auch

und ergab fich ihm in fein Leben.

46. Run ist dasselbe finstere Reich und die Phantafie, und bie Kreatur ber gefallenen Engel iso ganz Ein Ding, Ein Wille und Wesen: weil aber berselbe abtrunnige Wille nicht allein in der Phantasie wollte wohnen und regieren, sondern auch zugleich in der heiligen Kraft, darinnen er anfänglich stund: so stieß ihn die beilige Kraft (als die Scienz) im Lichte Gottes aus sich, und verdarg sich vor ihm. Das ist, der innere Himmel beschleußt ihn, daß er Gott nicht siehet, welches so viel gesaget ist, er stard am himmelreich, des guten Willens, und ist aniho in Gott gleichwie die Nacht im Tage ist, denn sie ist am Tage in der Sonne Glanz nicht offendar, und ist doch, wohnet aber nur in sich selber, wie Joh. 1, 6. stehet, das Licht scheitet in der Finsternis, und die Finsternis haben es

nicht begriffen. Also auch nunmehr vom Teufel und Gott zu verfleben ift, benn er ift in Gott, aber in ber gottlichen Racht (im Centre ber Ratur), mit Finfterniß in ber Effeng feines Lebens befcbloffen, und fubret ein magifch Feuerlicht vom Ens ber Ralte und Dige, ale ein fcredlich Licht vor unfern Mugen, ibm aber ift

es gut.

47. Die Schrift faget, ber Groffurft Dichael babe mit bem Drachen gestritten, und ber Drache habe nicht gesteget; Apol. 12, 7. 8. und an einem anbern Orte flebet: 3ch fabe benn Satan vom Simmel fallen als einen Blig. Lut. 10, 18. Diefer Fürft Die chael ift ein Thronengel, und bat in ber Rraft Chrifti, als im Worte ber beiligen Rraft, mit ihm geftritten, in welches Wort Abam geschaffen warb.

48. Daffelbe Wort ber Rraft wird in allen brei Principien verstanden, denn als Lucifer fiel und sich in bas Reich ber Phane taffe begab, fo verlor er bas Reich in heiliger Rraft, und marb ausgeftopen: und foldes gefchah von ber Engel Gefchafte, welche ibn. ale einen Abtrunnigen, burch gottliche Rraft ausfließen; und in berfelben Rraft (im Wort aus allen brei Principien) warb ber'

Menfc geschaffen.

49. 218 aber ben Menfchen bas Reich bes Grimmes übermaltigte und aus der Tempergtur ausstieß; so offenbarte fich ber bochfte Name ber Gottheit in ihm, als die allersußeste Rraft Jesu, welche bas Reich ber Phntafie und bes Grimmes übermanb, und mit ber bochften Liebe tingirte: und allda ward bem Teufel fein Reich und Gewalt in ber Rraft bes Menschen gerbrochen, und baber urftanbet ber Rame Christus.

# Das 5. Kapitel.

#### Bom Urstand bes Menfchen.

Bofes faget: Gott fcuf ben Menfchen aus einem Erbentlof, Ben. 2, 7. verftebet ben Leib, ber ift ein Limus ber Erbe, und bie Erbe ift ein Ens aus allen brei Principiis, eine ausgehauchte gefaßte coagulirte Rraft, and bem Borte aller brei Principien, aus bem Mpfterio Magno, als aus ben brei erften aus ben fieben Gefalten ber Natur, welche fich in ber entzündeten Begierbe, als im Fiat, eingefaffet, und in ein Befen geführet, eine jebe Gigenschaft in fic felber zu einer Compaction, welche Gott im Riat, als in ber wesentlichen Scienz hat in einen Alumpen gefasset, in welcher alle Stelfte ber geistlichen Welt, nach Sottes Liebe und Jorn, auch nach der Phantasse, in einer Firheit inne llegen, nicht nach Art des Mentis, sondern nach Art des Entis.

2. Im Mens wird die lebendige Wesenheit, welche geistlich ift, verstanden, als ein ganz geistlich Wesen, ein geistlich Ens der Tinsctur, da sich die hochste Kraft vom Feuer und Licht in ein Ens

einführet.

3. Und im Ens wird bas Leben ber fieben Eigenschaften ber Ratur verftanben, als bas emfindliche machfenbe Leben, namlich bas ausgesprochene Wort welches fich im Wachsthum wieber ausspricht,

formet und coaquliret.

4. Das Mens lieget im Ens, wie die Seele im Leibe, bas mentalische Wort spricht aus das entalische; der himmel beschleußt das Mens, und die Phantasse das Ens, das verstehet also: Im Mens wird verstanden die göttliche heilige Kraft in der Fassung des Worts, da sich das Wort der Krafte einfasset in ein geistlich Wesen, da das Wort der Krafte wesentlich ist.

5. So ist bas Mens bas geistliche Waffer, und bie Kraft barinnen, welche sich im Geistwaffer formet, ist nun bie hochste Ainctur,
welche in ber Temperatur stehet: und ber Grund berselben Tinctur
ist bie gottliche Weisheit; und ber Grund ber Weisheit ist bie Dreihelt ber ungründlichen Gottheit, und ber Grund ber Dreiheit ist ber
einige unerforschliche Wille, und bes Willens Grund ist bas Richts.

6. Alfo foll das Gemuth vonehe lernen unterscheiben, mas in ber Erbe verstanden werde, ehe es saget: der Mensch ist Erde; und bie Erbe nicht ansehen als eine Ruh thut, welche benkt, die Erbe ist eine Mutter des Grases, die auch nicht mehr bedarf als Gras

und Rraut.

7. Der Mensch aber will bas Beste aus ber Erbe effen, barum soll er auch lernen erkennen, baß er bas Beste aus ber Erbe sei; benn ein jedes Ens begehrt von seiner Mutter zu essen, baraus es ist herkommen: und wir sehen ja wohl, baß der Mensch nicht bezehret von der Grobheit des irdischen Entis zu essen, sondern von der Subtilheit, als die Quintam Essentiam begehrt er zu seiner Lebenstraft, welche er auch im Paradeis zur Speise batte.

8. Als er aber aus der Temperatur ausging in die Scienz der Unterschiedlichkeiten, so setzte Gott den Fluch zwischen das Etement der Temperatur und den vier Etementen, daß weiten der Menschen war mit der Begierde in die Ungleichheit der Eigenschaften geganzen, welche sich auch in ihm in ein solch thierisch, hart, begreislich, suhlich und empsindlich Wesen der Feindschaft, in die Phantaste gesasstet, auch in die Ditze und Kalte, auch in die Sistapalet, auch in die Sistapalet, er auch nur mußte dieselben Eigenschaften in sich effen. Denn

ber Ungleichheit gehöret nicht die Temperatur bes einigen Beitigen Clements, sondern die vier Etemente gehören ihr: darum ist der Fluch das Scheideziel, daß nicht das Unreine in das Reine eingehe denn der Fluch ist anders nichts, als ein Flieben des Guten, daß sich das einige Clement in sich selber saffet, und vor dem Wesen der Bosheit sich verborgen hat.

9. Denn in Abams Unschuld grunete das heilige Clement in ber Temperatur durch die vier Elemente aus, und gedar durch die vier Elemente aus, und gedar durch die vier Elemente himmlische Früchte, welche lieblich anzusehen und gut zu essen, wie Moses saget: und in demselben Ausgrunen wird das Paradeis verstanden, denn dieselbe Frucht stund in der Qualität in der Temperatur, und Abam stund auch in der Temperatur; also sollte und konnte der Mensch der Varadeisfrüchte effen.

- 10. Als Adam aber mit der Lust in die Bielheit der Eigensschaften, als in die Phantaste der Ungleichheit, ins Centrum sich einführte, und wollte alles wissen und king werden, und schwiesen, wie hibe und Katte, und alle andern Sigenschaften im ringenden Streite schwecken, so singen ihn auch dieselben Sigenschaften im Streite, und wachten in ihm auf, und fasseten sich mit der Begierde ins Wesen der Phantasie: also ward das Bild Sottes in der Lemperatur zerstöret, und verlosch das Licht im Wesen des heiligen Siements in ihm, darinnen er Sott erkannte; also starb er der Lemperatur, und wachte auf den vier Clementen und der ungleichen Scienz, welche ihn nun kranken und endlich tödten. Und das ist der wahre Grund.
- 11. Damit wir aber bem suchenden Gemuthe, welches nach seinem Baterlande fraget, und auf dem Pilgramswege ift, genug thun; so wollen wir ihm den Menschen vorstellen, (1) was er eigentslich sei, (2) woraus er erschaffen, (3) was seine Seele und Leib sei, (4) und dann auch seinen Fall, und (5) seine Eribsung oder Wiederbringung; damit wir ihm können den Grund göttlichen Wilslens gegen ihn recht grundlich weisen: und hernach wollen wir es mit der heiligen Schrift probiten, und dieselbe mit ihrem vermeinzten Contrario weisen, od Jemandem möchten seine Augen dardurch offen werden, welches wir treulich nach unsern Gaben thun sollen.
- 12. Moses spricht gar recht: Gott schuf ben Menschen in seinem Bilde, ja jum Bilde Gottes schuf er ihn; item, Gott machte ben Menschen aus bem Limo ber Erbe. Indem Moses spricht Gott schuf ben Menschen in seinem Bilde; so verstehet Moses nicht, daß Gott ein Bild sei, daß er ben Menschen habe nach seinem Mobell geschaffen; sondern er verstehet die Scienz in der Kraft, da sich von Ewigkeit alle Dinge in der Scienz, in der Temperatur, in den Kraften, haben im Geiste der Weisheit eingemodelt; nicht als Kreasturen, sondern gleichwie ein Schatten oder Fürmodelung in einem Spiegel, da Gott von Ewigkeit in seiner Weisheit gesehen hat, was

werben könnte. Mit welcher Bildung ber Geift Gottes in der Weisheit gespielet hat. In dem ingesasten Modell, da sich der Geist der Scienz in der Neistheit, in der Naue der Kräfte, hat den Ewisteit in ein Spiel gemodelt (welches Modell beine Kreatur, soudern als ein Schatten einer Kraatur gewesen), hat Gott den kreaturlichen Menschen erschaffen, als in des Menschen eigen Bild, welcher der doch kein Mensch war; sondern Gottes Bilduis, darinnen sich der Geist Gottes aus allen Principits in einen Schatten einer Gleichschunkeit des Wesens allen Principits in einen Schatten einer Gleichein Mensch vor einem Spiegel besiehet, da im Spiegel seine Bilduis ist, aber in keinem Leben; also ist uns auch das Wild Gottes des Menschen von Ewigkeit zu betrachten, sowohl die ganze Creation, wie Gott alle Dinge von Ewigkeit gesehen hat im Spiegel seiner Weisbeit.

13. Als Gott alle Krafte aller brei Principien in Der Sciem hatte in ein Wesen gesasset, und in einen Klumpen gezogen, welcher Erbe helßt, als namlich in eine Firheit ber gebarenden geistlichen Krafte; so scheibete er die Elemente in der Temperatur des einigen Elements in vier Elemente zu einem webenden Leben, und fasset weiter die geistlichen Krafte der Natur (aus welchem die materialische Firhelt, so in der Erde in den Materien verstanden werden) in Sterne; denn wessen Wesens die Erde corporatisch ist, dessen sied bie Sterne spiritualisch, und doch nicht als lebendige Geister, sondern ein geistlich Ens als Krafte, eine Quinta Essendige Geister, sondern ein geistlich Ens als Krafte, eine Quinta Essendig, namlich die subtile Kraft, davon sich die Erde, als die Gröbe, geschieden hat, welche Gott in der Scienz seines Sprechens, in Unterschiedlichkeit der Krafte formte.

14. Sie heißen barum Sterne, baß es ein bewegliches, hartgietiges, strenges Ens ist, barinnen ber Ratur Eigenschaften verstamben werben: alles bessen, mas die Natur in sich spiritualisch in ber Kemperatur ist, das sind die Sterne in ihrer Schiedlichkeit; als, ich
seige es also zu verstehen: wenn die Sterne alle zergingen und wieber in das Eine traten, daraus sie gegangen sind, so ware es die Natur, wie es von Ewigkeit gewesen ist, benn es stünde wieder in
ber Temperatur, wie es benn also am Ende geschehen soll; jedoch
daß alle Wesen durchs Feuer probiret und in ihr eigen Principium
geschieden werden. Mit dieser Zertheilung und Infassung der Auchte
ber Sterne und der vier Elemente verstehen wir die Zeit und den
treaturlichen Ansang dieser West.

15. Als nun Gott die Erbe und bas Firmament ber Sterne geschaffen, und in Mitten bas planetische Rad ber fieben Eigenschafsten ber Ratur, mit ihrem Regenten ber Sonne gevebnet hatte: so eröffnete sich ber Spiritus Mundi aus allen Eigenschaften ber Krafte, aus Sternen und Elementen, benn eine jede Kraft ift ausgebend nach ber ewigen Ratur Recht im ausspreckziben Wart: welch ewi-

ges Wort fich allbier gus bem Mpfterio Magno hatte in eine Beit, als in eine Figur bes geiftlichen Mpfterii Magni eingefasset und geschloffen als ein großes Uhrwert, barinnen man bas spiritnatische Wort in einem Wert verstebet.

16. Das ganze Wert ift das geformte Wort Gottes (verstes bet das naturliche Wort, indem das lebendige Wort Sottes, das Gott selber ist, im Innern verstanden wird), das speicht sich durch die Ratur aus in einen Spiritum Mundi, als in eine Seele der Ereation. Und im Aussprechen ist wieder die Scheidung in der sewerischen astralischen Scienz im Spiritu Mundi, da sich die feurische Scienz in eine gekfliche Scheidung ausstühret; in welcher Scheidung die Seister in den Elementen verstanden werden, und solche nach Entscheidung der vier Elemente, in jedem Element nach seiner Spenschaft.

17. Denn es hat in jedem Clement seine inwohnenden Geister, nach besselben Elements Qualität, welche ein Schatten und Wild bes Ewigen sind; und aber doch in einem wahrhaftigen Leben aus der Scienz der Natur des ausgesprochenen geformten Wortes, aus dem Mysterio Magno: nicht aus dem rechten göttlichen Leben, sow dern aus dem natürlichen, welche da herrschen im Feuer, in der Luft, im Wasser und in der Erde, in Ordnungen wie das Gestirn seine instehende Ordnung hat; also auch unter jedem Polo zu der

fteben ift.

18. Der Spiritus Mundi ist num das Leben der außern Weltz das Gestirn stehet rings umher, und hat die drei ersten (Sal, Suls phur, Mercurium) in harter feurischer Scienz in sich: ja sie sind eben desseben Wesens selber, aber in großer Theilichkeit und Schiedlichkeit; dieselben Schiedlichkeiten der Kräfte gehen aus sich aus und sind ein Hunger nach ihrem gehabten Wesen, als nach der Erds und derer Materien in ihren Eigenschaften: und die Erde ist ein Hunger nach dem Spiritu Mundi, denn sie ist aus ihm enteschieden.

19. Also begehret das Obere des Untern, und das Untere des Obern; des Obern Hunger stehet machtig nach der Erde, und der Erde Hunger nach dem Obern: darum fallen alle Dinge, was mas terialisch ist, gegen die Erde, wie denn auch das Wasser gegen die Erde gezogen wird, und hingegen zeucht der setrische Spiritus im obern das Wasser wieder in die Hohe in sich zu seiner Erladung; er gebierets, und giedts von sich, und zeuchts auch, nachdem sichs hat mit der Erde temperiret, wieder in sich; und sind beide gegen einander wie Leib und Seele, oder wie Mann und Weib, welche mit einander Kinder gebären.

20. Aus biefer Geburt, als ber Matrice der Natur, hat Gott im Berbo Fiat, bas ift in ber wefentlichen Begierbe ber Krafte, am fanften Lage alle Regturen aus jeder Scienz aus ihrer Sigenschaft

beiffen bervorgeben, als bas Corpus aus der Airheit ber Erbe, und ben Geift aus bem Spiritu Munbi. Das ift geschehen in ber Conjunction des Obern und Untern; das ift, das innere gottliche Wort fprach fich burch bas außere ausgesprochene Wort in jeber Scienz aus ber feurifchen Eigenschaft ber Rrafte, in ein freaturlich Leben. Das find nun die Rreaturen auf Erben, im Baffer, und in ber Luft bie Bogel, eine jebe Rregtur aus feiner eigenen Scieng, aus Sutem und Bofem, nach aller brei Principien Eigenschaft, nach jebem ein Bilb ber Gleichnif bes innern Grundes, aus bem Reiche ber Phantafie fowohl, als aus bem urftanblichen guten Leben; wie man das vor Augen fiehet, daß gute und bose Kreaturen find, als giftige Thiere und Burme, nach bem Gentro ber Ratur ber Finsterniß, aus Gewalt ber grimmen Eigenschaft, welche auch nur begehren im Sinftern zu wohnen, als ba find biejenigen, fo in ben Lodern wohnen und fich vor ber Sonne verbergen. Dargegen finbet man auch viel Rreaturen, mit benen ber Spiritus Dunbi fic aus dem Reiche ber Phantafie gebilbet hat, als ba find Affen und bergleichen Thiere und Bogel, welche nur Doffen treiben, und anbere Rreaturen plagen und verunrubigen, bag alfo je eines bes ans bern Feind ift, und alles gegen einander freitet, auf Art wie Die brei Principia mit einander in ihren Rraften fpielen: alfo bat Sott baffelbe Spiel vor ihm, mit bem Spiritu Munbi in feiner Scienz in ein lebendig treaturlich Wefen eingeführet, wie man benn auch gute freundliche Rregturen in Rachmobelung ber englischen Belt finbet, ba fich ber Spiritus Mundi in die guten ausgesprochenen Krafte eingebildet hat, welches bie jahmen Thiere und Bogel find; und ba fich boch auch viel bole Thiere, als bole Gigenschaften, mit tenter bie gabmen mengen, welche alfo in vermifchten Eigenschaften find ergriffen worben. In jebes Thieres Effen und Bohnung fiebet man, woraus bas hertommen fei, benn eine jebe Rreatur begehret in feiner Mutter zu wohnen, und sehnet fich nach ihr, wie bas Elar vor Augen ist.

21. Der Spiritus Munbi, baraus alle außere Kreaturen nach bem Geiste herkommen, ist geschlossen in eine Zeit, Ziel und Maaß, wie lange bas währen soll, und ist wie ein Uhrwert aus ben Sternen und Elementen, barin ber höchste Gott wohnet, und dieß Uhrwert zu seinem Wertzeuge brauchet, und hat sein Machen darein geschlossen; das gehet frei für sich, und gebieret nach seinen Minusten, wie man es etwan gleichen möchte; alle Dinge liegen barinnen, was in der Welt geschehen ist und noch geschehen soll; es ist Gotzes Fürsat zur Kreatur und in der Kreatur, barinnen er alles wabtet mit diesem Regiment der Natur.

22. In Gott felber, so viel er Gott heißt und ift, ift tein Fürsat jum Bosen, ober zu etwas, benn er ift bas Einige Gute, und hat teine andere Saflichteit in fich, als nur fich felber, und in

seinem Borte, bas er von sich hat ausgesprachen, als namlich ben Spiritum Mundi, aus bem Mpsterio Magno ber ewigen Ratur, ba hat er seinen Fürsat gefasset und eingeschlossen in bas freie Uhrawert. is ben Spiritum Mundi; bas gebieret nun, und zerbricht alses feinem instehenden Lauf, und bringet Fruchtbarkeit und Unfrantbarkeit.

23. Gott aber in seinem Besen geußt seine Liebekraft barein, das ift, er geußt sich selber barein, gleichwie die Sonne in die Scienz bed Elemente und der Früchte; das ift, die heilige göttliche Scienz glebt Kraft der natürlichen Scienz. Gott liebet alle seine Werke, und kann sonst nichts ihnn als lieben, benn er ist die einige Liebe sele ber: sein Jorn aber wird in der ewigen und zeitlichen Natur versstanden; als in der ewigen, im Centro der Finsterniß, im kalten und hisigen Feuerquaal; und in der zeitlichen, als im Spiritu Mundi, wird er auch in der seurischen Scienz der Scheidung aller Eigenschaften, verstanden.

24. Und so nun eine Stadt, Land ober Kreatur benfelben Born in ber feurischen Scienz, im Spiritu Mundt; in sich erweckt, das ift, daß er den Etel in Grimm einsuhret: so ist er wie ein Halz im Feuer, darinnen der Grimm qualificirend wird und um sich seint, und das Leben in der Scienz der Kreatur in bochste Deinliche

feit fest.

25. So spricht alebann bas gornige, feurische Wort in ber erwedten Turba burch ben prophetischen Geift, in ber Turba Magna: Ich will rufen bem Unglud über Stadt und ganb, und will meine Luft baran feben, wie ber Born ben Etel frift, und wie er bas bole Bolt vergehret. Denn bas ift eben eine Kreude und ftarte Macht bee, Grimmes in ber Natur, wenn man ihm fold Feuerholy, als namlich Gotteblaftern und anbere Gunden und Schanden einführet, bas frift und verzehret er, benn es ift feine Speife, fonberlich biefes, wenn die menfchliche Scieng von Gottes Liebe fich abe bricht, und buret mit bem Grimm ber Datur: allba maftet er fich ftart, bis fich bas Uhrwert in eine feurische Scienz einführet, ba alle Befen in ber Proba fteben, ba gunbet er fich alebann an, nache. bem die Turba im Rade des Uhrwerts entzundet wird, daß eine Eigenschaft barinnen offenbar wird: also gebet auch alsbann bie Plage, und alfo mirb fie ausgeschuttet über baffelbe Land', Stabt und Rreatur; als oft mit Gift, mit Peftileng, ofters mit Unfruchtbarteit, oft mit Berbitterung der Gemuther ber Dbern, baraus Arieg urftanbet.

26. Aus biesem großen Uhrwert, als aus bem Obern und Unstern, ba alles in einander inne lieget, ist ber Mensch geschaffen worden zum Bilbe Gottes, benn Moses saget, ber Herr habe gesprochen: Last uns Menschen machen, ein Bilb nach uns, bas ba herrsche in allen Areaturen auf Erben, in die Thiere, Bogel, Fische, und in

alle Erbe und Gewirme, bas ba auf Erben treucht. Gen. 1, 28. Sollen nun die Menfchen in biefe alle berrichen, fo muffen fie auch eben aus bemfelben Grunbe, und bargu aus ber beiten Rraft beffel. ben fein; benn tein Ding herrschet tiefer als feine Mutter ans es tommet, es werbe benn in ein befferes transmutiret fchet es auch in baffelbe Beffere, und nicht weiter, Grund ift.

27. Meiter faget Mofes: Sott machte ben Menfchen aus bem Erbenkloff, und blies ihm ein ben lebenbigen Dbem, ba marb ber Mensch eine lebendige Seele. Gen. 2, 7. Diemift und nicht gu verfieben, baf Bott fei auf perfonliche freaturliche Art gleich einem Menfchen bageftanben, und habe einen Riumpen Erbe genommen, und einen Leib baraus gemacht; nein, bas ift nicht, fonbern bas Bort Sottes, als bas Sprechen (Fiat) war in allen Eigenschaften (im Spiritu Mundi, und im Ente ber Erbe aus bem Spiritu Munbi) rege, und fprach in alle Effentien ein Leben; namlich bas Siat, welches bie Begierbe bes Borts in ber Scieng ift, bas mar in bem ewiggesebenen Dobell bes Denfchen, welches in ber Beisbeit geftanben mar, und jog bas Ens aller Eigenschaften ber Erbe, und was barinnen immer fein mag, in eine Daffam, die war eine Quinta Effentia aus ben vier Elementen, in welcher die Tinctur aller Rrafte aus allen brei Principien lag, bargu bie Gigenfcaft ber gangen Creation alle Rregturen, ale bes Wefens aller Befen, baraus alle Rregturen maren entstanben.

28. Denn verftebet es recht: bie irbifchen Rregturen ber Beit find mit bem Corpore aus ben vier Elementen, aber ber Leib bes Menfchen ift aus ber Temperatur, ba alle vier Elemente in einanber in Einem Wefen liegen, baraus Erbe, Steine und Detalle, fammt allen iedischen Rreaturen ihren Urftand haben: mohl aus bem Limo ber Erbe, aber nicht aus ber Grobbeit bes eingefaffeten Befens ber Bertrennung in ben Eigenschaften, ba fich eine jede Eigenfcaft in ein sonderlich Befen ber Erbe, Steine und Detalle gefalfet hat, fondern aus ber Quinta Effentia, barinnen die vier Clemente in der Temperatur inne liegen, da weder hite noch Kalte offenbar war, fondern fle waren in gleichem Gewichte.

29. Denn follte ber Menfch in alle Kreaturen bertichen, mußte er ja bie bobere Dacht, ale bas bochfte Ens ber Rreatur, in fich haben, baraus die Areaturen einen Grad außerlicher ober niebriger (ober wie man es geben mochte, geringer) waren, bamit bas Mächtige in dem Dhumachtigen herrsche, gleichwie Gott in der Natur, welche auch geringer ift benn er. Doch nicht ju gebenten, bag im Menfchen follten bie thierifchen Eigenschaften freaturlich ober offenbar fein; fondern bas Ens aller Rreaturen lag im menfchlichen Ente in ber Temperatur: ber Menfch ift ein Bild ber gangen Greation aller breien Principien, nicht allein im Ente ber außem Ratur

ber Sterne und vier Etemente, als ber geschaffenen Wett, sonbern auch aus ber innern geistlichen Welt Ente, aus gottlicher Wesenheitz benn bas heilige Wort in seinem Ente fassete sich mit in bas ausgesprochene Wort: als namlich ber himmel fassete sich mit in bas Wesen ber dußern Welt, sowohl bas Grünen in ber innern West Wesen, als das Parabeis, bas heilige Etement war in bem wallens den Regiment.

30. In Summa, das menschliche Corpus ift ein Limus aus dem Wesen aller Wesen, sonst mochte es nicht ein Gleichnis Gottes oder ein Bild Gottes genennet werden: der unsichtbare Gott, welcher sich hat von Ewigkeit in Wesen eingeführet, und auch mit dieser Welt in eine Zeit, der hat sich mit dem Menschendist aus allen Wesen in ein kreatürlich Bild gemodelt, als in eine Figur des unssichtbaren Wesens. Hierzu hat er ihm nicht das kreatürliche, thierissche Leben aus der Scienz der Areatur gegeben, denn dasselte Leben mußte in der Temperatur ungeschieden bleiben stehen; sondern er blies ihm ein den lebendigen Odem, als das wahre verständliche Leben im Worte der göttlichen Kraft, das ist, er blies ihm ein die wahre Seele aller dei Principien in der Temperatur.

31. (1) Als von innen bie magische Feuerwelt, als bas Centrum ber Natur, wie schon oben gemelbet, welche die mahre freaturtiche Feuerseile ift, davon sich Gott nennet einen ftarken, eiferigen Gott und ein verzehrend Feuer, als die ewige Natur.

32. (2) Und hiemit auch zugleich die Lichtwelt, als bas Reich ber Rraft Gottes, gleichwie Feuer und Licht in einander find unge-

schieben, also auch allhie zu verstehen ift.

33. (3) Und von außen blies er ihm auch hiemit zugleich ben Spiritum Mundt mit der Luftseele ein. Es blies das ganze spreschende Wort sich in aller Natur ein, nach Zeit und Ewigkeit, benn der Mensch war ein Bild Gottes, in dem der unsichtbare Gott offens dar war, ein wahrer Tempel des Gristes Gottes, wie Joh. 1, 4. stehet, das Leben der Menschen sei im Wort gewesen und dem geschaffenen Bilde eingeblasen worden; als nämlich der Geist Gottes blies ihm ein das Leben der Natur in der Temperatur, als den Geist göttlicher Offenbarung, da sich die göttliche Scienz in ein nastürlich Leben einsuhret: dasselbe göttliche natürliche Leben ist der Wensch, gleich den Engeln Gottes, nach der Seele, als der geistlichen Welt, Matth. 13, 43. und 22, 30. da geschrieben stehet: In der Auferstehung sind sie gleich den Engeln Gottes; nun kommen wir doch nur wleder in das erste geschaffene göttliche Bild, und nicht in eine andere Kreatur.

34. Also ift uns ber Mensch recht zu erkennen, erstlich was er in ber Unschuld gewesen sei, zum Andern was er hernach worden sei. Er war im Paradeis, dieß ist die Temperatur: er ward in einen gewissen Ort geseht, da die heilige Welt durch die Erde ausgrunete,

und Parabelostruchte trug, welche in ber Estenz auch in ber Temperatur stunden, die waren gut und lieblich anguschen, auch gut auf himmlische Art zu essen incht in einen Madensack, wie ist in der ausgewachten thierischen Eigenschaft, sondern aus magische Art wohl in Mund, aber im Munde waren die Gentra der Scheidung, als namlich ein jedes Principium in das seine, auf Art, wie das in Ewigseit sein mag. Gleichwie der Spiritus Mundi aus den dui ersten, als aus dem seurischen Sulphure, Mercurio und Sale das Wasser gebieret und von sich giebet, als im Salniter der Scheidung, und auch wieder in sich zeucht von der Erde auf, und doch desse

nicht voll wirb; alfo auch vom Menfchen zu verfteben.

35. Abam war nackend und boch mit der größten hertlichkit bekleibet, als mit dem Paradeis, ein ganz schon, hell, troftallinisch Bild, tein Mann, tein Weit; sondern beibes, als eine mannliche Jungfrau, mit beiden Tineturen in der Temperatur, als namlich bir himmlische Matrix, im gebärenden Liebefeuer; und dann auch der Limbus, aus der Natur des effentialischen Feuers, darinnen in die seinen das erste und andere Principium der heiligen göttlichen Natur verstanden wird, da Beneris Tinetur (als das Gebären und Geben, aus des Sohnes Eigenschaft) das Weit als die Mutter der Gedärerin ist und verstanden wird; und die seurische Eigenschaft, als die Scienz, der Mann verstanden wird, welche zwei Eigenschaften sich hernach in Mann und Beid geschieden haben.

36. Denn so Abam hatte mögen bestehen, so ware die Gebut und Bermehrung der Menschen magisch gewesen, als einer aus dem andern, gleichwie die Sonne das Glas durchdringet und es bod nicht zerbricht: weil es aber Gott wohl erkannte, das Adam nicht also bestehen wurde, so hat er ihnen den Heiland und Wiedergebir rer vor der Welt Grunde geordnet, und ihn aber ins wahre richt Bild ansänglich geschaffen, und in das Paradeis gestellet, darin er ewig sein soll, und allda die Proba über ihn kommen lassen, auf daß er in paradeissschen Scienz siele, und daß das heilige Wort nicht dürfte in viehische Scienz eingehen zur neuen Wiedergeburt; sondern in das, das allda verbleichen würde, als in das wahre Bild-Gottel.

Wie bernach foll gemelbet werden.

## Das 6. Kapitel.

# Bom galle bes Denfchen und feinem Beibe.

Allhie wollen wir nun ben Liebhaber ber Bahrheit vermahnen, unsern Sinn recht zu fassen, benn wir wollen es ihm also weisen, baß er wird genug haben, mag er uns nur verstehen, namlich wo ber gottliche Wille zu Gutem und Bosem urstände, da die Schrift saget: Er verstocket ihre Herzen, daß sie nicht glauben und selig werben: Joh. 12 40. und auch hingegen wiederum: Gott will nicht ben Tod bes Sünders. Czech. 33, 11. Damit er nicht nur also auf dem Bahn stehe, als hatte ihm Gott einen Fürsaß gemacht, ben einen Haufen zu verdammen und den andern in seinem Fürssaße aus Gnaden selig zu machen; daß er es lerne recht gründlich verstehen, wie es die Schrift, die also redet, verstehet.

2. Run betrachtet nur das Bild Gottes in Abam vor feiner Eva, das in der Temperatur im Paradeis flund, denn Mofes fasget: Gott sahe an alles, was er gemacht hatte, und siehe, es war alles sehr gut; hernach sprach er: Es ist nicht gut, daß der Mensch allein sei; auch verfluchte er die Erde um des Menschen willen.

3. Lieber Menfch, "fage mir: warum machte nicht Gott bald im Anfange Mann und Weib, wie bei den andern Rreaturen? Was war die Ursache, daß er sie nicht zugleich aus einer Massachus? Antwort. Das war die Ursache, daß das Leben beider Lincturen nur ein einiger Mensch im Bilbe Gottes ist, und in der Ewigekeit nicht in zweierlei Leben, als mannlich und weiblich, stehen mag, nach Art des Baters und Sohnes Eigenschaft, welche in einander nur Ein Gott sind, und nicht entschieden.

4. Also schuf er sein Bild und Gleichnis in ein Einiges Bild, benn in Einer Tinetur stehet nicht die vollkommene Liebe, aber in beiden stehet sie, da eine in die andere eingehet, da entstehet die große seurische Begierde der Liebe, benn das Feuer giebt das Licht, und das Licht giebt dem Feuer Kraft, Schein und Wesen zu seinem Leben, und machen diese beide nur Einen Spiritum, als Lust, und der Spiritus giebt Wesen, als Wasser; weil, und so lange aberdiese vier, als Feuer, Licht, Lust und Wasser, sich von einander scheiben, so ist tein Ewiges da; wenn sie aber einander in der Temperatur gebären und nicht von einander slieben, so ist es ein Ewiges.

5. Also ift es auch mit Abam zu verstehen: ba bes Lichts und Baffets Linctur von ihm in ein Weib geschieden ward, so mochte et in biefem Bilbe, bas er hernach ward, nicht ewig bestehen, benn

fein Parabeistofengarten in ihm warb ihm genommen, bartimen er

fic liebete.

6. So spricht die Vernunft: Warum that Gott das, daß et Abam gertrennte und in zwei Bilde brachte? Es muß ja sein Füe-sat also gewesen sein, sonst hatte er es nicht gethan; darn, so hat er es vor der Welt Grunde gesehen, daß er es thun werde und wolle. Und allhie lieget die Vernunft nun todt, und kann ohne Gottes Wissen im heiligen Geist nicht weiter; und aus diesem kommt aller Disputat und Streit.

7. Gottes Fürsas und Berordnen und Gottes Borbinseben und Wissen ift nicht Ein Ding. Es find alle Dinge im ausgehenden Beifte aus bes Feuers und Lichts Scienz, in der Beisheit Gottes von Ewigkeit gesehen worden, was werden mochte, so sich Gottes

Wefen nach ber Bebarerin ber Ratur bemegte.

8. Ale, in der Eigenschaft der feurischen Scienz nach ber Finfterniß ist es gar wohl gesehen worden, was ein Teufel sein wurde; item auch in des Lichtfeuers Scienz, was ein Engel sein wurde, so sich sie feurische Scienz vam Lichte scheidete. Sott schuf aber keinen Teufel; ware ein gottlicher Fürsat je gewesen, so ware ein Teufel in demselben Fürsat geschaffen worden: der Einige Wille Gottes gab sich allein in die englische Figur, aber die feurische Scienz, nach der finstern Welt Eigenschaft, drang hervor, und faste sich in einen Fürsat, und wollte auch kreatüclich sein.

9. Da bas Licht und bas scheinende Feuer kreaturlich ward, so brang auch bas finstere, kalte, peinliche Feuer mit der Bildung ber Phantasie hervor, und eineignete sich in die feurische Scienz, welche bie feurische Scienz in sich als einen Freudaffen einfasset, und aus der Temperatur ausbrang: also ward der neue Bille wider die

Temperatur geboren, welcher außer Gott verftogen marb.

10. Man muß verstehen, daß der Anfang der Schiedlichkeit nicht in Gott urstände, daß sich Gott habe in einen Willen zum Teufel gefaßt; sondern die feurische Scienz in der ewigen Natur, im Aussprechen des Worts, nach Feuer und Licht. Aus den drei erften ist das geschehen, daß sich ein fürstlicher Thron in der feurischen Scienz hat in das Reich, als in die Archiam der Phantasie geschieden.

11. Das Reich ber Phantasse nach ber Finsternis aber ist von Ewigkeit gewesen, welches auch eine Ursach bes Acufels Falles ift; wiemobl die feurische Scienz Lucifers in eigenem Willem stund, und

fich ohne 3mang und Drang barein begab.

12. Der Menich aber warb vom Teufel betrogen, daß er fiel. Denn als Fürst Lucifer par ber Welt Grunde in bet erften Bewergung ober Infassung ber Natur fiel, und aus seinem königlichen Loco ausgestoßen warb: so warb Abam in seine Statte geschaffen; und weil ber Lucifer nicht war bestanden, so fcuf Gott ben Abam

nach bem Leiber in ein materialisch Befen, als in einen Bafferquaal, baß er ihm helfen mochte.

13. Und allba hat fich auch ber heilige Rame Jefus alsbalb in ben Menichen mit eingeleibet zu einem Biebergebarer; benn ber Chriftus in Abam follte ben foniglichen Stuhl Lucifere befiben, meil er fich bow Gott gewandt hatte. Und baher tommt auch ber große Nab, bag ber Teufel bem Menschen gram ift; auch urftanbet an biefem Drt bie Berfuchung Chrifti in ber Bufte, bieweil er bem Teufel feinen Stuhl nehmen und feine Bewalt brechen follte in ber Creation, und fein Richter werben, ber ifin ewig verftiefe.

14. Die Seele bes Menfchen und bie Teufel, somobl alle beis lige Engel tommen alle aus einem Grunde, nur bag ber Denfc auch bas Theil ber außern Belt in fich hat, welches boch auch ber Teufel hat, aber in einem andern Principio, als in ber Phantaffe in ber falfchen Dagia. Derowegen tonnte ber Teufel ben Abam betrugen, benn er fprach bes Abants feurischer Scienz in ber Seele ein, und lobte ihm die Ungleichheit ber Gigenschaften, und führte feine falfche Begierbe in Ubam; bavon Abams freier Bille in ber feurigen Scienz inficiret ward, gleich als wie eine Bift in ben Leib tommt, wetche anbebt zu qualificiren, bavon ein anfänglicher Wille gur eigenen Luft entstunde : ba war es gefchehen um bie Temperatur, benn bie Eigenschaften ber Creation, welche alle in Abam in ber Temperatur lagen, machten eine jede in ihrer Eigenheit auf, und jogen ben freien Billen in fich, und wollten offenbar fein.

15. Auch jog ber Spiritus Munbi ber augern Belt aus Abam bie Temperatur, als bas Theil ber außern Belt, in Abam in fich und wollte in Abam berrichen, item, bas Reich ber Phantafte griff auch nach Abam und wollte im Bilbe Gottes offenbar fein, sowohl ber Grimm ber Ratur, als namlich Gottes Born in bes Teufels

Reit; alles zog an Abam.

16. Allda flund er nun in ber Proba, ob er wollte beflehen, benn bie Scienz (aus' ber Scheibung bes magifchen Feuers im Worte ber Rrafte, aus bes Baters Gigenschaft, aus bem Willen bes Ungrundes) war frei; fie ftund in breien Principien in ber Tems peratur, fie mochte fich in eines wenden, wohin fie wollte: nicht bag fie in ber Rreatur mare frei gemefen, benn bero marb bas Gebot gegeben, fich nicht von Gott abzumenben in bie Geluft Bofes und Gutes; aber ber Grund ber Rreatur, als bie feurische Scienz, als bie Burgel ber Seele, ftund in bem ungrundlichen Willen bes Unfangs aller Befen, und mar ein Particular bes emigen Willens; welcher ewiger Bille im feurischen Borte ber Scheibung ber Natur fich in unterschiedliche Scienz geschieden hatte. Go mar die Seele ein Theil der Schiedlichkeit, welche Schiedlichkeit im Worte der Rrafte in ber Natur (als in ben brei erften, und in ben fieben Beftalten ber Natur, und ihrer Ausbreitung) in Rreaturen ber Engel

und hohen ewigen Seiftern figuriret warb, barinnen man auch bie

feurische eingeblasene Seele verftebet.

17. Aber bas ganze heilige sprechenbe Wort Sottes nach ber Liebe, als nach ber Dreiheit ber ungründlichen Sottheit, gab ber seurlschen Scienz der Seele ein Gebot, und sprach: If nicht vom Sewächse ber Erkenntniß Sutes und Boses, ober wo du bas thuk, so wirst du desselben Tages des Bilbes Sottes ersterben, Sen. 2,17. das ist, die seursche Seele wird das Licht verlieren, und also wird die göttliche Kraft im heiligen Ente aus dem andern Principio in der Wirkung des heiligen Seistes verlöschen.

18. Der Geift Gottes offenbafet fich in teiner thierifchen Eigens schaft, viel weniger im Reiche ber Phantafie: barum fagte ihm Gott, er follte nicht von ber Temperatur in die Luft ber Eigenschaften eingehen, noch dieselben in ihren Unterschiedlichkeiten probiten in ihrem Schmade; es wurde fich sonft die Tobtlichkeit hervorwinden und sich in ihm offenbaren, als der finstern Welt Sigenschaft, and bem Centro ber brei ersten, und wurde bas Reich Gottes in ihm

verschlingen, wie benn auch geschab.

19. So spricht die Bernunft: warum wehrete ihm bas nicht Gott mit seiner heiligen Kraft? Ist er nicht allmächtig, baf er mochte die feurische Scienz (baraus ber Wille zur Lust entstund) brechen?

20. Hore, Bernunft: Die feurische Scienz ist aus bem Willen bes Ungrundes, welcher Wille ein Bater aller Wesen heißet, in welchem Gott geboren wird (als vom Bater ber Sohn), welcher Wille

fich in Rraften jum Borte, als jum Mussprechen, einführet.

21. Co wiffe nun, bag ein Particular ber bochften Mumacht, bes Wefens aller Befen, in ber Seele verftanden wird, als in ber Scieng, welche von Ewigkeit gemefen ift, welche Scieng burch Ber wegung bes Worts aller Krafte fich in ein Bilb in ben brei erften faffete; fo ift nun biefelbe Scienz eine Gigenheit (aus bem Billen bes Ungrundes), benn nichts ift por ihr, bas fie brechen mag: bie Rreatur ift wohl nach ihr, aber die Scienz jur Rreatur ift von Ewig-Beit, Diefelbe hat fich mit ber Rreatur, als in ben brei erften, in Luft wider bie Temperatur in der Natur eingeführet. Es ward ihr bas Gebot gegeben, fie follte bie Rreatur in ber Temperatur behab ten, bas ift, fie follte bie Gigenschaften ber Ratur in ber Gleichheit halten, benn fie mar bie Dacht, bie es thun fonnte, als ein Funte der Allmöglichkeit; barzu hatte fie bas Reich ber heiligen Rraft im Lichte Gottes in sich: mas follte ihr Gott mehr geben, fie zu banble gen? Er hatte sich ihr felber gegeben, wie denn auch also bem Sonige Lucifer.

22. Die Scienz aber brach fich von Gottes Rraft und Lichte ab, und wollte ein Eigenes fein, fie wollte ein eigener wirkender Gott nach ben Eigenschaften ber Natur sein und in Bose und Gut

wirken, und solches Sewirke im Reiche ber heiligen Kraft offenbaren. Dieses war ein Wiberwille in göttlicher Kraft und Eigenschaft, und um dieses willen ward König Lucifer und auch Abam aus dem Reiche der heiligen Kraft ausgestoßen, als Lucifer in das Reich der Phantasie in die Finsterniß, und Adam in die Ungleichheit der Ereation, in die thierische Eigenschaft, in den Spiritum Mundi; daß also zuhand aller Kreaturen Eigenschaften in Bos und Gut in ihm auswachten, um welches willen Gott das endliche Gericht im Spiritu Mundi das Bose und Gute zu scheiden, und alle Dinge, ein jedes in sein Principium, einzuerndten gesetet hat.

23. Allbarinnen benn alle Dinge (was das große Uhrwert im Mysterio Magno im Spiritu, sowohl nach der innern geistlichen Welt hat erdoren) sollen auf den Test des Feuers gesetzt werden; das ist, es soll durchs Feuer der ewigen Natur (da sich Sott ein verzehrend Feuer heißt) prodiret werden. Denn wie wollte Sott sonst die Kreatur richten, so sie eben nur das thate, das sie unverzeicht thun mußte, so sie keinen freien Willen hatte gehabt?

24. Das jungfte Gericht ift anders nichts, als eine Einserndte des Baters aller Befen, und alles bessen, was er hat durch sein Wort erboren, und worein sich ein jedes Ding hat im freien Billen geschieden, barein wird es auch gehen, denn in demselben ewigen Behalter, nach besselben Principil Eigenschaft, ist es gut.

25. Gott hat ibm nichts zuwider geboren, in ibm ift alles gut, aber ein jedes Ding in feiner Mutter: fo lange es aber in einer fremben Mutter lauft, fo ift es im Biberwillen; beffen geben wir euch ein Gleichniß. Sehet an Site, Ralte, auch Feuer und Baffer: Diefe tommen aus Ginem Urftanbe, und theilen fich aus einander, und gehet jedes in eigenen Billen, als zu einem eigenen Quaal. Mun, fo fie follen wieber in einander eingehen, fo ift es Feindschaft, und tobtet eines bas anbre, bas macht ber eigene Bille einer jeben Gigenschaft: weil fie bei einander liegen in ber Temperatur, fo haben fie großen Frieden; fobald fie aben aus einander geben, fo will ein jebes ein Gigenes fein und über bas andre berrfchen. Daber auch ber Streit im Spirltu Mundi ift zwischen ben vier Clementen, als' zwischen Dige und Ralte, ein jedes will herrs fchen, und fieget gar balb eines, gar balb bas anbre; balb reanets, bald wird es talt, bald heiß, bald reifet bie Luft ibo fo, bath ans bers, alles nach Gewalt ber fieben Eigenschaften ber Ratur und ihren Ausgangen in ben brei erften, baraus alles geschöpfet wirb, mas fich reget.

26. So fpricht die Bernunft: Gott regieret dieß, daß es also gehet! Antw. Ja, das ift wahr, aber die Bernunft ift blind, und fiehet nicht, wormit Gott regieret, und wie das zugehet; sie verstehet nicht das entschiedene Wort in den Eigenschaften, darinnen bieses

Regiment ftebet.

27. Denn im Spiritu Mundi kommt viel bifer Birtung gervor, welche scheinet wider Gott zu sein; item, daß eine Kreatur die andre erwürget und beleidiget; item, daß Krieg, Pestilenz, Donner und Hagel kommt: biefes alles lieget im Spiritu Mundt, und entstehet aus den drei ersten, Sale, Sulphure und Mercurio, darinnen sich die Eigenschaften in ihrem Widerwillen schöpfen.

28. Denn Gott kann nichts als Gutes geben, benn er ift ab lein bas einige Gut, und wandelt fich nimmermehr in einiges Bofe; er kann auch nicht, sonft ware er nicht mehr Gott; aber in dem Wort seiner Offenbarung, ba die Gestaltnisse urftanden, als da Natur und Kreatur urständet, allda entstehet die Wirkung im Bose

und Guten.

29. Daffelbe Wort hat sich in ein Uhrwert einer Zeit gefaffet, und barin stehet nun bas Machen bes Bosen und Guten, nach ber Schiedlichkeit ber Krafte im Wort, wie sich die Krafte gottlicher Offenbarung im Anfange in unterschiedene Principia geschieden baben, als in die Pein und in die Freude, in Finsternis und Licht, in ein Liebefeuer bes Lichts und in ein peinlich Feuer der Natur, wie schon oben gemeldet worden. Darinnen wird nun der ganze Grund bes gottlichen Willens in den Unterschiedlichkeiten verftanden.

30. Es barf teine Rreatur fagen, bag ihr ein Bille von aufen gegeben werbe, sonbern ber Wille jum Bolen und Guten entstehet in ber Rreatur: aber burch auswendige Bufalle vom Bolen und Guten wird die Rreatur inficiret, gleich als wenn eine auswendige giftige Luft ben Leib anstedt und vergiftet; also auch verberben die auswendigen Dinge ben eigenen Willen ber Rreatur, daß sich ber

eigene Wille im Bofen und Guten faffet.

31. Und barum hat Gott bem Menschen Lehre und Sefete gegeben, bag er soll am Gebot Ursach nehmen, die bosen Ginfluffe ju verwerfen, und nicht zu sagen: Thue ich etwas Boses, so muß ichs thun, benn ich bin ber bosen Neiglichkeit. Er aber soll wiffen, baß ber Seele Scienz, welche sich hat konnen in das Bose fassen, eben auch in bas Gute sich hat fassen, und bag Gott keine Ursache an des Menschen, noch bes Teufels Fall ist; er hat ihn auch barein nicht gezogen, so viel er Gott heißt.

32. Sondern die Unterschiedlichkeit bes geoffenbarten Worts ber Kräfte, nachdem sie sich in Eigenschaften eingesühret haben, die selben haben ihn gezogen. Er stund in der Temperatur, aber die außern Einstusse vom Teufel und von der finstern Welt, sowohl in der Creation im Spiritu Mundi, die haben in ihn, als in das Bild Gottes eingehaucht, und die Unterschiedlichkeit im Bilde Gottes in seiner Temperatur erweckt, daß sich die ewige Scienz der Seele hat in eine Lust zur Offenbarung der Eigenschaften begeben.

33. Das verstehet also: Die feelische Scienz vergaffte fich an ber Creation bes geformten Worts in seiner Schieblichkeit, und wufte

- in fich eben auch biefelbe Gewalt zur Unterfchieblichkeit, und erhub fich in Luft zur Schieblichkeit: alfobalb warb auch die Schieblichkeit in ber Rreatur nach Seele und Leib offenbar, aber ber Teufel war die größte Urfach daran.
- 34. Denn als er als ein feurischer Seist war aus der Temperatur ausgegangen aus dem Bilde Sottes; also suhrte er nun auch seine Beglerde in die seelische Scienz des Menschen, dieselbe in eine Lust einzusühren, denn er merkte wohl, was Adam war, namlich ein Ahronsurst in seinem gehabten Stuhl im Reiche Sottes: aber den Namen Jesu wußte er nicht, daß sich derselbe in der Zeit im Menschen wurde offendaren, denn sein Wissen in Sottes Liebe, dassinnen der Name Jesus die höchste Süssigkeit der Sottheit ist, war in seinem Absall gestorben, das ist, es hatte sich in die Bosheit transmuticet, darum wußte er aniso nur die Bosheit.
- 35, Also verstehet man nun ben Grund und Ansang des Teufels und des Menschen Falls: nicht daß man sagen kann, Gott habe
  den gewollt, so viel er Gott ist; sondern die Schiedlichkeit
  aus der Natur in die Kreatur, die hat ihn gewollt, die heißt
  nicht Gott.
- 36. Gott führet seinen einigen Willen in bie Formungen und Kassungen seines Worts zur Schiedlichkeit, als zur Offenbarung Gottes: allda stehet die Schiedlichkeit im freien Willen, benn die Schiedlichkeit ist die Natur, und auch die Creation; und in der Schiedlichkeit will Gott Boses und Gutes: als in dem, das sich in das Gute hat geschieden, als im heiligen Engel, da will er Gutes innen; und in dem, tas sich hat in das Bose geschieden, als in Teusel, da will er Boses innen, wie die Schrift saget: Welch ein Bolt das ist, einen solchen Gott hat es auch; in den Heiligen bist du heilig, und in den Berkehrten verkehrt. Psal. 18, 26. 27-
- 37. So spricht nun die Bernunft: So benn Gott in einem ausgestoffenen geformten Borte selber alles ift, als Boses und Sutes, Leben und Tob, worinnen stehet benn der menschliche Streit, daß wan um Gottes Willen streitet, fintemal Gott in seinem geformten Wort alles ift, und auch alles will, es fei bose ober gut, ein jedes in seiner Eigenschaft, daraus es urständlich herkommen ift?
- 38. Siehe, darinnen stehet der Streit, daß die Bernunft in ihrem Dunkel, ohne göttliches Licht, eine Narrin ist vor Gott, und nicht weiß, was Gott ist: sie bildet ihr immer ein etwas Fremdes und Fernes, wenn sie will von Gote reden; und macht in dem ewigen, unwandelbaren Gott, in seiner ewigen Dreiheit, einen ansfänglichen Willen und Fürsat, und verstehet nichts, wie alle Anssinge und Fürsate in dem geformten Worte durch die Natur ure ständer; allda sich das Wort in Natur saffet und formet, und daß

bie Unfange alle in ber Formung bes Berts, als in ber Schlofung ober Creation, innen liegen, als in bem großen Phofterio ber Schiebe lichkeit, barinne die Rreaturen urftanden: alfo, bag alles Uebel aus ber Natur und Rreatur herkommt, und bag die Berflodung in ber Natur und Rreatur in ber Scieng ber freaturlichen Selbheit urftanbe; bag, fo fie fich in Grimm ber Ratur einwendet, bag fie barin er griffen und verftodt werbe; bag fie bas Sprechen im Borne infaffet und in fich halt, und bag alles (wenn gefchrieben ftebet, er verftode ihre Bergen, bag fie nicht glauben und felig werben) im geformten Worte ber emigen und zeitlichen Ratur gefchebe.

39. Denn baraus rebet auch Gott, wenn er im Pfalm faget: Du wirft feben und beine Luft baran haben, wie es ben Gottlofen vergolten wirb. Pf. 91, 8. Stem, bu wirft bich freuen, wenn ber Sottlofe gefturget wird, bas ift, wenn ber Gottlofe im Grimm ber fchlungen wirb, welcher bem Beiligen ift ein Gegenfat und ftete Bergiftung gemefen; Df. 64, 8. wenn biefelbe Bift von ber beiligen Seele meggenommen wirb, fo freuet fie fich, bag fie aus ber Roth erlofet ift. Und barum ftehet auch bas Wort in Dein ber Ratur, auf baf bie Freude offenbar werde, aber bie Schiedlichkeit aus bem Wort gehet ohne 3mang in freiem Willen, eine jebe Gigenschaft in fein Eigenes; benn im heiligen Wort ift alles gut, aber in bet Einführung eigenen Willens wird es bofe.

40. Das geschieht nun in ber Ratur und Rreatur, nicht in Gott; fonft mußte im Wort Gottes auch bes Teufels Bille fein, fo Gott in feinem Bort alle Dinge in eine Unvermeiblichfeit triebe: aber bes Teufels Wille, sowohl Abams fundiger Wille ent ftund in eigener Scienz in ber Rreatur und nicht in Gott; fondern im Centro ber Ratur faffete fich bie eigene Scieng in einen Billen ber hoffart, wollend bem fprechenden Borte in der Dreiheit ber Gottheit gleich und noch mehr fein; bie Demuth marb verachtet und verlaffen, und warb an beffen ftatt die Feuersmacht angenommen.

41. Das ift ber Kall, bag Abam und Lucifer bie Phantafie an Gottes Statte festen, ba wich ber beilige Beift ans ihrer Ratur: nun find fie ein Geift in eigenem Willen, und find in ber Phantafie gefangen, ale wir benn bas in Abam ertennen. 216 fic ber Seele Scienz, durch des Teufels Einhalten ober Inficiren erhub, so wich ber heilige Geift in sein Principlum, ba ward Abam im Bilbe Gottes matt und fcmach, als in ber Temperatur, und fonnte nicht in ber Gleichheit magisch feines gleichen aus fich bervorbringen: feine Allmacht, welche er in der Temperatur hatte, ward ihm gebrochen, benn bie thierischen Eigenschaften ber Greation wurden in ibm rege.

42. Go fpricht nun Mofes: Gott ließ ihn in einen tiefen Schlaf fallen, und er entschlief. Gen. 2, 21. Allbie ift er nun in ber Temperatur eingeschlafen (verftebe ber gottlichen Welt); aus bie fern Schlafe muß ihn nun Chriftus aufweden, ober er mag in ber Rreatur nicht mehr Gott sehen, benn bas Einschlafen war anders nichts, als Gottes Licht in ber Liebe (als bas Liebeseuer) verlieren, bas verlosch in dem Ens von der himmlischen Welt Wesen, also war er schon halb todt.

43. Die Zeit, so lange Abam im rechten Bilbe Gottes gestanben, wird bir in ben Figuren Mosis und Christi furgestellet, sowohl bie Zeit bes Schlafe; bist bu sehend, so stelle Mosen und Christum

in Abams Figur, ale Abam noch in ber Unichulb ftunb.

44. Biergia Tage mar Moles auf bem Berge, als Afrael probiret ward; 40 Jahre war Ifrael in ber Bufte, und 40 Tage ftund . Chriftus in Abams Proba in ber Berfuchung in ber Bufte; und 40 Tage manbelte er nach femer Auferstehung in ber rechten volltommenen Proba, ba Abam inne follte manbeln in feiner Unfdrulb, por feiner Beftattigung gur magifchen Geburt. Beil es aber nicht fein mochte (welches zwar in Gott mohl erkannt war) fo fiel Ubam in ben Schlaf, fo mußte bernach Chriffus in Abams Schlafe 40 Stunden ruben, und Abam in ihm im Reiche Gottes wieber aufweden. Diesem bente nach, so wirft bu allen Grund im Proces Chrifti lernen verfteben; fielle nur Chriftum in Abams Stelle, fo findeft bu allen Grund bes Alten und Reuen Teftaments. Stelle Abam in bas geformte Bort ber Creation, und laff ibn bas Bilb ber außern und innern emigen Ratur aller brei Principien fein: und ftelle Chriftum in bas ewigsprechende Bort, nach ber mabren gottlichen Gigenschaft, barinnen tein Bofes entftehen mag, fondern nur die Liebegeburt gottlicher Offenbarung nach bem Reiche ber Berrlichkeit ift; und fuhre Chriftum in Abam ein, bag Chriftus ben Abam in fich neu gebare und mit ber Liebe tingire, baß er aus bem tiefen Schlaf aufwache: fo haft bu ben gangen Proces Abams und Chrifti.

45. Denn Abam ift bas ausgesprochene, geformte, kreaturliche Wort, und Chriftus ift bas heltige, emigsprechende Wort. Alfo wirft bu bie Beit in bie Ewigkeit einfuhren, und wirft mehr feben,

als bu in allen Buchern ber Menfchen lernen magft.

46 Denn als Eva in Ibams Schlaf aus Abam gemacht ward, so geschah bas im Berbo Fiat, im Spiritu Mundi; allba wurden sie zu Kreaturen der außern Welt, als in das außere natürliche Lesben in die Sterblichkeit, als in das thierische Leben gebildet, mit viehischen Gliedern in der Form, auch mit einem Madensach zur irsbischen Speise. Denn nachdem das Weib aus Abam tam, so war schon das Bild Gottes in der Temperatur zerbrochen, und mochte allda das Paradeis in ihm nicht bestehen, denn das Reich Gottes stehet nicht in Essen und Trinken, saget die Schrift, sondern in Friede und Freude in dem heiligen Geist; Rom. 14, 17. Das mochte in Abam und Eva schon nicht sein, denn sie hatten schon

bas Beichen zu thierischer Art, obwohl bie thierische Art noch nicht ganz aufgewacht war, so war fie boch in ber Luft schon aufgewacht.

47. Der Bersuchbaum bes Erkenntnis Gutes und Boses wer eben die Proba wohin sich die menschliche seelische Scienz (aus dem Willen des Ungrundes) wurde hinwenden wollen; ob sie wollte in der Areatur, in der Temperatur bleiben stehen, oder od sie wollte in den Spiritum Mundi in die entschiedenen Eigenschaften sich-einwenden?

48. So spricht die Vernunft: Warum ließ ihn Gott wachen? Antwort. Sore, Bernunft: Dieser Welt Proba ift besser, als das Centrum im Feuer nach der Ewigkeit Recht zu probiren, wie Lucifer geprodiret ward; auch erkannte Gott wohl des Menschen hat im Spiritu Mundi, benn was die Scienz der Seele degehrte, das mußte die Erde geben, benn ihre Lust ging in die Eigenschaft der Erde; also mußte die Erde der Lust suft ging in die Eigenschaft der Erde; also mußte die Erde der Lust suft suftellen, was sie haben wollte: denn die Scienz der Geele ist gottlicher Eigenschaft nach der Allmacht. Und hierinnen lieget der Grund aller Berdorgenheit, und bleidt der Kall einmal wie das andre, auf menschlichem eigenen Willen und

und in bes Teufele Trug.

49. Der rechte mabre Rall bes Menfch ift biefes: Als Eve aus Abam gemacht ward, fo ftellete fich ber Teufel in bie Schlange, und legte fich an den Berfuchbaum, und beredete die Eva, fie follte bavon effen, so wurden ihre Augen aufgethan werden und fie wie Gott fein; fle murbe miffen, was in allen Gigenschaften mare, und was barinnen fur ein Ens und ein Gefchmad fei, wie alle Rifft in ihren Gigenschaften schmedten, und was alle Thiere in ihren Eb genschaften maren. Welches wohl alles mahr mar, aber ihre nacht Beftalt, und wie Dige und Ralte in fie bringen wurde, bas fagte ihr ber Teufel nicht: auch tam er nicht in eigener Korm, sondern in ber form bes liftigften Thieres; auch fo mar es bem Teufel eben barum ju thun, bag er Evam, ale bie Matricem in Beneris Tinctur, mochte monftrofifch machen, bag fle fich an ber Schlange Lie ftigfeit vergaffte, baraus ihr bie Luft entftund, Bofes und Gutes ju wiffen; als es benn in ber Schlange Lift war, ba fich bie Scien ber Natur hatte in die Phantaffe in eine folche Lift eingeführet. Micht wie die Bernunft faget, Gott habe ber Schlange bie Bunge gewappnet, baß fie bas thun muffen : man tann wohl fagen, ber Teufel habe fie ihr aus dem Reiche der Phantafie gewappnet, bas ffe es gethan habe; aber von Gott kann man bas nicht fagen.

50. Die Schlange ist ein Ens in den drei ersten gewesen, namlich im Sal, Sulphur und Mercurio, in der natürlichen Schm, da sich das Feuer und Licht scheidet, da der Berstand noch in sewrischer Schärse innen lieget; denn der Geist des Berstandes ist noch nicht dom Centro der drei ersten geschieden, sondern er ist mit Peintickseit als mit der Burgel der Sistquaal, gemenget: darum

lieget in ihr die hochfte Urfach jur Gift und bem fallchen liftigen Willen; und bann auch lieget in ihr die hochfte Prafervation wider Gift wenn von ihr die Gift geschieden wird, wie solches vom Luci-

fer und feinem Unbang zu benten ift.

51. Der Satan mar auch ber bochften feurischen Sciene. nach dem Reiche der Natur, und der fconften einer im Simmel, beffen die feuri'de Scienz ber Ratur eine Urfach war, ju feiner glanzenben Berrlichkeit: er batte bas Bofefte, und auch bas Befte an fich genommen, verftebet, bie ewige Scieng batte bie feurifche Ratur nach ber bochften Beweglichkeit (baraus bie Storte und Dacht bestehet ober entstebet) an fich genommen, barinnen fich benn auch die Scieng bes Ungrundes in eigenem Billen nach ber Liftigfeit Art hatte geschöpfet, und fich von ber Demuth abgebrochen, und im Lichte Gottes; in feinem Glafte, in allen Rraften berrfchen wollen, ale er benn auch in feinem Unfang thut; baburch er bas Wefen in ber Scienz ber Natur mit folder Gigenschaft veraiftete. aus welchem vergifteten Ens auch bie Schlange ihren Urftand in ber Schöpfung genommen bat: um welcher Bergiftung halben auch Gott die Erde verfluchte, nachdem fie ber Menich noch mehr mit bes Teufels Gift und Lift vergiftete burch feine eingeführte falfche Luft, bamit er bie Scieng im Befen, baraus er mar ausgezogen worden, vergiftete, bag fich ihm bas Parabeis enthog.

52. Also stellete auch nun der Teufel sein vergiftetes Wesen mit der Schlange an den Baum, darin hat er sein Egest und listigen Willen, vor Zeiten der Schöpfung der Erde, in die Scienz der Natur und ihr geistliches Wesen eingeführet, welches Wesen in der Scienz der Natur, im Ansang der Schöpfung der Creation, auch mit in die Kreatur einging, wie denn an allen gistigen Würsmen dergleichen nachzudenken ist. Nicht daß sie der Teufel habe geschaffen: nein, sondern er ist nur ein Bergifter der Natur gewesen, auf Art, wie er seine eigene Natur, sowohl die menschliche Natur vergiftet hat. Das Fiat aber hat sie gemacht, eine jede Eigenschaft der zettheilten Scienz in seine gleiche Form: wie der Wille in der Scienz war in der wirkenden Figur, also ward auch die Kreatur.

53. Denn bas fprechende Wort in jeder Scienz Eigenschaft führte sich in ein Bild; also war die Schlange dem Teufel nahe in der Scienz der Natur, denn er hatte ihr feinen giftigen Willen eingeschmeißt, da sie noch kein Wurm war. Jedoch daß man mit den irdischen Areaturen einen Unterscheid halte zwischen den ewigen; benn der Teufel ist der ewigen Scienz, als der ewigen Natur, und die Schlange aus der Zeit; aber die Zeit ist aus der Ewigkeit ausgesprochen, darum sind fie aus einander geschieden.

54. Dieses giftige, listige Geschmeiß, als das Egest bes Teufels, stellete ber Teufel ber Eva für an bem Baum, bag sie sich follte an ihre Lift vergaffen und monttrofisch machen, als benn auch gefchab. 216 Eva nach ber liftigen Ringheit inferte, ba folimete ber Teufel mit feiner Begierbe, mit bem Schlangenmonftro, in Die Scienz ber Eva, ale in Seele und Leib; benn Eva ward begeb rend ber Lift, als ber Rlugbeit, bag ibre Augen mochten offen fein Alfo führte er ibr ber Schlange und Bofes und Gutes ertennen. Ens magifcher Urt ein, auf Art und Beife, wie bie falfche Dagin mit ber Incantation umgebet, und bem Denfchen eine bofe Gift in bie Scieng feines Leibes einführet, und bavon friente Eva ben Billen, Gott ungeborfam ju fein, und magte es, und al pon bem Baum ber Irbigfeit, ba Bofes und Gutes offenbar marb, wie wit benn noch heutiges Tages nach bem Kall eitel folde Kruchte effen. und als fie ag und nicht balb wieberfiel und ftarb, fo gab fie Abam auch, und er af auch bavon, benn Abam batte icon einge taucht, ba er im Bilbe Gottes flund, aber noch nicht in ben Edb geffen bis anbero.

## Das 7. Kapitel.

Won ber thierischen Offenbarung im Menschen wie Abam und Eva ihre Augen aufgethan wor ben, und wie bas im Grunde zu verstehen sei

Wenn wir die Ebenbildnis recht in ihrem magischen Grunde betrachten, wie das zugehet, daß sich im Spiritu Mundi nach allen Dingen ein Gegenbildniß formiret, wie wir das in einem Spiegel, sowohl im Wasser und am Schatten sehen; so kommen wir daß und nahe auf den Grund, wie alle Wesen aus einem Einigen wistanden, und wie alle Kreaturen im Spiritu Mundi, als in dem ausgesprochenen Worte Gottes, innen liegen; darum wir wohl mit Grunde sagen können, daß alle Kreaturen auch in Abam sind getegen, nicht daß sie aus Adam sind ausgangen und in das Geschoff getreten, sondern in der ewigen Scienz der Seele, in welcher Scienz das Wort Gottes sich formiret und bildet in einen natürlichen kraturlichen Grund, darinnen werden alle Eigenschaften verstanden, wie solches Woses bezeuget, taß der Mensch habe sollen in alle Kreaturen herrschen; aber nun nach dem Fall herrschen sie in ihm.

2. Denn als die Seele in der Temperatur innen flund, fo brang der Billengeift der Seele durch alle Krenturen, und ward von keiner verlett, benn keine konnte ihn greifen: gleichwie krime Kreatur mag ber Sonne Kraft und Schein in eigenem Willen bes greifen, sondern muß es leiden, daß sie bürch sie dringet; also war auch der Willengeist des Menschen. Als er aber in dem Gift der Schlange, im Willen des Teufels gefangen ward, so ward er allen Kreaturen ein Frind, und verlor diese Macht.

- 3. Auch kriegten die Kreaturen Gewalt in ihm, und erhuben sich in ihm, wie es denn nun vor Augen ist, da Mancher in der Eigenschaft einer listigen Schlange, voller arger List und giftiger Bosheit ist; item, ein Anderer hat Kröteneigenschaft in ihm, Mancher eines Hundes, item: einer Kate, eines Basilistens, Löwens, Barens, Wolfes, und so fort, durch alle Eigenschaften der Thiere und Würme.
- 4. Sie haben von außen bas erfte figurirte Bild mohl an sich, aber in ber Eigenschaft sist ein boses Thier: bergleichen ift auch von ben guten zahmen Thieren zu verstehen, bas Mancher in der Eigenschaft eines guten Thieres Art ist. Und ist wohl tein Mensch aus. Abams Samen gezeuget, ber nicht in dem irdischen Leibe etwanseines Thieres Eigenschaft an sich habe, Mancher ein boses, Mancher ein gutes.
- 5. Dieses wird nun in dem Falle verstanden, daß sich othe Eigenschaften in dem Spiritu Mundi haben in dem Menschen: gesossenschaften in dem Spiritu Mundi haben in dem Menschen: gesossenschaften in dem Spiritu Mundi haben in dem Menschen: gesossenschaften und Kilte, anch alle and dere Qualitäten insonderheit, item der ganzen Natur Tigenschaften ward in ihm offendar nach Bosen und Gutem. Denn sobald sie der irdischen Frucht in den Leid aßen, so ging die Temperatur aust einander, und ward der Leid nach allen Eigenschaften in dem Spiritu Mundi offendar, da viel Hise und Kälte auf ihn, und drungen in ihn ein; item alle Eigenschaften der Natur, darinnen der Freatürliche Grund siehet, drängeten sich in ihm in einen Widerwils len, davon ihm Krankheit und der Tod der Zerbrechung entstund.
- 6. Und in diesem Bissen starb er an Gottes Reich, und wachte auf bem Reiche ber Natur, und ward aus der Unteidlichkeit in die Leidlichkeit geset, und ward nach bem außern Leibe ein Thier aller Thiere, als das thierische Bild Gottes, da sich das Wort Gottes hat in irdischer Bildniß offenbaret: also ward der Mensch nach dem außern Leibe ein Meister und Fürst aller Thiere, und war doch selber nur ein Thier, aber einer edleren Scienz als ein Thier, und nichts desto weniger hatte er ein Thier in der Eigenschaft.
- 7. Und zu biefer Stunde ward im Menschen eine Pforte der finstern Welt in Gottes Born offen, namlich die Solle, ober der Schlund bes Teufels, sowohl das Reich der Phantasie ward in ihme offenbar. Der zornige Gott (also nach dem Reiche der Finsternisst genannt) ward in ihm offenbar, und fing ihn nach der feelichen Scienz in der Kreatur. Nicht det Grund der seelischen Scienz maggebrochen werden, sondern die Kreatur aus den brei ersten, Sale,

27. Frage, Kann ihr benn bie treatlieliche Geele, in eigenem Bermögen und Willen, in ihrer Gelbheit nichts was ber Engbe nehmen? Antw. Nein, fie kann nicht, benn es lieget nicht an Jemandes Selbstwollen, Laufen ober Rennen, sondern an Gottes Erbarmen, Rom. 9, 18. welches einig in Christo in der Gnade ift.

48. Frage. Dun fragt fichs weiter: Wie tommt benn bat Erbarmen, in Die Seele, und baf fie unter Die Babl: fommt? Antw. Bie ober gefagt, Die nicht vom Fleifche noch Blute, noch vom Willen bes Mannes, fonbern vom gebeneheiten Sagmen bes Beis bas geboren merben, als aus bem immendigen Grunde, ba bie Seele Chriftum in fich zeucht. Nicht von einer angenommenen auswene bigen Gnabe, wie bie Bernunft faget, baf Gott den fimbigen Menichen in Chrifto, welcher in Gunben tobt lieget, burch bie vorgefette Bnabenmahl annehme, auf bag er fund thue ben Reiche thum feiner Gnabe. Rom. 9, 23. Rein, bas gift nicht, benn bie Schrift faget: Datth. 18, 3. Es fei benn bag ibr umtebret, und werhet als bie Rinder, und werbet burch bas Baffer und Geift neugeboren, fonft follt ihr Gottes Reich nicht fchauen, Joh. 3, 5. Die inwendige, ingeborne Gnabe ber Rindschaft gilt allein, benn Chriftus faget Joh. 3, 6.: Was vom Geifte geboren ift, bas ift Geift, und mas vom Rieifc geboren ift, bas ift Rleifch; und weiter: Fleifdr und Blut foll Gottes Reich nicht erben. 1 Ror. 16, 60.

49. Frage. Nun fragt siche, wie ist benn die ingeborne kinde iche Beburt, fintemal sie in Abam alle bobt find; so miesen ihr ja wur etliche auch einem Fürsat zu Gottes Kindern geboren und erwählet werden, nut die andern in Gottes Fürsat verstockt deiben? Was kann das Kind dazu, so es Gott nicht haben will? Antw. Auch lieget die Ruf nun auszubeisen, darum der Streit ist.

50. Christus spricht, Matth. 7, 18.: Ein fauler Baum tann nicht gute Früchte tragen, und ein guter tann nicht arge Früchte wagen. So wir nun dieses gründen wollen, so miffen wir denseiben Bum des Wiffens gründen, der da ist bose und gut, und sehen, was er für Früchte trage, und aus wasersei Essen, wie sich wachse, so tommen wir zum Iwed; als wir denn sehen, wie sich eine sede Kraft in ein Ens und Willen einzeucht.

51. Die Schrift saget Sap. 11, 22: Sott hat alle Dinge in Beit, Bahl, Maaß und Sewicht eingeschossen, wie es gehen soll. Mun können wir aber nicht vom Menschen sagen, daß er im Anfang sei in die Zeit geschlossen gewesen, denn er war im Paradeis in die Ewigkeit geschlossen: Gott hatte ihn in sein Bild geschaffen; als er aber siel, so ergriff ihn derseide Schluß der Beit, da alse Dinge in Bahl, Maaß und Gewichte inne stehen, und dasselbe Uhrwerk ist das gusgesprochene gesormte Wort Gottes, nach Liebe und Jorn, darinnen lieget die ganze Creation sammt dem Menschen, nach der Natur und Kreatur.

Eigenschaft der Rame Jesus offenbarer, indemnichm Worte bes Baters Eigenschaft der Rame Jesus offenbarer, indemnichm alle Gewett im Himmel und auf Erdem gegeben ist; also if alles sein, das Bose und das Gute, nicht in der Habhaftigkeit, seiner Selbsteigenschaft, sondern dem Guten zum Heil und dem Bosen zum Richter, Und ist alles gegen einander gesetzt, die Liebe wider den Jorn, und der Born wider die Liebe, auf daß eines im andern affenbar werde zum Schelbetage des Richters, da er alle Dinge schelben soll; denn wenn er nicht ein Herr über alles Bose ware, so könnte er kein Richter der Teufel und Gottlosen sein.

53. Dieser Baum bes Wiffens fiehet nun in hochfter Tengse lichkeit in der Geburt: an einem Theil ift gr Chriftus, und am andern Theil ift er bas Reich der Natur im Grimme Gottes best Baters, nach der finftern und Fenerwelt Eigenschaft; die feurische Welt giedt Ens jum Leben; und Christus in der Liebe giedt Ens zum Wesen der Frucht, und tingiret den Grimm, daß er ein Freue

benreich wird in bem Wefen aller Wefen.

:

:

ź

S

z

5

¥

:

:

:

ŧ.

1

3

4

•

::

1

**:** :

d)

١.

3

ż

Ľ

1

1.

į

Ľ

:

ς:

1

.

3

ı.

1

5

9

1

;

31

ø

b

54. Hierinnen ist nun der Streit, denn in was für ein Ens das Centrum der Natur, als der Wille des Ungrundes in des ewigen Vaters Eigenschaft sich einführet und dilbet, entweder in der Gnade Christi in Sophia, oder in des grimmen Feuers Macht zur Phantasie, ein solch Bild stehet nach der Seele da, denn allhie giebt der Bater die Seele seinem Sohne Christo: denn in des Vaters Eigenschaft ist die Bildung der Seele, und in des Sohnes Eigenschaft ist die edle Bildung Sophia, als nämsich der ewigen Jungfrauschaft in Christo. Nun tiegt es allhier iho am Willen des Ungrundes außer der Natur zur seelischen Kreatur, wohin dieselbesich scheide; entweder in die Seldheit wie Lucifer that, oder in die Gebärung zur heiligen Draiheit der Gottheit, als nämlich, daß er sich in Sott einlasse, oder selber wolle, laufe und renne.

55. Allbie ift nun die Wahl barüber, und heißet nun althie wie Sanct Paulus faget Nom. 6, 16.: Welchem ihr euch begebt' zu Anechten in Gehorfam, beffen Anecht seid ihr; entweder bee Simbe zum Tode, ober bem Gehorfam Gotses zur Gerechtigleit.

56. So fpricht die Bernunft: Was mag beffen ein Kind, bag es zu einer Diftel wird, che es sein Leben und Verstand hat? Antw. Hore, was mag auch bessen Gottes Liebe in Christo, das Adam aus der Temperatur in den Baum des Wissens Gutes und Bofes einging, als in den Streit? Hatte er doch freien Willen, warum brach er denselben selber, wider Gottes Willen, in ihm, warum ward er Gott ungehorsam?

57. So fpricht die Bernunft weiter: Rommen benn alle Menichen in folden Begriff zur Welt? Ann. Nein, in keinem Wege aus Gattes Fürsat also, sanbern aus bem Quaal ber wirklichen Sanben ber Eitern und Boreitern; benn Gott spricht im Mose

- Erobi. 20, 5. 6.: Schrwiff heimsuchen und ftafen bie Stabe ber Eltern an ben Kinbenn bis ind britte und bierte Glieb; aber bemen, so mich lieben, thue ich wohl, bis ins tausande Glieb.
- 58. Hierinnen lieget nun der wahre Geund der Distettinder und die Berstockung; des namlich die Etrein des Tenfris Bosheit in Fteisch und Blut, in das Mysterium des gesormten ausgesprochesisien Wortes Gottes einsaden, als Falscheit, Lügen', Hoffett, Geig, Reld, Bosheit; auch ofters ftarke Fluche, so ihnen aus Ursachen durch einen andern in Leib und Seile eingewählichet werden: und so sie alsdann derselbe Mensch verursacht hat, so bleiben sie ihm in din Baume seines Lebens, und werden alsbann sosche Zweige darwits gedoren, welche das Ens Christi nicht mögen erreichen, sondern werden nur von der Ettern Fleisch und Blut, im Willen des Mannies und Weibes, gedoren, da sich das seelische Ens in eine Distelaart einsuhret, östers in Schlangens, Hundes, ober greulicher Thiere Etgenschaft.
- 59. Und über biese Diffellinder, welche auf Erden nichts Gutes wollen noch thun, gebet bie Babl: und obgleich die Eltern ofters noch einen Funken gottlichen Entis in sich haben oder behalten, und endlich in die Buse zur neuen Geburt treten: so werden boch in mittler Zeit solche Diftelkinder gezeuget.
- 60. Auch ift es gar ein sehr großer Unterscheid zwischen benfelben, welche ber gottliche Ruf ergreift im wirkenden Baum des Lebens; denn Christus saget: Biel sind berufen, aber wenig sind ausetwählet Matth. 20, 16. Der Ruf ist nun also zu verstehen: Ehristus ist der Ruf, der rufet ohne Unterlaß in der Essenz des Baumes: Kommt alle zu mir, die ihr muhselig und beladen seid! Er stredet seine Hand den ganzen Tag aus zu einem ungehorsamen Bolte, das sich nicht will ziehen lassen, und das sich seinen Geist nicht will strafen lassen, wie die Schrift durchaus klaget.
- 61. Nun, der Auf gebet über alle Menschen, er ruft sie alle; benn es stehet geschrieben: Gott will daß allen Menschen geholsen werde. 1 Tim. 2; 4. Item, du bist nicht ein Gott, der das Bose will. Ps. 5, 5. Gott will nicht in seinem eigenen Willen, daß nur ein einig Distellind geboren werde, aber sein Grimm nach der Naztur ergreist sie: aber es geschieht doch, daß der göttliche Auf auch etwas haftet und sich mit einwurzelt, daß in Manchem ein Funke von Christi Ens ist, als vom göttlichen Gehore der Stimme Gottes. Diesen lässet nun Gott predigen und tehren, und offenbaret ihnen seinen Willen: denn sie sind diezenigen, welche mit Gunden hart beladen sind und halbtodt zu Jericho liegen; denen hat Christus die Taufe und Nachtmahl geordnet, und ruft allezeit: Kommt, tommt, und arbeitet in meinem Weinberge, nehmet mein Ioch auf euch, Warth. 11, 29. nämlich die verberbte Ratur des gesormten ausge-

fprodenen Berties welches Chilfte ju einten Joch worben iff; barimmer Bop Denftien ! Bunbert Tiegen. 1 9 . 9 59. Blivoon flagetennen Chriffus, Gittern fet ein Pfund; bein Anbern iche ; bem Detten brei, bem Bierten vier, bem Sanften fanfi gegeben worden: banit follen fie withern, und viel erwerben. Midth. 25, 14. 15. Ein folder nun, Der nur ein Finntett von Gottes Stimme in fith bat, ber mag, fo er felber will, barinnen wielen Bund es in einen groffen Baum gieben: benn folchen bat er Dacht gegeben , Gottes Rinber gu werben , Joh. 1, 12. Dicht in sidenem Willen ober Bermdain; fonbeite in bieles Kunkleins Bers rubgen fbente bie Geele richte batinnten , brit beet Bug bes Bafel's animiel Sede : pau Cherno geschieht alba):: bernt sobald die Seele Gott tes: Bnabei fomeet; fo eller bes Baters Bille in ber ungrundlichen Sciarte ju bein Quelibrunnen Chrifto. Und obgleich bas Defit Bottes erftlich flein ift ale ein Senfforn, fo es nur bie Seele and nimmt, und mit ibrer feurfichen Begierbe barinnen wirket: fo machfor es endlich groß ale ein Lorberbaum.

63. Welche Seele aber bessen sich nicht annehmen will, sonbern gebet im die Fleischesluft und bublet mit dem Teufel, von denem saget Christus: Wer da hat, dem soll gegeben werden; das ift, wer da wirket in dem menigen, dem soll gegeben werden; wer aber nicht hat, das ift, wer da etwas hat und darinnen nicht wirken will, von dem soll es genommen und dem gegeben werden, der da biel hat. Wasth. 25, 29. Und allhie heißt es: Wiel sind berufen, aber wenig anderwählet. Watth. 29, 16.

64. Denn ihrer Biel haben bas Pfant ber Gnabe, aber fie , treten es unt Sugen und achten beffen nicht: ein Theil megen ber answendigen Bufalle, und ein Theil wegen der Grobbeit ber viehlfon Gigenschaft. Denn Chriftus fdet feine Stimme in feinem Worte aus, wie ein Saemann feinen Saamen. Es wird allen Denfchen gefaet, ben Gottlofen fomobl als ben Frommen: nun lies gets anito, wenn ber Saame gefaet ift, an ber Qualitat bes Aders, babin ber Caame fallt; fallet er in einen harten Weg, als in eine viehische Eigenschaft, ba im Fleische in ber Eigenschaft ein grobes Thier fist: fo wird er von der Grobbeit und Unachtsamkeit vertres ten; fibet aber ein geiziges Thier, als ein bund, Bolf, ober bergleichen Gigenschaft barinnen : fo liegen bie Sorgen bes Beiges im Bege, und erstiden den Saamen; fallt er aber in ein hohes Gementh, bas in ber Belt Dacht und Ehre fist: fo bat bie Soffart fich in ben Weg gefest, Diefer Saame ift auf einen Felfen gefallen und bringet teine Frucht. Fallt er aber in eine gute Bernunft, ba in ber Eigenschaft ein Mensch, als namlich eine mabre Demuth ift, ba wird er gefangen, und ein folder ift ein guter Acter; benn Gottes Befen ift Demuth, fo ift Diefe Eigenschaft eine Gleichheit mit ibe, alba gehet er auf und träget viel Krüchte.

65. Derum foll men bie Schrift recht betrachten wenn fin feget: Biel find berufen, aber wenig auserwallet: fie berfiebet as ale fo: Gehr viel, ja ber meifte hauf if im getilichen Rof ermiffen. und tonnten gur Rinbichaft tommen; aber the gettlofes Lebent, barein fie fich begeben, und bunch auswendige Bufalle venderbet werben, bas verftagt fie. Darum ift oftere ein Sind Rigen als ein Alter: und Chriftus faget auch: Laffet bie Rinblein ju mir tommen, benn folder ift bas Reich Gottes: Chriftus hat fie in feinen Ruf aber Bund eingenommen. Wenn aber ber Menich zu den Sabren tommt. und aus bem gottlichen Ruf ausschreitet n; und ins Teufels Billen fich einergiebet, und troftet fich gleichmobl einer bon außen angenommenen Gnabenkinbichaft, wie Babel thut, and faget: D. Chriffus hat es gethan, er hat bezahlet, ich barf mich bef nur troften umb annehmen, feine Ongbe wird mir als ein Gefchent angerechnet. ich werbe in Gottes Fürsat felig, ohne alle Berte meines Billens. Ich bin wohl in Gunben todt und tann ohne ibn nichts Gutes thun, er giebe mich benn barein; aber er wird an mir fund thun feinen Surfas, und mich jum Gnabenfinde machen burch fein von außen Unnehmen, und mir meine Gunde fchenken: ob ich gleich boblich lebe, fo bin ich boch ein Gnadentind in feinem Rarfate.

66. Bon biesen faget bie Schrift Pl. 69, 28. Mache ihren Weg jum Stricke und jum Fall; item, er laßt ihr Licht mitten in ber Finsternis verloschen, und verstockt sie in ihrem eigenen Bahn, benn ihre Wege sind schälich. Ueber biese gebet die Waht, benn sie sind anfänglich berufen, und werden noch allezeit berufen; aber

lie wollen nicht fommen.

١

67. So fpricht benn Chriftus: Wir haben euch gepfiffen, und ihr habt nicht getanzt. Matth. 11, 17. Item: D Jerusalem, wie oft habe ich beine Kinder versammeln wollen, wie eine Gludhenne ihre Küchlein unter ihre Flügel, und bu felber haft nicht gewollt. Matth. 23, 37. Du bift im Rufe Gottes ergriffen worden, und

bu haft bich felber bavon abgewandt in eigenen Billen.

68. So spricht die Vernunft: sie haben nicht gekonnt. Antw. Warum haben sie nicht gekonnt, so sie boch berufen waren? Der kann nicht, ber nicht im Rufe ist; wer will aber sagen, wer ber sei? Der Teusel in ihnen will nicht, ber reißet das Wort von ihren Herzen, daß sie nicht glauben noch selig werden, wie Christiss saget; darum werden sie in der Wahl verworfen. Denn die Wahl gehet über sie zur Erndrezeit, wenn das Kraut reif ist, und wenn die Misset im Maaße voll ist: alsdam wenn man worfelt, so bleibet die Spreu, welche zu leicht im Gewichte ist, dahinten.

69. Es gehet, wie Chriftus faget: Das himmelreich ift gleich einem Saemanne, ber guten Weizen ausfaet; alsbann tomme ber Feind und faet bas Untraut barein; Matth. 13, 25. Und wenn Untraut aufwachft, so verbammet es ben Weizen, bag er nicht

fann, machfen und Früchte tragen. Alfo auch mit bem Menfchen; ef ift manche Seele ein gutes Kornlein, aber bes Teufels Untraut

perdenbet bas. '

70. Sprichft du: Das tann nicht sein, bieweil Christus saget Igh., 10, 28.: Meine Schästein sind in meinen handen, Riemand tann sie mir heraustreisen. Antwort. Diese ist alles wahr; aber merte: so lange der Wille der Seele in Gott bleibet, so tann sie der Teufel nicht daraus reisen; aber menn sich die Seele abbricht vom Willen Gottes, so wird die Scienz des ungründlichen Willens (barinnen Christus wohnet) verdunkelt, und wird Christus in seinen Gliebern gekreuziget und getöbtet, und wird aus dem Tempel des heiligen Geistes ein Hurentempel gemacht, verstehet nach der Seele. Nicht das Christus getöbtet werde; sondern sein Tempel, als sein Gliebmaaß, denn allhie ist die Scheidung in der Wahl.

71. Die Wahl ist der Geist Christi, der gehet alsdann vor einer solchen Seele vorüber, denn seine Stimme ist nicht mehr in der Seele; sie hat kein gottlich Sehor mehr, denn sie ist außer Gott, darum spricht Christus: Wer von Gott ist, der höret Sottes Wort; darum höret ihr nicht, denn ihr seid nicht von Gott. Joh. 8, 47. Sie haben die gottliche Stimme in ihnen verloren, und haben des

Teufels Stimme eingenommen in Turbam Dagnam,

## Das 8. Kapitel.

Bon ben Spruchen heiliger Schrift, wie bie felben gegen einander stehen, wie man sie soll verstehen; und bann von dem Baum des Lebens, und ber Erkenntniß Gutes und Bofes.

Wir wollen die hohen Geheimmiffe in einem Bilbe vorftellen, bem Schwachen nachzusimmen, wie die Kinder Gottes, und dann die Rinder der Berderbnif von ihrum Urftand, und dann die Zeit ihres Lebens auf Erden geboren werden.

2. Sehet an einen Baum, welcher aus seinem Ente und Sacsmen wächst; in welchem Saamen die Zinctur des Wachsthums, sammt dem Wesen des Corporis, nämlich des Holges, inne liegen; darin alle vier Clemente, sammt dem Gestirne inne liegen, sowohl der Sonne Kraft.

- ist duch ein Wesen des Gestirnes und der Clemente; und bas Gestirn und Elemente sind ein Wesen des Gestirnes und ber Clemente; und bas Gestirn und Clemente sind ein Wesen des Spiritus Mundi, und ber Spiritus Mundi ift Mysterium Magnum, als das gesormte ausges sprochen Wort Gottes, aus dem ewigen Sprechen; und in dem ewigen Sprechen wird die Schiedlichtete zu Liebe und Botn, als zu Feuer und Licht verstaffben.
- 4. Das Schiedliche aus dem Sprechen ift die ewige Ratur; und das Sprechen in sich selber ist Gottes Wort, das urständet aus der Kraft der Weisheit, und die Weisheit ist das Ausgehauchte der Dreiheit, als Gottes Findlichkeit, darinnen der Ungrund im Grunde sich sinder; und die Findlichkeit ist der einige ewige Wille, der führert sich in sich selder in eine Scienz, zur Gedärung der Gottheit, welche er seiber ist, ein. Also sehen wir, wie sich das Innerste hat düsgegossen in ein Aeußerliches; und wie nun das Innerliche seine Gebärung und Wirkung hat, also hat es auch das Aeußerliche.
- 5. Es werden vornehmlich brei Principia in dieser allwesenden Gebarung verstanden, barinnen auch breierlei Leben sind, und sind boch in einander als Eines; allein ein jedes ist in seiner Eigenschaft ihm selber offenbar, und dem audern nicht. So aber diese dreierlei Leben in einem Dinge zugleich in einander offenbar sind, daß eines das andre in sich siehet und begreift: so ist das Ding gottlich, benn es stehet in der Temperatur.
- 6. Das eine Leben ist das feurische, als das natürliche Leben; das andre ist das lichtische, als das gebende Leben; und das dritte ist das schallende, als das fühlende, wirkende Leben. Das feurische giebt Schiedlichkeit, und das lichtische giebt Ens und Wesenheit, und das schiedlichkeit, und Bas lichtische giebt Ens und Wesenheit, und das schallende giebt Krast und Wisken, als näwlich im Wesenheit, ein Wachsthum, und im Leben des Feuers und Lichts eine Vernagst der Sinnlichkeit.
- 7. Das erste Principium ist das frurende Leben und die erste Offenbarung Gottes, darinnen die Katur verstanden wird. Das andre Principium ist licht, darin das heilige Leben des Verstandes, sammt dem Urstande des Wesens, verstanden wird, und died Gottes Reich genannt. Das dritte Principium kommt aus der Kraft des Besens und hat seinen Ansang aus der Kraft des Feuers und Lichts, aus dem feurischen Aushauchen aus Feuer und Licht in eine Form, das ist Mysterium Magnum, darinnen alles lieget, und dieselbe Form ist doch kein Bild, sondern ein Ens, der ist der Spiritus Mundi, welchen das feurische Leben in der hungerigen Scienz sassen, was in Schiedlichkeit der wirkenden Krafts einsuhret, und sich seinen Barinnen in eine Form fähret, als: das Feuerleben sasse gegebene Wesen des Lichts und zeucht sich darinnen auf e Form, wie man das in einem Saamen siebet, sowohl in

- ben alen-Clementen, : welche alle mutnen Abrund bed Cufritie Minebigent zbem Mpfterig Moans finde in ihn ihn in min Grint dent 25 8. Und ift, und fein: ju verflebenge wie bag bade Moffertung -Magnum an Bofen aud Gutem git ibo jebem Dinge Biegetige moetite Befterium ar ifm felber gett ift, sand Leit Bofes in ihm mefpinel mirbs aber in feiner Answickelung, indemies fich in Schindlichbit führeten for wird, es ein Contrarium der Gigenschaften, ital eine bie anite abermalitiget und abwirft von ber Geweinschaft; barimmen wie Die großen Gebeimniffe Gottes verfteben, wir ies mit ber gamen Croins d filen Cole. tion bewartht fri े का प्रार्थ mi D. Sehet i 40. einen Renn ju einem Baume, awie fobert fotiger bentet. barjanen lieget bas Mysterium Magnum mach bes: Gernes Chamifchaft, benn af flieget ber, gange, Boume, faithitits bet: Burnell and directed darinnen mann ift bodi Leines nitht offenter, to tabae es man ein Sammerifes, fohalb es aben; in feine Matter : inn bie Erbeit aindehiet mirben in an in den den grande est article an in dernifeurifchen Seieng ju ereiben. Run vermochte bie. Erbe, bas Ent im Remid wicht anzugunden, darinnen fich die brei erften (Sal. Sulchur, Mode enrius) offenbaren, wenn bie Sonne, als bas Licht, Romichb nuvor anglindete: benn biefe brei erften liegen in ber Erbe, in bein falten Rener verfchloffen ; wann aber bie Connenfier angienbet in fo, mittell bas bibige Reuer fich aus, aus meldem bas Licht bern Datit ur-Ranbet, das ift, es widelt fich auch barinnen aus, und in bieftlie Masmidebung mird ber Rern eingenommen, als bie Riaftiben Erbe ampfebet- allba in bem Rern ihren lieben Sohn, ber aus ihrt geboven ift, und nimmt ihn mit Freuden an, benn er ift ebler bie feine. Mutter nach bem Befen. ::. ..3

Į

١

ţ

ţ

10. Nun ist uns der Grund der Erde zu betrachten, mämliches die beet ersten an einem Orte, da der Kern hingesoll wird, in ihrem wirkenden offenbaren Ente, dem Kerne in feiner Qualidat ahmlich sind. Wo dieses ist, so nehmen sie den Kerne, als einem liest den Sohn, mit Freuden an: also auch hinwiederum ergiedet sich des Kennes End mit einer großen Weglerde in frine Mutter, die Erde, denn es sindet seine rechte Mutter, aus derer Eigenschaftliche ist; ges boren worden; also auch sindet der Erde End einen rechten ganilien ben Sohn om Ente des Kernes, und vesteuet sich eines des dudern, und gehet das Wachsthum an.

11. Ift aber bas Ens ber Erbe am seiben Orte bem Enti bes Rernes ungleich, so nimmt es die Erbe wohl an, aber nur als einen Stiefsohn; sie führet ihre Freude und Begierde nicht barein, sandern Stutter, welche an diesem Orte sehr tief verborgen ift, aussaugen, von welcher Berborgenheit manch Kern verweset, ehe er mag seine, vochte Mutter seiner Eigenschaft erreichen. Und ob es gleich Ens von ber Ungleichheit annimmt, so stehet ab doch in großer Gesahr,

ehe es sich kann in francist Ensamit feiner Sfeig stauermandeln; und wird nimmermehr also ein guter fauter Baum, als so erweite mit dem Kebne in seinerrechter Mutter eingestet worden: dent das widerwattige. Ens ist ihm doch immosdar guwider, und sochen die Effentien im Streite, davon der Baum also höutlicht und krunim wird, auch so wenige und uoft (mass außerlich eine dos Confesiation auf ihn salt) dos Erdates träget, auch wohl gar verdorvet und kied bet. Denn so sich das Ind der Erde mit ber wederschriften Confesialation vermenget und dieselte stunimmt, so etfreuer sich die Erde in berselben Constellation Eigenschaft, weil sie gleicher Eigenschaft eines Willens sind, nuch wolleit in ihrer Conjunction einen neben Sohn gedaren: so wird ulsdaner den Baum von dem Ente der Erde verlassen und verdirbete, oder beinget dos und wenige, oder keine Frücke.

12 So wir nun besselben Baumes Machethum betrochten, pe sinden wir erst den verborgenen Seind allet Delmitateit. Dens exstilch ninmit er der Stiesmutter Eus an fich, und ergiebt sein der Stiesmutter, webche des Gaament Ens auch annsumi, aber nicht in solcher Frende, nie wenn es ein gleiches Ens währe; sie zeucht wohl das Ens des Saamens an sich; darinnen die Wardel entstehet; aber es ist date Miderwillen in den drei ersten der

Mutter, davon ble Wurgel knoricht und budlicht wirb.

18. In diesem Streite gundet sich num bas Feiner im Ens bes Saamens durch der Sonne Gewalt an, in welchem Angunden das Mysterium Magnum im Spiritu Mundi offensar wird: diesem ergreift der Sonne Ens und erfreuet sich in ihm, benn der Sonne Kraft wird darinnen wesentlich, und zeucht das Ens des Saamens aus der Murzel in sich in die Hohe, daß sich moge eine Fracht darinnen gebaren.

14. Die Sonne giebt sich mit ihrer Kraft ohne Unterfcheld barein, sie liebet eine sede Frucht und Gewächs, und entzeucht sich keinem Dinge; sie will anders nichts, als einem jeden Kraute, wort was das ist, eine gute Frucht ausziehen; sie nimmt alle an, sie sind bose ober gut, und giebt ihnen ihren Liebewillen: denn anders kunn sie nicht thun, sie ist kein ander Wesen, als was sie in sich sele ber ist.

15. Aber wir muffen das recht betrachten, wie fie dem Bofen auch ein Sift ift, und dem Guten ein Gutes, denn in ihrer Krafts entstehet die wachsende Seele, und in ihrer Sewalt verdirbat fie auch. Das versiehet also: Sind die Gestaltnisse der Natur in den drei ersten, in der Wurzel des Baumes mit der Mutter der Erde in gleichem Willen, so giebt die Erde der Wurzel mit großer Begierde ihre Kraft und Saft, da erfreuet sich der Sonne Kraft barinnen, und eilet zum Wachsthum. Ist aber die Erde und Wurzel einander wärtig, so wird der Wurzel der Erde Kraft und Saft verhals und alsdam die Sonne mit ihren Lichtstrahlen die Wurzel und

bin Maunt Angenbet, fo entennben fich bie brei erften baeffinen thi Mare: Balbatt: und verbrennen bas End ber Conne, und bettreiften Bat Binfer if verbutert ber Stutum ober bie Aefte. Wenn aber Die brei erften mogen ber Erbe Saft baben, fo! bleiben fit 'in ber Chiabelt . und femiesten fich wicht im Streite , fonbern Concordiren mit wer Genne Bictlienblen; einte wir folder auch im Dreftetie imma Boiritu Mundt ichen, wenn fich bie feurliche Gigenfchaft empore windet, dast biefelbe bie Genne angunden tann, wie alebaum Ane bewende Spige Lintfishoog bag Remit und Graf niebergebritelle wirde 146. Melweren feben, wit in biefer Right, wie es quarket file Machittinin ibir Aefter in Benn ber Stamm aufgehet, ife gelieb bei Steels in ber Ratur mit auft benn wenn bie Ratur in ihrer Dettel peratif angenundet wird; for flehet fie ohne Unterlag in ber Schlebe Liebleit ber Soune Rroft, will intmer bie Bosbeit ber brei' erfent von fich wetten, und fie ellen auch felber in eigenem Willen! fus welchem Trennen und Boneinandergeben bie Breige aus Atiff Stammte ausbringen. Im Binter fthieuft fie bie Rafte mit ihrem Bereite din; und fo ber grubling tommt, baf fie nur tonnew bie Dies erreichen , fo treten fle mieber in ben Bereit, alebann binnbied fich bei Streit wieder in Aefte und Zweige aus wie man benti and tebem Baume febr Jahegavithe alfo fiebet.

17. Nun ift uns aber ber innere Grund mit bem Mustreffen bes Wefte zu betrachten ; bein wir feben, baffiein Aft groff wachft und Arundt trauet, und ber andre verborret: bas verfteben wir nur in ber Schleblichkelt ber Rathe burd ben Spieltum Dunbi, bit fich bie Gigenfchaften eine jebe in eine Cigenfielt im Ente bes Baumes' fuffen Bollen , und 'bie Gleichheit verlaffen : welche Eigenheit min' aus ber Gleichheit in ihrer Soffart über bie andern in ber Reileres madit ausbeinget, und nicht will in bem Connenwillen in ber Teme peratur fbeffen bleibet, wie fle biefelbe in the aufzeucht, die erffickti weinn fie aus bem Stamme ausgebenngen ift. Denn biefelbe Scieng in betfelben Gigenfchaft hat fich in eigenen Billen eingeführet, unb wollen in Boffart eher ausbringen als bie andern in ber Gleidfeit; und haben nicht Reaft genug. Benn bann von außen eine fturte Conftellation bes Geftens in biefe hoffdrige 3meige einbeinget und fie fichtet und probiret, ob fie aus ber Gleichheit find; fo merben fie verkiftet und verborcen, benn fie find abtrunnige Zweige; auch borret fle ber Somme Site' im Spieltu Mundl aus.

18. Die andern Aeste aber komitten aus ber Temperatur, und tommen aus ber gewaltigen Ausziehung ber Sonne, da sich die Sonne in den Eigenschaften erfreuet und die Eigenschaften temperiret, und sich in ihnen auszeucht: dieselben Aeste zeucht die Sonne in ihrer Kraft groß, denn die Eigenschaften stehen in ihrem Wilken. Ein mehrers sehen wir, wie sich die Eigenschaften der Natur in den Aesten, wenn sie auswachsen, von den auswendigen Zufallen verdere

ben, aldernom bem i Mirfibrile) niteur nonen ber unreinden Anfaur Da die Sonne mit ihren Strablen, nicht bann fenne baf fie bodrichte Erunne und budlicht werden, auch mancher Aft barburch verflock mit mit 2:3123 375 44 1. 19. Und wie et nun jugebet mit fam Heffenber und Gand bes Baumes, alfo auch gehet es gu mit bem Urffenben und Sandale bes Meniden. Dogleich ben Denfch in ber Rigenfctifft ber Rame und bes Lichts bober ift als die Gemiddle ber Erber fo ift es, bad aber alles in Einer Debnung, bente et gebet aus Einent Grunde ols durch bas ausgesprochene Wort Gottes, barinnen bie abtriche Sprechen im Mofterie Magno mitwietet, alleie bag ber Menich in feinem Ente bes Leibes einen Grab bober, iftmals bie Erte nint ibe Frucht; und mit ber Geele noch bober ift als ber Spiritus; Manbi; aber fonft gebet es alles in feinem Ueftanbe aus Einem Brunde. und icheibet, lich aben aus einander, und faffet fich in fonberliche Infange in ber Greation. BG. 20 0 79: 1 20. Sottes einiger Kurfate ift fein emfasvrechenbes Barten des on burch, Die Weisheit, aus feiner Reaft in ber Sciene, in: Schieblich Beit gu feiner Offenbarung , ausspricht. Er bat, feinen janbern Surfas in fich mehr er und mag auch nicht fin bag er mehr Sinclase babe; benn fo bas mare, fo emufite etwas fein; von thmairbaran er Uefach nimme zu einem Fittsag. 61 12 . : :.

21. So ift nun das Sprechen seiner Kraft zu seiner Selhstaffenbarung der einige gottliche Fürsat, nicht aber ein; aufänglicher, sondern ein gehärenden Fürsat; und des Morts Fürsat ift die Seine der Schiedlichkeit und Förmlichkeit der einige Gott in seiner, Dreifelt hat von Ewigkeit in einen Anfang durch das Wort ausgesprachen, als in ein Ens aller Eigenschaften der Schiedlichkeit, da alle Schiedlichkeiten in einander innen liegen: und dasselbe Ausgesprachene: ift das Wosterhum Magnum, und ein rechter einiger Fürsat ies Worts.

22. Das Wors begehrt nichts mehr, als nur seine heilige Kraft burch die Schiedlichkeit zu offenbaren; und in dem Worte wird, die Gottheit in der Schiedlichkeit durchs Fener und Licht offenbar: also find die zwei, als das Wort und Mpsterium Magnum, in. eine ander wie Seele und Leib; denn das Myskerium Magnum ift. des Wortes Wesenheit, darinnen und damit der unsichtbare Gott in seinener Oreiheit offenbar ist und von Ewiskeit in Ewiskeit offenbar wird; denn dessen das Wosterium Wagnum ein Resen, es ist das ewige wesentliche Wort Gottes.

23. So verstehet uns nun recht, das geistliche schallende Wort ist der gottliche Berftand, der hat sich durch das Mysterium Magnum als durch das ewige Wesen des Worts ausgesprochen in eine Alichteit, als in einen Anfang und Zeit; und die Schiedlichteit,

fo im Mysterio Magno in einem wirkenden Ente lieget, hat der ewigsprechende Geist offendar gemacht, daß es ein wallendes, fassens des, gebarendes Leben sei: und dasselbe ist nun der Spiritus der außern Belt; sein Weben ist das kreaturliche Leben, sein Wesen sind die vier Elemente, die Scienz der Schiedlichkeit im Spiritu Mundi ist das Gestirn, darinnen das wachsende Leben stehet.

24. Diefes ewige Mufterium Magnum hat fich im Unfange feiner Schiedlichkeit durch bas Aussprechen des Worts ber Gottheit entschieben, als bas subtile Ens von bem groben coagulirten; bas subtile Ens ist das Gestirn, als eine Quinta Essentia, und bas grobe coaquirte Ens ift die Abmerfung, baffelbe ift die Erbe, Steine und Metalle. Die Abwerfung ist geschehen, daß in dem Spiritu Mundi eine Lauterfeit, als ein Scheinlich, sinnlich Leben fein moge. Abwerfung ift auch zweierlei Gigenschaft, als eine fubtile aus bes Lichte Rraft im Borte, und eine grobe, nach der Infaffung ber Finfterniß in bem Urftanbe jum Feuer. Dit der groben wird die Erde verftanden, und mit ber fubtilen bie Rraft im Ente ber Erbe, aus welcher Kraft in ber Schieblichkeit Krauter, Baume und Metalle machfen; auch tommt alles Fleifch aus bem fubtilen Ente ber Erbe ber. Alles, mas einig allein aus ber Zeit ift und im Leben bes Spiritus Mundi innen ftehet, bas hat fein Corpus aus bem Ente ber fubtilen Erbe.

25. Diefer Spiritus Mundi, mit dem Gestirne seiner Scienz, und mit dem subtilen Corpore des Feuers, Wassers und Lufts, sammt seiner Fischeit der Erde und was darinnen ist, der ist nun das ausgesprochene Leben und Wesen, aus dem innern ewigen Myssterio, als aus dem innern wesentlichen Worte Gottes, welches ewige Wort Gottes im innern Grunde in heiliger Kraft wirket und wohsnet, und mit Anfang dieser West durch das innere Mysterium in ein außer Mysterium sich ausgesprochen hat: und aus demselben außern Mysterio ist die ganze Creation der außern West gegangen und ist darein bescholossen, als in seiner Mutter Leibe, darinnen sich das ewige Wort mit der Scienz der Schiedlichkeit aus den Kraften in ein figurlich Leben eingeführet hat.

26. Piefes außere Mysterium bes geformten Wortes ist nun in ein Rab, gleich einem Uhrwert, mit seinem gebarenden Leben eingeschlossen, da die Eigenschaften im Ringen um den Primat sind; bald ift eine oben, bald die andere, dritte, vierte, funste, sechste und siebente, wie es denn auch mit den sieden Eigenschaften, ihren Ausgängen also zu verstehen ist: denn gar bald sieget der Spiritus im Feuer, davon die hipe entstehet; gar bald im Wasser, davon es regnet; gar bald in der Luft, davon sie sich erhebet; gar bald in der Luft, davon sie siedesseit, davon die Kälte urständet. Was eine Eigenschaft bauet, das zerbricht die andre; eine Eigenschaft glebet, die andre verstockt das Geben, daß es verdirbet; eine giebt gutes Ens und Willen, die

ambre giebt bofen barein, und verhindert bas Gute, auf bag eines im anbern offenbar werbe.

27. In biefes außere Mpfterium ber Eigenschaften, in welchem bie Schiedlichkeit des ausgesprochenen Worts verftanden wird, bat wan Gott das Licht der Ratur aus dem Mpfterio Maguo durch und aus Kraft des ewigen Lichts eingesprochen, daß also in allem bosen Ente ein guter Grund inne lieget, als eine gute Kraft aus dem beiligen Worte, und daß tein Boses ohne das Gute allein ift.

28. Mehr hat Gott die Sonne zu einem wirkenden Leben in die Eigenschaften der außeren Welt eingegeben, daß sich alle Dinge mögen darinnen fassen und in eine Gleichheit des Streits sinführen, darin sie wachsen und Frucht tragen mögen: und obgleich nun das Licht der Natur, aus göttlicher Kraft, in allen Dingen mitwirket und auch die Sonne von außen in alle lebendige und wachsende Dinge sich eingiebet und eindringet: noch dennoch ist die seursche Eigenschaft im Grimme also start, daß sich die Sigenschaften also hart impressen aus Gewalt der Finsterniß, daß viel Kreaturen und Sewächse mussen in der Bosheit leben; denn der Hunger in der sinstern Impressen ist also start, daß er alle Kreaturen in seiner Sewalt hält.

29. Dieses wirkende Wesen in den Eigenschaften mit Licht und Finsternis, darinnen nun die ganze Creation begriffen, ist nun der einige Fürsat Gottes Worts, als nämlich, daß er Leben und Rreaturen gebäre, und das ausgesprochene Wort in Bilblichkeit einzscher, daß jede Kraft in der Scienz der Schiedlichkeit in einem Leben und Bilbe stehe, beibes nach der Eigenschaft der Lichtstraft des heiligen Worts, und nach den Eigenschaften der Fenerstraft: das Licht aber ist allen Dingen zu einer Temperatur gegeben; nicht daß das Licht allein das Wesen von außen anscheine, sondern es ist die de kem Enti mitwirklich in alle dem, was da lebet und wächst.

30. Darum hat keine Kreatur über ihren Schopfer zu klagen, baß er sie zum Bosen erschaffen habe: allein der Grimm in der Ratur, der verstockt ein Ding und verhindert des Lichtes Kraft; zum Andern verhindert es der Fluch, daß die heilige Tinctur des heiligen Grundes des sprechenden Worts in dem ewigen Lichte (von des Teufels, sowohl des Menschen, und der Kreaturen Eiteikeit wezen) in sich wieder gegangen ist, und sich nur allein dem einziedet, das in ein Bild der Lichtstraft sich einführet, und mit der Scienz, die sich in den Grimm der Finsternis einziebet, nicht wirken will; denn Ursache ist dieses, die Finsternis ergreift sonst die heilige Kraft, und führet sie in ihre Bosheit. So heist es alsdann nach der Schrift, Ps. 18, 26, 27.: Bei den Berkehrten bist du verkehrt, und bei den Heiligen bist du heilig. Gleichwie die Sonne leiden mus, des die Distel ihr gutes Ens in ihre stachlichte Eigenheit verschinund zu ihren Stacheln beaucht: also will die höchste Tinctur

in bas Falfche ber Scienz fich nicht eingeben, ba fich ber ewige ungennbliche Wille in ein Bilb ber finftern Welt Eigenschaft gewandelt.

31. Der andre Fursat Sottes, burch bas quesprechende Wort Sottes, bamit sich Gott burch bas Mysterium Magnum hat wollen offenbaren, ist der hochtheure Name Jesus. Nachdem sich der Mensch von Gott in die Kreatur gewandt hatte, da hatte er Gottes Stimme verloren, die sprach ihm Gott in Gnaden in des Welsdes Saamen wieder ein, mit dem eingebildeten Namen Jesus, als mit dem andern Fürsate aus dem göttlichen Grunde.

32. Der erste Fürsat mit ber Natur und Kreatur ift aus bes Baters Sigenschaft; ber andre Fürsat, bie Natur und Kreatur zu erlosen vom Fluche und ber Peinlichkeit, ist der Name Jesus, als die hochste Tinctur ber gottlichen Kraft, dieselbe zu offenbaren burch das geformte, ausgesprochene Wort in der Sigenschaft bes Guten,

bas in ben Bofen gefangen gehalten wirb.

33. Diesen Namen Tesus hat Gott, als ben Fürsat seiner Liebe, in die Mutter aller Menschen eingesprochen, und als eine les bendige Kraft in einen ewigen Bund eingeleibet, und benseiben Bund, mit Einsuhrung gottlichen Entis, in menschlicher Eigenschaft erfüllet: daß gleichwie sie nun Alle den Fluch und Berderbung mit zur Welt bringen, darinnen sie Alle Kinder des Jornes Gottes sind, und unter dem Fluche beschossen sind, und unter dem Fluche beschossen Ramen Jesus mit zur Welt, welchen Bund Gott in Christo mit dem Siegel der Kinderstause bestätiget hat, und bei den Alten mit der Beschneibung der Worbaut.

34. So wisset nun, daß Gott keinen andern Fürsat hat durch sein Wort geoffendaret, als den Grund der Creation, die Natur der Schiedlichkeit, darinnen die Kürsätz zur Bosheit urständen, da sich die Scienz des gründlichen Willens, in der seurischen Schiedlichkeit ein Theil in die Lichtskraft einschnet, und das ander Theil in die seurische Eigenschaft der Peinlichkeit, und das dritte Theil in die Phantasie, nach Feuer, Licht und Finsternis, als in die Eigenheit der Hoffart, wie Luciser und Abam gethan haben. Was aber in die Krast des Lichts geschieden wird, das ist gut, und was in der Temperatur bleibet stehen in der seurischen Scheidung, dem eineignet sich die höchste Linctur der Kraste; den andern aber in der Schiedlichkeit einelgnet sich die Ainctur der Sonne und des Spiristus Mundi.

35. Auf biesen Grund wollen wir euch die Gleichnis mit bem Baume in dem Menschen, von feiner Pflanzung zum Guten und Bosen, aussuhren und weisen, was der Fürsat Gottes, sowohl der Zug des Baters im Guten und Bosen, wie auch die Wahl über die Menschen sei, und es hernach mit den Sprüchen der Schrift vergleichen.

- 36. Der Menich ift aus bem Furfage bes etwigen und zeitlis den Befens Anfange in ein Bild aus bem fprechenden und ausgefprochenen Bort eingeführet worben, in bem bas fprechende Bort ber Schieblichkeit felber innen lieget: benn er ift nach bem aufern Leibe ein Ens ber vier Elemente, und nach bem außern Leben ein Ens bes Spiritus Mundi; und nach bem' innern Leibe ift er ein Ens bes emigen Borts Gottes, als bes bochften Dofferii der mefentlichen Rrafte Gottes. Rach bem innern Geifte aber ift er in ameien Eigenschaften, als erftlich, bie freaturliche Seele ift aus bes Batere Natur, als aus ber emigen Scheidung bes Borts Gottes in Licht und Kinfterniß: Diefe Gigenschaft ift ber freaturlichen Seele Gigenheit, aus bem Grunde bes emigen Billens berrubrend; Die andere Eigenschaft ift bie mabre gottliche, in bes Lichtes Rraft, bas ift Chriftus, in bem ber Dame Jefus offenbar worden ift; und bie ift ber mabre emige Furfat Gottes vor ber Belt Grunde, ba bie Seele noch feine Rrentur, sondern nur ein Ens im Mofterio Magno war.
- 37. Diese andere Eigenschaft war im Menschen im Anfange vor der Sunde in Jehova offendar; als sich aber die Geele davon abbrach, und in die Creation einwandte, so erstummete die kreaturitiche Seele an Gott; allda thut sich der Fürsat in dem heiligen Jesus als ein Gnadengeschenk hervor, und trat in des Lebens Licht. Dieses Gnadengeschenk ist nun nicht der kreatürlichen Seele Eigensheit: sie hat es nicht für Naturrecht und bekommt es auch ewiglich nicht für Naturrecht, sondern es stehet in der Seele in einem eigenen Centro, und rufet der Seele, und beut sich ihr an, sich in ihr zu offendaren.
- 38. Die Seele foll von ber Bilblichkeit ber irbifchen Ereation ftille stehen und nicht irbisches Ens in ihr Feuerleben einführen, baraus ein falsch Licht entstehet, so will dieser gottliche Fürsas, in ber hochsten Tinctur, aus bem heitigen Liebefeuer mit bem heitigen Licht sich offenbaren, auf Art wie ein Feuer das Eisen burchgtühet, daß das Eisen scheinet lauter Feuer zu sein: also auch wandelt das Liebefeuer dieses Fürsates des Gnadengeschenkes die Seele in seine Eigenschaft, und behalt doch die Seele ihre Natur, gleichwie das Eisen im Feuer seine Natur behalt.
- 39. Ein jedes Kind, aus Mannes und Weibessaamen geboren, hat dieses Gnadengeschenk in seinem innern Grunde in des Leebens Licht entgegensteben; es beut sich einer jeden Seele an, und recket seine Begierde die ganze Zeit des Menschenlebens gegen die Seele aus, und rufet ihr: Komm her zu mir, und gehe von der irdischen Bilblichkeit im Grimme und von der Phantasie aus!
- 40. Dargegen flehet auch in einer jeden Seele, alebald ihr Leben fich anfangt, ber grimme erweckte Born Gottes in ber Effeng

ber Schiedlichkeit, barinnen auch bie eingeführte Schlangengift mit bes Teufels Begierbe innen lieget.

- 41. Jum Dritten stehet ein jeder Saame bes Leibes, nach der außern Welt, in Gewalt des Spiritus Mundi, in der Constellation. Wie das große Uhrwert zu der Zeit in der Figur innen stehet, eine solche Figur giedt ihm auch der Spiritus Mundi in die Eigenschaft bes außern Lebens, ein solch Thier modelt es ihm in die außere Lebenseigenschaft ein, denn der Spiritus der außern Welt aus den Elementen kann anders nichts geben als ein Thier; und solches Thier entstehet aus dem, daß im Menschen die ganze Creation lies get, und daß er sich hat aus der Temperatur in irdische Begierde und Bildlichkeit im Falle eingeführet, und daß der Spiritus Mundi in ihm mit seiner Schiedlichkeit offenbar worden ist.
- 42. Und also scheibet er sich nun noch immerbar in jedes Kindes Lebensansang in eine solche Figur; wie das Gestirn in seinem Rabe stehet, ein solch Bith macht er in die Eigenschaft aus dem Limo der Erde, als in die vier Elemente, davon mancher Mensch von Mutterleibe, nach dem äußern Menschen, einer bosen, giftigen Schlange, Wolfes, Hundes, Krote, schlimmen Fuchses, hoffartigen Lowens, unstätigen Sauen, stolzen Pfauens, item muthigen Rosses, oder auch anderer guter zahmen Thiere Art ist, alles nachdem die Figur im Spiritu Mundi ist: also füget auch dieselbe Constellation aus dem äußern Fürsage des geformten Worts Manchem gute Vernunft und Sinne, darzu Ehre, und weltlich Glück ein, und Manchem Elend. Unglück, Thorheit, Bosheit, Schalkheit, bosen Willen zu allerlei Lastern, tarauf mancher Mensch, so er nicht das irdische eingepflanzte Thier immerdar tödtet und den bosen Willen mit dem göttlichen Gnadengeschenke bricht, dem Henker in seine Hande kommt.
- 43. Nun fiebe, Denfch, bas bringt bir ber außere Rurfas bes geformten und ausgesprochenen Borts, ba Bofes und Gutes innen lieget, ba bie Scienz bes Saamens in bes Lebens Unfang fich in eine Eigenschaft fcheibet. Und hierinnen lieget nun ber Bug aus bes Batere Eigenschaft jum Bofen ober Guten: und in mas fur ein Ens bas Leben fich conftelliret bat, alfo zeucht fich biefelbe Conftellation in feine Gleichheit, es will immerbar gleiches bei und in gleichem wohnen, als: Gin frommer Dann wohnet gern bei Frommen, und ein Spotter bei Spottern, ein Dieb bei Dieben, ein Freffer, Saufer, Spieler, Surer und tergleichen auch bei feines gleichen; bargu geucht ihn feine Ratur aus ber Eigenschaft bes Bornes Gottes. So tommen auch die wirklichen Gunden ber Eltern mit in bie Eigenschaft, benn ein jebes Rind wird aus bem Saamen ber Eltern geboren; meffen nun bie Eltern find, beffen ift auch bas Rinb, jes boch wandelt es oft die Conftellation mit Gewalt, und zwinget es in ibre Macht, so sie stark ist.

44. Ann siehe, das ift der Jug des außern Lebens, da Gott spricht: Wen ich verstode, den verstode ich; also wied der Rensch verstodt; und auch fromm und sinnlich zur Demuth und hoffart gezogen. Das ist nun Gottes Fürsah nach seinem Born, weichen der Mensch in sich erweckt hat, denn er ist das dubere, gedirende Wort Gottes, dadurch Gott mit der außern Kreatur thut, wie er sie in seinem Uhrwert ergreiset; durch welches Uhrwert er ouch seine herplichseit offenbaret, beibes nach Zeuer und Licht, nach Berstand und Thorheit, auf daß eines im andern offenbar und erkannt werde, was gut sei.

45. Nun ist aber bieses Uhrwert bes ausgesprochenen Worts nicht Gott selber, sondern es ist nur ein Bild nach ihm, als namlich das außerliche, wesentliche Wort, darein er die Creation beschlessen, auch daraus geschaffen hat: denn aus ganz göttlicher Eigenschaft mag keine Kreatur kommen, weil sie keinen Grund noch Anfang hat; so mag sie sich auch anders in keinen Ansang formen, als durchs Wort der Kräfte, durch die Schiedlichkeit, und aus der Schiedlichkeit des Sprechens, da sich das Sprechen muß in Natur einfüh-

ren, fonft murbe bas Wort nicht offenbar.

46. Die innere Gigenschaft ber Seele lieget nun in ber erften geschaffenen Conftellation, im emigen anfänglichen Grunde, die wirb nicht in bie außere thierische Conftellation mit gebilbet; benn bie feelische Scienz bat einerlei form, als ein magifcher Keuerquall, und Scheibet fich im Leben felber in bie Figur bes Leibes; barinnen lies get nun ber Grund ber ewigen Ratur, und ift gum Guten und Bofen tuchtig: benn es ift bie Urfach jum Feuer und Lichte, aber er lieget hart und fchwer in ben Gunden gefangen. Denn allbie liegen bie Erbfunden im Centro ber Natur, ba bat ber Teufel einen Sig bekommen; item, allbie liegen nun bie angeerbten Gunben von Eltern und Großeltern, als wie eine bofe Gift, bavon Gott faget, er wollte fie an ben Rinbern ftrafen bis ins britte und vierte Blieb; auch liegen hierinnen ber Eltern Bohlthaten und Gottes Segen, fo über bie Rinber geben. Erob. 20, 5. 6. Diefe Gigenschaften comftelliren fich nun auch in eine Rigur nach ihrer Art, bamit figuris ret fich die Geele entweber in ein Bilb ber Engel ober ber Teufel.

47. Und hier lieget nun der schwere Grund, da die Bahl Gottes siehet, was allda für ein Engel werden wird, jedoch ist tein Schluß barüber gemacht; denn das Gnadengeschent siehet im innern Grunde und eineignet sich dem Centro der Scienz des Ungrundes der Seele, als dem Willen des ewigen Vaters. Allhie bittet Christius für die arme gefangene Seele, wie die Schrift saget, denn die Seele lieget an den Banden Gottes Jorns, und ist in ihren Sunden verstodt; allhier zeucht sich das Leben durch den Tod, und sichtet das, ob irgend ein gutes Künklein darinnen sei, das der göttlichen Kraft sähig sei, so wird es gezogen. Denn Christus will offender

fein, so will ber Grimm ber Natur auch offenbar sein: so fleben nun diese beiden Fürsätze im gesormten Wort im Streite um ben Menschen, als um das Bild Gottes; bas Reich der Gnade im Lichte will das besitzen und sich in ihm offenbaren; so will es das Neich der Natur, im Grimm des Feuers in der Natur Schiedlichseit auch haben und sich in ihm offenbaren; und diese beides lieget im gessormten Worte, nämlich des Baters Eigenschaft im Grimme, und des Sobnes Lieberigenschaft im Lichte.

48. So merket nun auf die angebeutete Figur vom Steichnis des Baums: das Weib ift der Acker, und der Mann ift das Korn zum menschlichen Baume, das gesaet wird. So spricht die Bernunfte Gott füget sie zusammen, wie er sie haben will. Antwort. Ja recht, aber durch seinen Fürsah, welchen er im Wort durch das große Uher wert der Natur in ein Regiment gefasset hat. Die Constellationes im Uhrwert ziehen sie zusammen, aber die meisten werden durch eigenen Willen zusammengezogen, da sich der menschliche Wille, welscher aus dem ewigen Grunde ist, selber constelliret, da dann die ausere Constellation gebrochen wird.

49. Das sehen wir an bem, wie sich die Reichen mit ben Reichen constelliren, item die Abelichen mit ben Abelichen; sonst so bem Spiritui Mundi seine Constellation nicht gebrochen wurde, so wurde manche arme Dienstmagd einem Ebelmann zugefüget, welche dußerlich im Spiritu Mundi mit einander constelliren. Aber die selliste gemachte menschliche seelische Constellation aus dem hohen Geunde ist mächtiger als die Constellation im Spiritu Mundi: darum gehet es oft und meistentheils nach der Seele Constellation, welche die äußere Welt in der Macht und Hoheit übertrifft, gleichwie es am Saemann lieget, wo er sein Korn hinsaet, ob es gleich ein anderer Acker bester sähig wäre.

50. So aber die Seele ihren Willen Gott ergiebet und sich nicht felber in diesen Orden constellitet, sondern besiehlet sich dem Fürsat Gottes, so wird die mannliche und weibliche Tinctur ins Wort eingefasset, und in der rechten göttlichen Ordnung, nach der Seele im Mysterio Magno, und nach dem Leibe im Spiritu Mundi constellitet: allda wird eine Liebe nach der wahren Gleichheit seiner Eigenschaft in ihm erweckt. Und so alsdann der Mensch derselben solget, und siehet nicht an Reichthum, Abel oder Schönheit und Wohlgeschicklichkeit; so krieget seine eigene Constellation, die er von Natur hat, die rechte wahre Gleichheit, und ist ein Acker, der dem Korne gleich und angenehm ist: also erhebet sich nicht also leicht und bald der Streit in der Frucht, denn sie stehen mit einander in der Gleichheit, und allda kann sich die innere und außere Sonne besser in der Frucht mit constelliten.

51. Aber wie es in ber Belt gehet, bas fiehet man benn, was bie Ratur gusammenfuhret und binbet, ba oft zwei junge Leute in

höchster Liebe sich constelliern (welches aus dem großen Fürsat der wahren Constellation im Spiritu Mundi, im geformten Worte gesichiehet), das brechen die Eltern und Freunde wegen Armuth und Hoheit halber. So spricht denn Gott zu Noah: Die Menschen wollen sich meinen Geist nicht zieden lassen, und nehmen zur Ehe, und beschlasen die Töchter der Menschen, nachdem wie sie schone sichte ist: daher kommen denn aus ihnen Mächtige und Trannen, welchen Gott die Sündsluth seines Jornes in ihre gemachte Constellation entgegensehet und ihren eigenen Willen verstockt; denn manche Leute wegen Hoheit oder Reichthum zusammengezwungen und gekuppelt werden, die hernach einander feind werden, und ihr Lebelang im Gemüthe den Tod und die Trennung wünschen.

52. Diefe follen nun ihre Tincturen im Saamen in eine Coninntion zu einem menichlichen Leben eines Rindes in einunder eine fuhren ; bas Belb ift nun ber Ader, und ber Dann faet bas Rorn: wenn nun bie zwei Tincturen in einander follen eingeben und fic in Eine manbeln, ale in bem weiblichen und mannlichen Saamen, ba fic bas' Ens foll in eine freubenreiche Gleichheit einführen; fo find fie einander ungleich im Billen, ber Uder empfahet allba mit bem Rorne einen Stieffohn, er muß ja bas Rorn annehmen, benn es branget fich in ihn ein und zeucht bas Ens aus bem Acter in fich, aber ber Acter giebt ihm nicht feinen guten Billen: fo muß alebann bas Ene bes Saamens feine Gleichbeit im weiblichen Saamen fuchen, die lieget ihm aber alsbann in der Conftellation gu tief verschloffen, und kann fie fcmeetlich erreichen; baraus bann Unfruchtbarkeit und ber Natur Etel entstehet. Und ob es nun gefchieht, daß bas Rorn in die weibliche Tinctur bes Acters eingewurgelt wird, fo ift ihm boch bie außere Conftellation im Spiritu Dunbi. in ber mabren Ordnung bes geformten ausgesprochnen Bortes gram; benn es ftehet nicht in ber Figur ber Freudenreich im großen Ubrwerke der Natur, fondern führet alsbald feine Feinbstrahlen aus der Zurba Magna mit in die Formung der Kreatur, badurch manche Krucht verdirbt, ehe fie bas Leben befommt.

53. Mas nun allhie für eine Wirkung im Centro ber Natur zum Leben sein moge, gebe ich ber Vernunft nachzusinnen, und wie sich die Natur in ihrer Miberwartigkeit verstode. Was für ein seelisch Feuer sie in sich erwecke und gebare, ist wohl zu ersinnen, bavon die Schrift saget, Gottes Jorn verstode sie, daß sie nicht zum wahren heiligen Licht kommen. Denn wessen Eigenschaft das seelische Feuer ist, ein solches Licht urständet auch daraus; und im seelischen Lichte stehet nun das Leben, darum faget die Schrift: Bei den Hicke sieht du heilig, und bei den Verkehrten bist du verkehrt. Ps. 18, 26. 27. welch ein Bolk das ist, einen solchen Gott hat es auch.

54. Das Licht ber Natur, barinnen bie Stimme Sottes im Paradeis in bes Weibes Saamen sich wieder eingeleibet hat (in welchem Christus empfangen und geboren ist), das stehet nun in dem inwendigsten Grunde, und soll sich durch das angegundete Seeschuseuer offenbaren, und mit in die Rratur eingehen und wirken; die Seele soll dem Geiste Ebristi stille stehen, daß er in sie wirken moge, aber sie (verstehet die seelische Eigenschaft, darinnen das Seelenfeuer brennet und lebend wird) ist im Grimme des Streits.

55. Allhie ift nun ber Bug im Borne und auch ber Bug Chrifti burch bas Licht ber Natur, und heißt allhie recht: wo sich bie Scienz des ungrundlichen Willens aus der ewigen Natur Grunde, in der feelischen Eigenschaft, hinwendet und zum Anechte in Ge-horsam eingiebet, bessen Knecht ist sie; entweder dem Borne Gottes im Grimme der ewigen Natur, oder dem Leben Christi in der

Gnade, wie St. Paulus faget Rom. 6, 16.

56. So spricht die Bernunft: Die seelische Essen, tann nicht, sie muß leiben, was Gott mit ihr thut, barzu so ift sie verberbt und zum Grimm geneiget. Antw. Ja, sie kann in ihrer Eigensheit nicht; aber Christus, als er die seelische Eigenschaft annahm, hat den Grimm und die Turbam des falschen Willens mit der Liebe zersprengt, und seine Liebe in das kreaturliche Wort eingeführret, und dem seelischen Enti zum Gehülfen gegeben. Es lieget nur bloß an dem, welche Eigenschaft die andere übertrifft, entweder die lichtseurische, oder die zornseurische, Gottes Liebe oder sein Zorn. Denn das Ens zur Seele hat noch keinen Verstand, aber den Grund des Willens hat es aus dem ungründlichen ewigen Willen, zur Gebärung der Statte Gottes, da des Vaters ungründlicher Wille den Sohn gebieret, als die Kraft.

57. In biesem ungründlichen Willen stehet ber Seele Ens, undewill Gott von ihm haben, es soll gottliche Kraft gebaren; und da es boch bas nach seinem Fall in eigenem Bermögen nicht thun kann, so hat er ihm das Reich seiner Gnade eingeleibet und in dem Ramen Jesu offenbaret. So sich nun der seelische ungründliche Wille dem Geiste Christi im inwendigen Grunde eineignet, so ergreift ihn Christus und zeucht ihn in sich auf. Allda urständet das Können, denn die Essenz des Jorns ist mit der eingeleibten Stimme göttlicher Liebe zerschellt, und der Geist Christi durchdringt das Licht der Natur in der seelischen Sigenschaft, und wirket in sie, gleichwie das Licht der Natur in der Erde in dem Saamen zum Baume wirket und sich eindränget, daß der Saame möge einswurzeln.

58. Und Diese Eindrangung des Geistes Christi in das Ens ber Seele, das ist der gottliche Beruf, davon die Schrift saget: Wiel find berufen, n. Denn also werden sie im seelischen Grunde

berufen, ebe bie Seele bas Leben hat.

59. Frage. Warum faget aber bie Schrift Biel, und nicht Mile? Untw. Chriftus ftehet Allen entgegen, und ruft fle Mie, benn bie Schrift faget: Gott will, bag allen Menichen geholfen merbe. 1. Zim. 2, 4. Aber fie find nicht alle bes Rufe fabig, benn manches Ens ift mehr teuflifc als menfchlich; baffetbe bet

ber Born übermaltiget und verftoctt.

60. Allba scheinet nun das Licht in sich felber in ber Rinfternig, und die finftere Effeng ber Seele bat es nicht begriffen. Bor biefer feelischen Effeng gehet nun ber Ruf vorüber, benn bie feelifcbe Gigenichaft ift in ber Rinfternif ergriffen; bas Licht burchbringet fie mohl, es finbet aber tein Ens ber Liebe barinnen, bag es fich barinnen tonnte angunben : barum bleibet ber freaturlichen Seele Ens außer Gott in fich felber wohnend, und Chriftus bleibet aud in fich felber wohnend, und find boch einander nabe; aber ein Drincipium Scheibet fie ale bie große Rluft beim reichen Manne und armen Lagaro, benn fle find gegen einander wie bas Leben und ber Tob.

- 61. Bon biefen wirb nun verftanden, baf Gott tanb thue feinen Born und fie verftode, aber nicht aus einem fremben, ober gottlichen Willen ober gurfage; fonbern aus bem, ba er fein Bort in Ratur und Schieblichfeit eingeführet hat. Dicht ber bellige Wille Gottes entzeucht fich ihnen, bag fie verftoutt muffen bleiben, wie die Bernunft allhier irret: benn er ift in ihnen und wollte fie gern haben, und fich in ihnen offenbaren, als im Bilbe Gottes; aber ber Grimm im Centro ber Ratur, ba fich ber Bille bes Une grundes in die Finsterniß scheibet, ber hat sie ergriffen und die gezfprengten Pforten ber gottlichen Liebe mit Greueln ber angeerbten Sunden erfullet.
- 62. Worzu die widermartige Conftellation der Ungleichbeit bilft. ba ber Dann und bas Weib, in ihrer beiber Billen, gegenteinander nur Sag und Fluch, und eitel Tobeswillen in einander fden; fie faffen ihre Lebenstinctur in einen feinblichen Willen, und tommen nur in Bermifchung ihres Saamens in viehifcher Luft gufammen, tein Wille ift bem anbern treu, und meinen nur Gift und Tob, fluchen einander alle Stunden und leben bei einander als Sunde und Ragen: wie nun ihr Leben und fteter Wille ift, alfo ift auch ihre feelische Tinctur im Saamen, barum faget Chriftus: Ein arger Baum tann nicht gute Fruchte tragen, benn in ihrer Tinctur bes Saamens ift fcon bie Berftodung. Bas mag beffen nun Gott, daß fie eine Diftel pflangen?
- 63. Go fprichft bu: was mag beffen aber bas Rinb? Autw. Das Rind und bie Eltern find Ein Baum, bas Rind ift ein Aft am felben Baume. Darum bore, Bernunft: wenn veranbert Die Sonne einen Aft am fauern Baume, bag er fuß wird? Soll denn Gott wider feinen Fürfat feines ausgesprochenen Worts und Bil-

tens um einer Diftel willen hanbeln? Bebarf boch bas Reich ber Kinfternig auch Rreaturen, fie find Gott alle nube; ber Gottlofe ift Gott ein auter Geruch zum Tobe, und ber Beilige ein auter Geruch aum Leben. 2. Ror. 2, 15. 16.

64. Darum urftanbet ber Bille jum Berberben im Ente jur Rregturg und ber Bille jum beiligen Leben urftanbet aus Gott in Chrifto, und biefe find beibe in einander als Em Ding, aber in zweien Principile verstanden: weil fie beibe in Wirkung ber Rrew turen find, fo werben fie auch von beiben gezogen; ift es aber, bag Chriftus teine Statte feiner Rube finden mag, fo befitt ber Teufel bie Statte, ba Chriftus follte mirten.

65. Und allbie faget nun Chriftus: Wenig find ausermablet. Warum? Ihrer viel haben noch ein Kunklein Matth. 20, 16. bes guten Entis in ihnen, barinnen Chriftus wirket, und fle ohne Unterlaß marnet und rufet; aber bas falfche Ens ift alfo viel und ftart, und zeucht einen Saufen bofe Ginfalle von außen an fich und verbunkelt bas Bilb Gottes und tobtet bas gute Ens und Willen, und trengiget bas Bilb Chrifti, bas Chriftus bat in feinem Durchbreden mit feinem Blute befprenget, und mit feinem Tobe erlofet, bas treugiget er ibm mit ber Gunbe, und tobtet Chriftum in feinem Gliebe.

66. Und wenn bann ber hausvater tommt, feine eingelabene Bafte ju befehen ju ber Sochzeit bes Lammes, fo fiehet er, bag Diefes eribfete Bilb Chrifti, bas jur Sochzeit eingelaben ift? tein bochzeitlich Rleib an hat; fo beift er feinen Bornenecht biefem Bafte, an Chriffi Statte, bie Sanbe und Fuge im Ente bes Lebens binden und in bie Kinfternif binauemerfen, ba Beulen und Babentlappern ift, wie Chriftus im Evangelio faget, Matth. 22, 12. 13.

67. Diefer bofe Sochzeitsgaft, ob er gleich Chrifti Ramens fich ruhmet, wird nicht auserwählet jum ewigen Abendmahl bes Rammes; fonbern nur biejenigen, berer Seelen Chriftum angieben, und ben Billen ber Gunde im gleische freugigen und immerdar

töbten.

68. Darum faget Chriftus: Wenig find ausermablet; benn nur diefe merben gu Rindern Gottes in Chrifto ermablet, welche ber Stimme Chrifti in ihnen gehorchen, welche in ihrem guten Funtlein auf Die Stimme bes Brautigams boren, wenn Chriftus in ihnen fpricht: Rebte um, thue Bufe, tritt in ben Beinberg Chrifti; fo fie bas annehmen, boren und thun, und nicht auf bas warten, bis Gott ben falfchen Willen überfallt und mit Gewalt bricht und felig macht, wie die Bernunft die Spruche von der Gnabenwahl alfo irrig anzeucht, allen Gleichniffen in ben Worten Chriftl jumiber.

69. Denn Chriftus fprach zu feinen Jungern, als er ihnen feinen Leib jur Speife barbot : Debmet, effet; nehmet und trinket, bas ift mein Fleisch und Blut. Matth. 26, 26. 28. Er bief die Seele zugreifen und nehmen. Alfo auch im inwendigen Grunde, wenn er fich ber Seele anbeut im Lebenslichte, so spricht er: Komm zu mir, ich will dich erquicken, nimm mich an, sperre nur beine Begierde gegen mir auf, und thue die Thure beines Willens auf, so will ich bei die einziehen.

70. Er ftehet vor der Ahure des Seelenentis, und klopfet am, und welche Beele ihm aufthut, bei der zeucht er ein, und batt bas Abendmahl nitt ihr. Sein Rufen und Anklopfen ift fein Bieschen und Bollen; aber die Seele hat auch ein ewig Bollen und einen unarundlichen Witten.

71. In Summa, die Seele ift bes ewigen Baters naturlicher Feuerwille, und Christus ist des ewigen Lichts Liebewillen, die stehen in einander. Christus begehret sich in die seelische Kreatur zu bild den, so begehret sich der Feuerwille in seiner Eigenheit zu bilden; welcher nun sieget, darinnen stehet die Bisdung. Dieser Streit der Bildung gehet alsbald im Saamen an mit der Bildung der Kreaturen, in der Ungleichheit des Saamens und Ackers, da mancher Iweig alsbald in der Widerwartigkeit und Feindlichkeit der Tinseturen zu einer wilden Distel wird, welchem Distellinde das Licht der Natur (barinnen Christus im innern Grunde wohnet) sich doch nicht entzeucht, die der Wille der Seele selber in seinem Naturlichte mit Gift des Jorns sich verdunkelt.

72. Gleichwie sich ber Streit in ber Wurzel des Baumes in einem widerwartigen Acker selber entzündet, davon der Zweig aus der Wurzel verdirbet, ehe er auswächst; und wie num die Sonne dem Zweige des Baumes zu hilfe kommt mit ihrem Licht und Krast, sodald er aus der Wurzel aussprosset: also auch kommt Christius der Seele, alsbald sie nur in Mutterleib kommt, von außen wegen der bosen Zusälle zu hute, und hat ein Bad der Wiederzgeburt mit der Taufe in seinen Bund gesetz, darinnen er die kleinen Kinder mit der ewigen Sonne anscheinet, und in sie dardurch wirket, und sich ihnen in seinen Bund eingeußt, ob die seelische Stenz der angebotenen Gnade sähig sei.

73. Hernach, wenn die Seele zur Bernunft kommt, so zeucht und ruft er fie durch sein geoffenbartes gelehrtes. Wort aus dem Munde der Kinder Sottes, und beut sich der Seele die Zeit des ganzen außern Lebens an, und schallet alle Tage und Stunden mit feinem Wort und Kraft in sie, ob sie ihm von der thierischen Bildslichkeit stille stehen wolle, daß er sie neu gebaren moge.

74. Gleichwie der Sonne Kraft im Ens des Holges im Baume fich mit aufzeucht, und die Eigenschaft der streitigen Natur temperriret; also auch wendet sich Christus mit seiner Kraft aus dem innern Grunde ohne Unterlaß in die Seele, und temperiret die Lebensgestalten, daß sie sich nicht sollen in den Widerwillen und Feindsschaft trennen, und von der Gleichbeit in falsche Luft ausgeben,

burch welche falfche Luft bie Eigenschaft ber Seele ben Giftquaal in fich einführet.

75. Und wie der Stamm mit seinen Aesten am Baume hodericht und krumm wird durch ben innerlichen Streit der Natur, und durch die außerlichen Sinfalle der Constellationen: also führet sich auch die Seele, durch die innerliche Widerwartigkeit der Ungleichheit der Naturen von Bater und Mutter, und dann durch die außern Einfalle von der Weltbosheit, in eine unformliche Figur vor Gott.

76. Da benn bas hochzeitkleid ber Taufe in eine thierifche Larve gewandelt wird, ba auch bie Wahl vorübergehet, fo lange bie

Seele biefe hodrichte Larvenbildnif an fich hat.

77. Diefe Larve verhindert bas Ens Chrifti, bag es nicht maa Krucht jum Lobe Gottes wirten, benn ber Teufel fdet ftete feine Begierbe in biefe garve, bag falfche junge 3meige baraus machfen, mit falfchen abtrunnigen Willen, welche fich in hoffart in bes Teufels Willen einführen, und von ber Demuth ausbrechen, wie bie jungen 3meige aus bem Baume aus ber Temperatur ausbrochen. und wollen eigene Baume fein. Und wenn fie bann ausgebrochen find, fo fteben fie in ber Conftellation ber Welt, wie die Sproffen am Baume, fo fichtet fie bann bie Conftellation bes Geftirnes mit spitfindigen Menschen, und fuhret fie aus einem Borwit in ben andern; ba fallt hoffart ein, gar balb ber Beig, balb Reib, Born, Lugen, Trugen, und alles bas, mas in ber Welt regieret, ba will ber junge ftolge Zweig in Runften aufsteigen, und verbrennet fich in allen Dingen. Ifts nun, bag die gottliche Sonne barein icheinet, und will bem abtrunnigen 3meige ju Sulfe tommen, und foldes bas feurische Leben empfindet; fo fcminget fich baffelbe in die Sohe wie Lucifer, und miffet ihm felber Rlugheit und Berftand gu, und verachtet bas Alberne: baber tommen bann bie vernunftweisen Leute, welche voll Soffatt und eigenehriger Luft fteden, und verbrennen fich nur burch bas Licht, bas in ihnen aus Gnaben fcheinet, und brauchen es zur Fleischesluft; also muß Chriftus ihrer Schaltheit Dedel fein.

78. Diese alle sind falsche Zweige, über welche die Wahl der Erndtezeit vorübergehet, benn sie sind in Christi Geiste berufen, er hat sich ihnen eingegeben, mit ihnen gewirket, und ihre Vernunst erleuchtet; aber sie sind nicht aus Christi Geiste geboren worden, sondern in der Welt Wollust, sie haben Christum nur mit Füsem getreten, und ihm nie gedienet, Christus ist ihnen hungerig, durstig, trank, gefangen, nackend und elend gewesen, und sie haben ihm nie gedienet. Sein Name hat wohl in ihrem Munde geschwebet, aber ihre Seele hat sich siets in eigene Lust der Welt und bes Teufels gewendet, und haben Christum lassen stehen, und das Licht zu ihrer

Bosheit gehalten.

79. Diese haben sich aus bem Stamme ber Temperatur ausges wandt, und find nicht in ber mahren Sonne Chrifio aufgewachsen und

bringet, lebendig macht; und wie das Licht der Natur, sowohl der Sonne Reaft, nicht mochten im Baume offenbar und wirtend were den, ohne die feurische Scieng, nämlich den feurischen Grund der Natur, welcher des Baums Seele ist:

90. Alfo auch im gleichen mag Chriftus im Menfchen nicht offenbar merben, ob er gleich in ihm ift, und ihn zeucht und rufet, fich auch ber Seele einbringet; Die Seele effe benn bes gottlichen Entis in ihre feurische Gigenschaft, welches bem Soffartfeuer ichmer eingebet, bag es foll vom Bafferquall bes Liebelebens und ber Sanftmuth effen; es effe lieber vom Sulphure und Mercurio, namlich von feiner Gleichheit. Go es aber iffet, fo wird ber Beift ber Liebe und Demuth, ale bas gottliche Ene feurig, und greift bie Reuerwurzel aus den brei erften an, als Sal Sulphur, Mercurium, und transmutiret fie in fich, gleichwie eine Tinctur auf ein alubend Gifen fallt und manbelt bas Gifen in Golb. Alfo auch allbie wird bas feelische Centrum aus bes Baters Feuernatur in ein Liebefeuer gewandelt, in welchem Liebefeuer Chriftus offenbar und in ber Seele geboren wirb; ba alebann aus bem Geelenfeuer ber rechte gottliche Luftgeist aus dem Keuer und Licht ausgehet, und sein geistlich Baffer aus fich ausführet aus bem Lichte, welches mefentlich wirb, bavon bie Rraft bes Lichts iffet, und fich in ber Liebebegierbe in ein beilig Wefen barein einführet, ale in eine geiftliche Leiblichkeit, barinnen die beilige Dreifaltigfeit mobnet, welches Befen der mabre Tempel bes heiligen Beiftes ift, ja Gott in feiner Offenbarung felber.

91. Und das ifte, das Chriftus fagte, er wollte uns Baffer bes emigen Lebens geben, bas werbe und in einen Quellbrunnen bes emigen Lebens quellen; Joh. 4, 14. und bas gefchieht nun, menn bie Seele fein Mort annimmt, bas er felber ift. Go geußt er feine wesentliche Rraft, bie er in unserer Menschbeit bat offenbar gemacht, in fie ein, bas ift ihre Tinctur, bie ihre Reinblichkeit ber feurischen Eigenschaft in ein Liebefeuer manbelt. Denn allba ftebet Chriftus in der abgeftorbenen feelischen Gigenschaft vom Tobe auf, und wird die Seele ein Glied an Christi Leibe, unt zeucht Chris ftum an fich; ja fie wird nach ber Liebe Gigenschaft gang in Cbriftum gepflangt. Darum faget Chriftus: Ber mein fleifch iffet und trinket mein Blut, ber bleibt in mir, und ich in ihm Joh. 6, 56.; Item er faget: Wir wollen ju euch tommen also geschieht bas. und Wohnung in euch machen; Joh. 14, 23. bas ift, ber gange Gott wird in Diefer neuen Geburt in Chrifto in ber Seele offenbar, und wirtet gute gottliche Fruchte.

92. Gleichwie ber Sonne Kraft im Baume offenbar wirb, und im Ente des Schwefelgeistes, im Mercurio, als in der harzigten Eigenschaft das Licht anzündet, darinnen der Baum macht und Frucht träget: also auch wird Gott in seinem gesormten ausgesprochenen Worte (als im Menschen, in welchen er seines hochste Liebes

tinctur in bem Ramen Relu eingeführet bat) offenbar, und tingie ret die feurische Seele, als ben geistlichen Sulphur und Mercurium. barinnen bas Licht ber ewigen Natur offenbar und fcheinenb mire, barinnen Chriftus in feinem geformten Borte geboren wird und in einen berrlichen gottlichen Baum, ber alfo in bas Bilb Gottes machft, und viel auter gottlicher Kruchte traget.

93. Alsbann redet biefer Menfch aus Gott Gottes Bort, bas find alsbann gottliche Fruchte, ba Gottes geformtes Bort (als bie freaturliche Seele) ben Quellbrunnen gottliches Sprechens aus fich fpricht, und Gottes Bort aus fich ausspricht, und in feinem Aussprechen gebieret, gleichwie ber einige Gott fein Wort aus fich ausspricht, und immerbar gebieret, und bas Sprechen boch in ihm

bleibet, und bas Sprechen und bas Ausgesprochene ift.

94. Und obgleich biefem Menfchen bie verberbte Art im Rleis fche ber irbifchen thierischen Gigenschaft anbanget, und ibn gumiber ber Seele anficht; bas ichabet ibm nicht, benn bie Seele bat nun in Chrifto bie grimme, verberbte, feurifche Gigenschaft übermunden, und Chriftus in ber Seele gertritt ber Schlange Gift im irbifchen Bleifche ftets ben Ropf, und wirket durch bas Fleifch, und zeucht fich im Fleisch in einen neuen Leib auf, auf Art wie in einem groben Steine ein toftlich Golb innen lieget und machfet, ba bie Grobbeit muß helfen wirten, ob fie gleich bem Golbe nicht gleich ift: alfo auch muß ber irbifche Leib in fich Chriftum helfen gebaren, ob er gleich nicht Chriftus ift, noch in Emigfeit nicht wirb, auch jum Reiche Gottes tein nute ift, bennoch muß er ein Wertzeug belfen fein; ob er gleich, gar andern falfchen Billen und Begierbe hat, und ein Raubichloß bes Teufels ift, noch braucht ihn Gott gu feinem Bertzeuge. Und bavon fagte Chriftus, es mare fein Joch, namlich unfer irbifcher Leib, ben er uns hilft tragen, ber ift fein Joch in und. Das foll die beilige Seele in Gebuld auf fich nebmen, und laffen alles Unglud von außen, auch mit bes Kleisches Unfechtung vom Teufel und ber Welt Bosheit, über fich geben, und unter bie Rreugeburt Chrifti unter fein Jod fich buden und in Gebuld faffen, und alfo in Trubfal mit bem eblen Berlenbaumlein Chrifti unter allem Bofen aufwachsen, und nach bem mabren Gemachle eitel aute, beilige, bimmlifche Fruchte wirken und gebaren, welche nicht von diefer Welt, als von den vier Clementen nach bem Spiritu Munbi, von außen find; fondern wie Paulus faget: Unfer Wandel ift im himmel. Phil. 3, 20. Item: Ich habe euch von ber Welt berufen, daß ihr feib, wo ich bin, und darum haffet euch Die Belt, baß fie meber mich, noch euch, noch meinen Bater ertennet; aber feib getroft, in mir habt ibr Friede, in ber Belt habt ibr Angft, Joh. 16, 33. bas ift, in mir, im inwendigen Grunde ber neuen Geburt, habt ihr Friede mit Gott, aber im außern Bleifch in ber Welt habt ihr Angft; aber ich will wieder zu euch ren Constellation im Spiritu Mundi regen, und ruft sie Wille, bet), das brechen die Eltern und allen Menschen geholfen seit halber. So spricht denn G , nicht alle des Rufs fabig. beschilch meinen Geist nicht zieb sieh sieh als menschlich; basselbe hat

te ist: daher kommen de das Licht in sich selber in der Finstenten Gott die Sunds and nun der Ruf vorüber, denn die seele ition entgegensehet wert aber kein End der Liebe darinnen, daß es lagt durchdrixmischen Geluppelt wert aber kein End der Liebe darinnen, daß es lang im Germannen: darum bleibet der kreatürlichen Seele 152. Diese dang im Germannen, und sich selber wohnend, und Christus bleibet auch sich sie als die große Klust beim reichen Manne und in in sie als die große Klust beim reichen Manne und in met den seele in gegen einander wie das Leben und der in

Bon biesen wird nun verstanden, daß Gott kund thue followe und sie verstode, aber nicht aus einem fremden, oder som Billen oder Fürsate; sondern aus dem, da er sein Wort and Gottes und Schiedlichkeit eingeführet hat. Nicht der heilige in Gottes entzeucht sich ihnen, daß sie verstotkt mussen bleiben, wir be Bernunft allhier irret: benn er ist in ihnen und wollte sie daben, und sich in ihnen offenbaren, als im Bilde Gottes; ber der Grimm im Centro der Natur, da sich der Wille des Unsundes in die Finsternis scheidet, der hat sie ergriffen und die zerengten Pforten der gottlichen Liebe mit Greueln der angeerbten unden erfüllet.

62. Worzu die widerwartige Constellation der Ungleichheit hilft, der Mann und das Weib, in ihrer beider Willen, gegen einzer nur Haß und Fluch, und eitel Todeswillen in einander n; sie fassen ihre Lebenstinctur in einen feindlichen Willen, und nmen nur in Vermischung ihres Saamens in viehischer Luft zummen, kein Wille ist dem andern treu, und meinen nur Gift und d, sluchen einander alle Stunden und leben bei einander als mbe und Kahen: wie nun ihr Leben und steter Wille ist, also auch ihre seelische Tinctur im Saamen, darum saget Christis: 1 arger Baum kann nicht gute Früchte tragen, denn in ihrer 1etur des Saamens ist school wie Verstorung. Was mag dessen 2 Gott, daß sie eine Distel pflanzen?

63. So sprichst du: was mag bessen aber das Kind? Antw. 5 Kind und die Eltern sind Ein Baum, das Kind ift ein Aft selben Baume. Darum bore, Vernunft: wenn verandert die nne einen Ast am sauern Baume, daß er füß wird? Soll denn tt wider seinen Fürsat seines ausgesprochenen Worts und Wil

ji ti C tie

Nates Unice Chart berder treus

siget 👝

ti

Giste dieses bedieses an Shi und in ist in 67

Rammes und ben tödten.

sur diese ber Stin Funklein in ihnen Cheisti; si warten, b bricht und Gnabenwa Christi zur

Leib Bur &

Areaturen, fie find Gott alle nute; ber Gottlofe ift "eruch jum Tobe, und der heilige ein guter Geruch ". 2, 15. 16.

.cftandet der Wille zum Verderben im Ente zur Kille zum heiligen Leben urständet aus Gott in biese sind beide in einander als Ein Ding, aber in incipils verstanden: weil sie beide in Wirkung der Krew and, so werden sie auch von beiden gezogen; ist es aber, daß itus keine Statte seiner Ruhe sinden mag, so besitzt der Teufel ie Statte, da Christus sollte wirken.

65. Und allbie faget nun Chriftus: Wenig find ausermablet. Matth. 20, 16. Marum? Ihrer viel haben noch ein Funklein bes guten Entis in ihnen, barinnen Chriftus wirket, und fle ohne Unterlaß warnet und rufet; aber bas falfche Ens ift also viel und ftark, und zeucht einen Haufen bose Sinfalle von außen an sich und verdunkelt bas Bild Gottes und töbtet bas gute Ens und Willen, und trenziget bas Bild Chrifti, bas Chriftus hat in seinem Durchbrechen mit seinem Blute besprenget, und mit seinem Tode erloset, bas kreuziget er ihm mit ber Sunde, und töbtet Christium in seinem Gliede.

66. Und wenn bann ber Hausvater kommt, seine eingelabene Saste zu besehen zu ber Hochzeit bes Lammes, so siehet er, bas bieses ertosete Bild Christi, bas zur Hochzeit eingelaben ist? kein hochzeitlich Aleib an hat; so heißt er seinen Zornknecht diesem Gaste, an Christi Statte, die Haus und Füse im Ente des Lebens binden und in die Finsternis hinauswerfen, da Heulen und Zahenklappern ist, wie Christus im Evangelio saget, Matth. 22, 12. 13.

67. Diefer bose Hochzeitsgaft, ob er gleich Christi Ramens fich rühmet, wird nicht auserwählet zum ewigen Abendmahl bes Lammes; sondern nur diejenigen, derer Seelen Christum anziehen, und ben Willen der Sunde im Fleische kreuzigen und immerdar tödten.

68. Darum saget Christus: Wenig sind auserwählet; benn nur diese werden zu Kindern Gottes in Christo erwählet, welche der Stimme Christi in ihnen gehorchen, welche in ihrem guten Funklein auf die Stimme des Bräutigams hören, wenn Christus in ihnen spricht: Kehre um, thue Buse, tritt in den Weinderg Christi; so sie das annehmen, hören und thun, und nicht auf das warten, die Gott den falschen Willen überfällt und mit Gewalt bricht und selig macht, wie die Vernunft die Sprüche von der Gnadenwahl also irrig anzeucht, allen Gleichnissen in den Worten Christi zuwider.

69. Denn Chriftus fprach ju feinen Jungern, als er ihnen seinen Leib jur Speise barbot: Rehmet, effet; nehmet und trintet, bas ift mein Fleisch und Blut. Matth. 26, 26. 28. Er hieß die Seele



kommen, und euch zu mir nehmen, da ich bin, saget Christus; bas ist, er will wiederkommen zu dem Menschen, der aus dem Limo der Erde geschaffen ward, und will ihn wieder an sich, als an den neuen geistlichen Menschen, annehmen und ewig andehalten; aber er soll vonehe in die Putresaction der Erde, und der Schlange Ens sammt dem eingemodelten Thiere, und alle gewirkte Falschheit ablegen, alsdann will er wieder zu ihm kommen und den adamischen Leid vom Tode auswecken, und an sich nehmen, und ihm alle seine Theanen abwischen und in Kreude wandeln. Juh. 14, 3.

95. Dieses ift, mein lieber Leser, der mahre Grund ber neuen Wiedergeburt, und gar in keinem andern Wege, wie die Bernunft meinet, namlich, daß wir von außen angenommene Gnadenkinder seien; item, daß wir durch einen gottlichen Fürsat von Sünden losgesprochen werden; nein, es muß neugeboren sein, aus diesem ob-

bemelbetem Baffer und bem beiligen Geifte.

96. Die Seele muß aus ihrem eigenen Willen im Juge Chrifti umwenden, und ihren begehrenden Willen gegen der Begierde Chrifti (welche machtig gegen ihm in ihm mit der Begierde in ihn eindringet) führen, und den feurischen Rachen, als den geistlichen Schwefetwurm im Mercurio des Geistlebens, aufsperren, so dringet Christi Geist in die Effenz der Seele ein; und das heißt Glauben und Nehmen: nicht nur Wissen, Trösten, Ribeln, und Christi Mantel von außen um sich nehmen, und immerdar von Gnade sagen, und wollen in der Bosheit des Teufels Gnadenkinder sein; sandern man muß im Geiste Christi werden als ein Kind an seiner Mutter Bruft, das nur der Mutter Brufte begehret zu saugen, und nichts mehr, deun in Christi Ente wächset allein der rechte neue Neusch.

97. Daß aber bie Bernunft faget: Bir werben erft in ber Auferstehung neugeboren werben und im Steifche Christum angieben,

bas ift Babel, und fein Berftand ber Borte Chrift.

98. Der Leib aus der Erde foll erst in ber Auferstehung Christum essentialiter anziehen, die Seele muß in dieser Zeit Christum in seinem himmlischen Fleische anziehen, und in Christo muß der Seele der neue Leib gegeben werden, nicht von Mannsblut noch vom Fleisch; sondern aus dem Wort und gottlichen Ente, in das Berblichene vom göttlichen Ente, das in Adam verblich, und an Goetes Wirkung stumm und unsühlend ward: in demselben muß Christus neugeboren und ein Gottmensch, und der Mensch ein Menschgott werden.

99. Also, lieben Bruber, verstehet es, bas an einem Theile Christus ber gottliche Fursat und Gnabenwille ist; wer aus bem geboren wird, und ihn anzeucht, ber ist versehen, und ein Gnabentind: und am andern Theil ist der Fursat Gottes ber sourtsche Wille ber Seele aus bem Centro ber ewigen Natur, da fich Bicht und Finsternis scheit, da gehet ein Theil ins Centrum ber Fin-

fternis, als namlich ber grobe phantaftische Sulphur; ber subtile reine aber gehet ins Licht: worein nun die Scienz des ungrundlichen Willens zur Natur sich icheibet, darinnen wird er eine Kreatur, entweder im Lichte, ober in ber Finfternis.

100. Der Fürsat Gottes gehet burchaus aus bem seelischen Grunde; benn ber innere Grund ber Seele ist die gottliche Natur zum ewigsprechenden Worte, und ist weder bose noch gut: aber in der Schledlichkeit des Feuers, als im angezündeten Leben der Seele, da scheidet sich derselbe Wille, entweder in Gottes Jorn, oder in Gottes Liebefeuer; und das geschieht anders nicht, als durch die Eigenschaft, derer die seelische Essens in sich selber ist: sie ist selber ihr Grund zum Bosen oder Guten, denn sie ist das Centrum Gotetes, da Gottes Liebe und Jorn in einem Grunde unausgewickelt lieget.

101. Also ift bas ber Fursat Gottes, bag er sich burch bas ausgesprochene geformte Wort (bessen bie Seele im Sprechen ber Schiedlichkeit ein Wesen ift) will offenbaren; ba verstodt sich die Grobheit in den angeerbten, sowohl in den wirklichen eingefaßten

Greueln felber.

102. Denn es ist sonft kein anderer Wille Sottes in bieser Belt Wesen, als nur ber, ber aus bem ewigen Grunde in Feuer und Licht, sowohl in Finsterniß offenbar wird: die Seele wird in ihr selber zum Gnadenkinde erwählet, wenn sie aus Christo geboren wird, aus dem gottlichen Ente, welches der einige Fürsat gottlicher Inade ist, daraus Gottes Gnade in der Seele offenbar wird; und sie wird auch in ihr selber zum Verdammniß erwählet aus dem Grunde ihres eigenen Wesens, das ein falsches Ens ist, darin kein

Licht mag geboren merben.

103. Gottes Fürsat zur Berstockung ift in ihrem (ber Seele) eigenen Wesen, als nämlich ber ungründliche Wille zur Natur, ber offenbaret sich in jedem Wesen, wie des Wesens Eigenschaft ist; als wie denn denken, daß er sich mit seiner Insassung der Grobsheit hat in die finstere Welt oder Holle gefasset und geschieden. Denn der Wille, der in der Holle ist, und der Wille, der im himsmel offenbar ist, die sind im inwendigen Grunde außer der Offensbarung Ein Ding, denn im Aussprechen des Worts ist erst die Scheidung; ist doch himmel und holle in einander wie Tag und Nacht, und die Holle ist ein Grund des himmels, denn Gottes Zornseuer ist ein Grund seiner Liebe, als nämlich des Lichtes.

104. Darum, lieben Brüber, werdet boch sehend; gantet boch nimmer um ben Willen Gottes! Wir sind selber Gottes Wille gu Bosem und Gutem; welcher in une offenbar wird, bas find wir, entweder himmel ober holle; unsere eigene holle in uns versstockt uns, namlich bieselbe Eigenschaft: und unfer eigen himmel in une macht uns auch, so er mag offenbar werden, selig. Es ift

alles ein Kand, barum man bishero so lange gezanket hat. Christus ist funben worden, bafür sei ihm ewig Lob und Dank, auch Macht, Ehre und Reichthum, sammt aller Gewalt im himmei und auf Erden! Matih. 28, 18.

## Das 9. Kapitel.

Bom Gegenfat ber Spruche in ber Schrift, als vom rechten Berftanbe ber Schrift.

Sat nicht ein Topfer Macht, aus einem Klumpen Thon ju machen ein Gefäß zu Shren, und bas andere zu Unehren? Rom. 9, 21. Antw. Der Klumpen Thon beutet an bas Mpsterium Magnum, ba ber ewige Gott burche Bort sich aus-gesprochen hat, ba aus Einem Wesen zwei Wesen geben, als eines in ber seurischen Scheibung in die Kinsterniß, nach der Grobbeit der Impression, und das andre im Lichte, nach der göttlichen Eigenschaft Wesen: diese beibe kommen aus einem Grunde. Item, die falsche und die heilige Seele kommen beibe aus Abams Seele, als aus Einem Klumpen des Grundes, da man boch nur Geist im Mpsterio Magno versiehen soll; aber doch scheidet sich eine Seele ins Licht, und die andere in die Finsterniß.

2. Diefer Topfer macht aus jeber Scheibung ein Sefaß, worzu bie abgeschlebene Materia nuge ist; er nimmt nicht heiliges Ens und macht selber einen Teufel baraus, sonbern wie bas Ens der Seelen ist also ist auch ber Wille zum Machen. Gott fist nicht über bem Willen und macht ihn wie der Topfer den Thon, sondern er gebieret ihn aus seiner Eigenschaft; warum wollte nun der Sottlofe sagen: Warum macht du mich also, daß ich bose bin?

3. Gott wirket ein Leben aus allen Dingen, aus bosem Ente ein boses Leben, und aus gutem Ente ein gutes, wie geschrieben stehet: Bei ben Heiligen bist du heilig, und in den Berkehrten bist du verkehrt. Ps. 18, 27. Darum kann Gott Niemand schuldigen, daß er in ihm ein boses Leben gewirket habe: ware der Thon besser gewesen, so hatte er ihm ein Gefäß zu Shren daraus gemacht; so er aber ihm zu Unehren diente, so macht er ihm ein Gefäß seines Bornes daraus.

4. Denn Gottes Wort ift aller Dinge Leben, Wesen und Ansfang: weil aber auch ber Borneifer barinnen ift, so führet er fic

auch in ein Leben, benn wer will ihm bas wehren? Dem Denfchen aber ift Chriftus jum Behulfen aus bem ewigen Wort tommen, und fpricht: Go mabr ich lebe, ich will nicht ben Tob bes Sundere, fondern bag er fich befehre und lebe. Eg. 33, 11. Db aber ber Seele Ens fo bofe und untuchtig mare, und bes gottlichen Entis unfabig, mas mag bes Chriftus? Gottes Born macht feinen Billen mehr außer ber Rreatur, benn Chriftus fprach, Matth. 28, 18. Mir ift alle Gewalt im Simmel und auf Erben gegeben; fo bat Chriftus nun allein alle Gewalt in allen Dingen. Alfo fpricht er auch Joh. 3, 16. Gott bat feinen Cohn nicht in bie Belt gefandt, tag er bie Belt richte, fondern bag bie Belt burch ibn felig werbe. Go'er, nun alle Gewalt hat, fo ift tein ander Dacher au Unehren porhanden, ale ber im Ente ber Seele aus ihrem Centro entftebet. Denn es ift eben ber gornige Gott felber, ber macht ihm ein Bild aus feinem Befen, bas feines gleichen ift; barum faget Paulus: Sat ber Topfer nicht Macht ju machen, mas er will? Diefer Topfer ift Gott in bem Sprechen feiner Schiedlichkeit, bardurch er feine Berrlichkeit offenbaret, wie vorn genug bemabret.

5. Denn weil Christus allein alle Gewalt hat, so mag tein ander Wille zu machen außer ihm sein, barum barf ber Gottlose nicht sagen, Gott macht mich bose; sonbern ber Gott in ihm, in bessen Grunde er stehet, ber macht ihn, worzu er sein kann nach ber Möglichkeit; ber Grund seines Wesens, bessen er selber ift, ist ber Unfang: sobald bas Leben baraus geboren wird, so ist ber Mascher im Leben, als nämlich ber zornige Gott, ber wird ihm allba

offenbar, ber macht ihn.

6. Gleichmie Chriftus seinen Kindern in ihnen seinen Willen einführet, welche in ihm geboren werden: also auch Gottes Born in ihm mit seinen Rindern thut, die aus ihm geboren werden; denn in der Seele ift Gott offenbar, entweder in Liebe oder Born, die Natur ift die Seele, und das wirkende Leben ist Gott selber, vers

ftehet nach bem Bort ber Schieblichfeit.

7. Denn der pure lautere Gott ohne Natur ist tein Macher Willen, benn er ist nur Gines: aber in seinem Worte, da es sich in Schiedlichkeit einführet, da urständen die Willen zum Bosen und Guten; aus jeder Schiedlichkeit des Geschiedenen urständet ein Wille nach dersetben Eigenschaft: in was Quaal der ungründliche Wille in der Schiedlichkeit sich hat eingeführet, ein solcher Wille entstehet.

8. Abam aber hat sich in sich felber aus ber Temperatur in bie Schiedlichkeit geführet: nun ftehen feine Zweige in ber Schiedlichkeit, von benen kommt ein neumachender Wille, ein jedes Ens bekommt einen Willen nach seinem Wesen; ber Fürsat aber führet bas Regiment, nämlich bas feurische Wort ber Ratur, und bas

Liebewort der Gnabe, biefe beibe find bie Macher zu Chren und Unehren bes Gefages, und bie beibe find im Menfchen.

Die höchste Pforte von Kain und Abel, item von Ismael und Isaat, und von Esau und Satob.

9. Das Reich ber Natur ift ber Grund bes sprechenden Worts: benn soll eine Kreatur sein, so muß vonehe Ratur sein. So ift nun das Wort Gottes der Grund aller Wesen, der Eigenschaften Anfang; das Wort ist das Sprechen Gottes, und bleibt in Gott, aber das Aussprechen vom Wort (da sich der ungründliche Wille in Schiedlichkeit durch das Aussprechen einsuhret), das ist Natur und Eigenschaft, auch ein eigener Wille; benn der ungründliche Wille schen in die Schiedlichkeit, als in einen anfänglichen Willen: aus dem einigen, ewigen, ganzen Willen sind die Eigenschaften entstanden und aus den Eigenschaften die Creation, als nämlich alle Kreaturen.

10. Dieses ist nun ber erste Fursat Gottes, ba sich bas Wort ber Kraft aus sich hat für sich gesett, namlich bas ungrundliche unfaßliche Wort bes Lebens in eine Fasslichkeit, barinnen es lebe: biese Fasslichkeit ist Natur, und bas unfassliche Leben in der Natur ist Gottes ewigsprechendes Wort, das in Gott bleibet und Gott

felber ift.

11. Der andre Fürsat des Worts ift dieser, das die Fasiliche keit, als der eigene gesafte Wille soll den unfastichen einigen Willen Sottes in sich wohnen lassen; denn also hat das einige Leben sich in die Fastlichkeit eingesetzt und will in der Fastlichkeit offendar werden. Die Fastlichkeit soll das unfastliche Leben in sich sassen und sastlich machen, wie man dessen ein Erempel im Feuer und Lichte hat: denn das Feuer ist die Natur, als das fastliche Leben, das sassen in sich das unnatürliche Leben, nämlich das Licht: denn im Lichte werden die Araste des unnatürlichen Lebens durchs Feuer affendar, so wohnet alsdann das Licht im Feuer, und wird das unnatürliche Leben im Lichte, in Krast eingeführet, als in Linctur, Luft und Wasser.

12. Alfo auch verstehet, daß Gottes heiliges Leben ohne Rotur nicht offenbar wurde, als nur in einer ewigen Stille, da nichts
inne sein mochte, ohne das Aussprechen und die Faslichkeit: Sottes
Heiligkeit und Liebe wurde nicht offenbar; soll sie aber offenbar
fein ober werben, so muß etwas sein, dem die Liebe und Gnade
noth thut, und das der Liebe und Gnade nicht gleich ist. Das ift
nun der Wille der Natur, welcher in Widerwartigkeit in feinem

Leben stehet: biesem ist die Liebe und Gnabe nothig, bamit seine Beinlichkeit moge in Freude gewandelt werden.

13. Und in berfelben Wanblung wird bas heilige unfaftliche Leben im Worte offenbar, als ein mitwirkend Leben in der Natur: benn die Peinlichkeit ursachet, daß sich der Wille des Ungrundes (welcher im Aussprechen in Eigenheit sich geschieben hat) dem heistigen ungründlichen Leben wieder eineignet, daß er gesänstiget wird, und in der Sänstigung wird er im Leben Gottes offenbar; denn er fasset in sich dasselbe in seine Begierde, und wird also auch das heilige Leben des Ungrundes in ihm offenbar.

14. Und in dieser Offenbarung bes heiligen Lebens in ber Ratur heißet bas beilige Leben Kraft, und die Faslichkeit ber Natur, die bas begreift, heißt Tinctur; benn es ist die Kraft vom Glanz bes Feuers und Lichts: und so dieses nicht ware, so ware kein Feuer scheinlich, benn ber eigene Wille ber Natur ist nicht scheinlich, benn die Faslichkeit ist eine Einschließung und ist ber

Grund ber Kinfternig.

15. Also führen wir unfern tiefen Grund auf Abam und ferner auf Rain and Abel. In Abam stund das Reich der Gnade, namlich das gottliche Leben offendar, denn er stund in der Tempestatut der Eigenschaften: er wußte es aber nicht, daß Gott in ihm offendar wäre, denn er hatte kein Boses erkannt; so wußte der eigene Wille nicht, was gut wäre, denn wie wollte eine Freude sein, so sein Wissen oder Pein, oder Traurigkeit wäre?

16. Das ist Freude, wenn die Natur, als der eigene Wille, von seiner Pein erlöset wird, so freuet er sich des Guten, wenn es ihm wiederfahret; so er aber dasselbe Gute in eigener Macht hatte zu nehmen, so ware es keine Freude, denn der eigene Wille lebte wie er wollte, und er hatte keine Hoffnung, wenn er alles selber versmöchte: so er es aber selber nicht vermag, so freuet er sich bessen, was ihm aus Gnaden wiedersähret, oder dessen, das er hoffet, was ihm wiedersahren soll. Alle Freude stehet in der Gnadenhoffnung, welche ihm immerdar (ohne die Macht seines Konnens und Nehmens) wiedersähret.

17. Und barum so ftehet die Natur in Dein und Streit, daß bas Enadenreich der Liebe in ihr offenbar werde, und sie zu eines Freudenreich werde, aus dem, das ihr immerdar wiederfahret, indem Gottes Leben in ihr offenbar wird, und sie dadurch eine heilige Tinctur erlanget, welche die Dein tingiret, und in Freude, als in

ein Bilb bes beiligen Lebens manbelt.

18. Als Abam in der Gleichheit ftund, so mußte er das nicht, er mußte nicht, was das Bose in der Natur ware; so wußte er auch nichts vom Reiche der Gnade, denn sie stunden beide in der Temperatur. Als aber der freie Wille in die Schiedlichkeit des Worts der Krafte sich einführete; so ward die Peinlichkeit des Reichs der

Natur in ihm offenbar. Allhie thut nun noth, daß sich die Kraft ber Gnabe in ihm auch bewegte, welches das Reich der Natur nicht thun konnte: denn es ist keine Möglichkeit in ihrem eigenen Willen, benn er ist faslich, so ist das Reich der Gnade unfastich. Darwm konnte ihr die Seele, als der fasliche Wille, von dem unfastichen Leben nichts nehmen; aber also ware auch Gott in diesem Bilbe verborgen blieben und selber nicht offenbar worden.

19. Darum sprach sich das Unfastiche, Beilige in feiner Liebe in bas Seelische, Fastliche, auf daß es etwas hatte, bas es zu lieben Urfach hatte; und formte sich mit in die Eigenschaften der feelischen

Matur, ju einem Gebulfen.

20. Und bas war ber Schlangentreter, welcher ber Schlange eingeführten Gift und dem Willen ber Peinlichkeit mit der Liebebes gierde wollte den Kopf zertreten. Dieselbe Infastichkeit kam dem Reiche der Natur zu Hulfe, und stellete sich mit in die Figur: und die ist hungerige Natur nach der Gnade ließ sich mit einfassen in Bilb der natürlichen Seele und des Leibes.

21. Und bieses Bildes war Abel eine Figur im Bilde Chrifti, bis so lange in Erfüllung der Zeit dieselbe Infassichkeit ber Liebe sich noch einest bewegte, und in ein Ens des Wesens (in menschiecher Eigenschaft) infaste, also daß die Gottheit selber ein Wesen im menschlichen Wesen ware; welches Wesen wohl zuvor in Adam lag, aber er wußte es nicht: und da er sich mit dem eigenen Willen der Natur von diesem Wesen aussührte, so ward die Seele am Gott blind, und lebte nur in sich selber.

22. So wir nun ist sehen wollen und und nicht felber blind machen, so sehen wir ben Kain und Abel: Rain muß der erfte fein, benn er ift Abams Bilb nach bem Kall, benn Wam war in bas

Reich Gottes geschaffen worden.

23. Kain in das Reich ber Natur, als ein mahres Bilb, was Abam in sich selber war außer ber Gnade; und Abel ist das Bild, was Abam in der wiedereingesprochenen Gnade war, das deutet Christum an, der sich wollte in eine menschliche Natur eingeben und die Gnade der verderbten Natur in Kains Bild einsprechen.

24. Darum fagte Chriftus, ihm mare alle Gewalt von feinem Bater übergeben worben, auf bag er Macht hatte, bie Gnabe in

ben Willen ber Matur einzusprechen.

25. So stellete nun Gott die Figur mit Kain und Abel, auch mit Ismael und Isaak, sowohl in Esau und Sakob dar, wie Gott wollte Christum in das Fleisch senden, welchen er allhie in Adam und Eva in der Stimme seines Worts, in Kraft hatte eingesprochen, als einen Quell jum Leben.

26. Diefelbe Kraft wollte er mit menschlichem Befen erfüllen, welches in Christo geschah, welchem Menschen Christo, in berselben Kraft und Stimme, war Macht gegeben worden, die Sunde burch

feine eigene Stimme gu tilgen, und bie Ratur wieder in ihm lebens

big ju machen eines gottlichen Lebens.

27. Sollte aber solches geschehen, so mußte die Enabe in der Kraft der Liebe, in die Widerwartigkeit der peinlichen Natur einzgehen und in ihrem eigenen Willen sich einergeben, daß sie die Natur fassete: und in dem Infassen der hohen Liebe ward die Natur in den göttlichen Liebewillen transmutiret, und erstarb des eigenen gefaßten Willens; nicht als ein Sterben des Todes, sondern als eine Berlierung des eigenen Willens, welches in Christo in unserer Nenschheit geschahe.

28. Wenn nun ber eigene Bille sein Recht verlieret, so wird bas eingesprochene Wort wesentlich, welches eher nicht sein mag, ber eigene Wille der Scienz des Ungrundes übergebe benn sein Recht: sonst zeucht er das gottliche Ens in die Eigenheit, und wand belt das in seine Bosheit, wie Lucifer und sein Anhang that, welche Engel waren und das gottliche Ens in sich hatten, darinnen ihr Licht ein Schein war, aber der eigene Wille aus der Scienz des

Ungrundes verberbte bas.

29. Wer will uns nun mit Grunde fagen, daß in Kain nicht sei die gottliche Stimme ber Gnabe (welche in des Weibes Saamen sich einhallete) gelegen? Welche Schrift faget das? Antw. Wohl keine. Denn als Gott sein Opfer ungnädig ansahe, so ergrimmte er über Abel, als über Christi Figur, welche von ihm aus Adams Ente sich, geschleden hatte. So sprach ja die eingeleibte Gnadenstimme in ihm: Herrsche über die Sunde, und laß ihr nicht die Gewalt; benn das mag Gottes Fürsat im Jorne in ihm nicht sagen, sondern wohl die eingeleibte Gnadenstimme.

30. Wie tam es aber, daß Kain über die Sunde nicht herrschte, tonnte er benn nicht? Untw. Rein, er konnte nicht. Warum tonnte er nicht; hatte ihn Gott verstodt, daß er nicht Barum tonnte er nicht; hatte ihn Gott verstodt, fondern der adamische eigene Wille aus der Scienz bes Ungrundes hatte sich in Abam mit der Imagination, in die thierische Eitelkeit, als in die Selbstbildung, in Bose und Gutes eingeführet, darein der Teusel der Schlange giftiges Ens eingeschmeißt hatte, welches Eva hatte eingenommen.

31. Dieses war die Berftodung im eigenen Willen. Denn ber Fürsat Gottes nach ber grimmen Natur hatte sich barinnen in Rain gefasset und taub gemacht, daß er die eingeleibte Gnadenstimme nicht horen konnte; denn ob er sie gleich von außen horete, so hos rete er sie aber nicht im Ente der Seele, sonst hatte sich die Gnade beweget, daß die Seele über der Schlange Gift geherrschet hatte. Er meinte, er wollte und sollte von außen über die Sunde herrschen, darum erhub er sich über Abel.

32. Sleichwie die ihige Bernunft meinet, von außen in einer angenommenen Beife bie Rinbichaft ju erreichen, als mit auswendis

gen Werken, burch eine Gnabenbede unter Chrifti Leiben und Teb, als eine auswendige Genugthuung für die Gunde, berer man fich nur von auswendig durfte troften und annehmen, obgleich der eigene Wille in der Schlangengift zur herberge bliebe. Aber diefes gitt so viel als beim Kain, es werde denn der inwendige Grund gerüget, daß die Gnade in der Seele beweglich werde, namlich die eingeleibte Stimme Gottes in des Weibes Saamen, welche ift Christius in uns, daß die Seele Gottes Stimme in ihrer Effenz beweglich borer.

33. So spricht die Bernunft: So die Gnabenstimme in Rain unter der Sundenbede gelegen ist, bewegte sie denn nicht Gottes Einsprechen, da er sprach: Herrsche über die Sunde, und las ihr nicht die Gewalt? Denn so er den inwendigen Grund der Seele in der eingeleibten Gnadenstimme beweget hatte, so hatte er ihn inwendig in der Seele gehoret, welche ein herr des Leibes ist, so hatte fich

der auswendige Grund nicht erheben mogen.

34. Antwort. Diese Stimme, welche zu Rain geschah: Berriche uber die Gunde und lag ihr nicht die Gemalt; Die mar Gottes Berechtigkeit in feinem Furfage, namlich in bem fprechenden Borte, da die gottliche Stimme will, bag ber eigene Bille ber Scieng bes ungrundlichen emigen Willens fich in eine gottliche Gebarung gum Guten einführen foll: baffelbe Bort fobert Gottes Gerechtigfeit, baf er nicht bas Bofe will; und ift ber mabre Grund bes Befetes im Alten Testament, aber er erreicht nicht die Gnade, denn er fobert bas eigene Bermogen, er ergiebt fich auch nicht ber Gnabe, benn Gott bedorf teiner Gnabe, Die Gnabe muß fich in ihn einergeben, Wie fich benn bie Gnabe, welche in als in Gottes Berechtigfeit. Chrifto offenbaret marb, als in ber eingeleibten Gnabenftimme, in Gottes Gerechtigfeit einergeben mußte, als namlich bem ewigen einis gen Fürfat jur Offenbarung ber Berrlichteit Gottes in feinem fprechenden Borte, als in Die Schiedlichkeit bes Baters; und mußte ben Willen bes Menfchen (welcher von bem Furfat ber Berechtigfeit war abgewichen) in bas Bornfeuer Gottes in fich und mit fic einführen, und ben Bater, ale ben Rurfas Gottes, in feine Beredtigfeit, als in ben Urftand ber Seele, einführen, und ber Seele Billen, welcher war aus ber Gerechtigfeit abgewichen, in feinem Blute aus gottlichem beiligen Ente ber Liebe erfaufen, auf bag bie Beele in ber Gnabe, im felben Liebeblute, in bem gurfat ber Gerechtigfeit offenbar murbe.

35. Und barum mußte Chriftus in ber Gerechtigkeit Gottes, in unserer Menschheit, in uns leiben und sterben, auf bag bie Gnade in ber Gerechtigkeit offenbar wurde: benn in Kain war fie nicht in ber Gerechtigkeit Gottes offenbar, ben sie hatte noch keine Seele in sich genommen, bis bie Gnade in Ebristo bie Seele annaben.

36. So lag nun die Gerechtigkeit Gottes in ber Seele, benn fie war Gottes Bilb: fo foberte Gott feine Gerechtigkeit von ber

Seele, daß sie sollte über bas Bose herrschen, gleichwie Sott über den abtrunnigen Willen der Teufel herrschte, und sie von der guten Ordnung der Gerechtigkeit ausstieß, als sie abtrunnig worden. Also auch sollte Kain dem Sundenquall von sich ausstößen; aber es war ihm nicht möglich, denn die Sunde hatte ihn, als den freien Wilsten, beselfen, das menschliche Können mar verloren: und lag iht nun in dem andern Fürsat der eingesprochenen Gerechtigkeit in die Gnade, daß die Seele ihren Willen derselben gebe. und demselben Einsprechen stille sunde; denn im Sprechen der Gerechtigkeit Gottes war in der Seele iht eitel Noth und Widerwillen. Denn die Gerechtigkeit sollen, als sein Wertzeug, dadurch er seine Stimme wollte offenbaren, aber der Wertzeug war zerbrochen und aus göttlicher Harmonel ausgangen, darum lag es iht nicht mehr an Kains Wollen, Laufen, oder Rens nen; sondern an der Enade, als am Erbarmen.

37 So spricht nun St. Paulus: Er erbarmet sich, welcher er will, und verstockt, welche er will. In diesem lieget nun ber ganze Grund ber Irrung in ber Vernunft; sie verstehet bas Gnadenwollen nicht, wie bas geschehe, benn was die Gnade will, bas ift auch Ein Wollen mit ber Gnade.

38. Denn bie Inade hat kein Wollen im Teufel, ober in ber Solle, sondern in dem, was aus Gott geboren ist: nicht ist das Inadenwollen in dem Willen des Fleisches und Blutes, noch im Millen des Mannes eigenem Saamen, sondern im gottlichen Ente. Nicht in Kains eingeführten Schlangensaamen wollte die Inade sich einsprechen, sondern vielmehr demselben den Kopf zertreten; nicht der armen gefangnen Seele in Kain wollte er den Kopf zertreten, denn sie war ja auch aus Adams Seele entsprossen, sondern der Schlange Saamen in der Seele Kains: aber der Schlange Sift hatte die Seele in sich also verstockt und eingenommen, daß sich die Seele in sich also verwegte und dem Jorne der Gerechtigkeit einerzgad, daß sie berselbe annahm und zum Werkzeuge brauchte, da die Gerechtigkeit in der Gnade den Menschen Christum, als in seinem Worbilde in Abel, tödtete.

39. Denn burch menschliche Werke mar bie Sunde in die Seele kommen: also mußte sie auch burch menschliche Werke, in ber Gnade, in Gottes Gerechtigkeit getobtet werben, als es denn in der Menschheit Christi geschahe, burch Menschentobten von den Pharischen, welche bas Geset Gottes der Gerechtigkeit führten und hatten.

40. Darum mußte Abel, als Chrifti Borbild, und auch Chrisfius felber, durch Menschenwerke bes eigenen abamischen Willens, in Gottes Gerechtigkeit fterben, und mußten biejenigen, welche Gottes Gerechtigkeit im Grimme seines Fürsates ergriffen hatte, ein Werkzeug barzu sein, bag die Gnade von Gott, in der Gerechtigkeit des Fürsates, in dem Zorne offenbar wurde. Denn es stehet geschrieben

Matth. 18. 7.: Webe dem Menschen der Aergernis halben, seboch mussen Aergernisse sein, auf daß die Gerechtigkeit und Babrheit mitten in der Unwahrheit offenbar werde.

41. Denn bie Gnade ware sonst nicht offenbar, so nicht bas Falsche ein Segensat ber Wahrheit mare. Gleichwie ber freie Wie nicht hatte mogen in der Gnade offenbar werden, wenn nicht die Grechtigkeit benselben ertobtet hatte, welchen die Gnade (nachdem er denselben ermahlten Willen verlor) in sich lebendig machte, auf daß er nicht mehr ihm selber wolle und lebe, sondern der Gnade lebe und wolle, welche in Christo offenbar ward.

42. Darum find wir in Christo (in bem Gnabenleben) alle nur Giner, benn wir haben bas naturliche Leben ber Gerechtigkeit Gottes in seinem ewigen Fursage verloren, und bekommen die Rindschaft in ber Inabe.

43. Darum saget die Schrift: Gott will, daß allen Menfchen geholfen werbe. 1 Tim. 2, 4. Ramlich die Gnade will foldet, benn sie kann nichts anders wollen als Erbarmen, benn sie ift fenft nichts in ihrem eigenen Bifen.

44. Aber die naturliche Gerechtigkeit im Fürsate Sottes fodert bie Seele in den Gehorsam gottlicher Ordnung ohne Snade, denn sie ward nicht in die Gnade geschaffen, sondern in die Ordnung: wo sie nun dieselbe nicht darinnen findet, da nimmt sie dieselbe in ihre Eigenschaft der Schiedlichkeit des Worts, derer die Seele ein Wesen ist. Als, ist sie ein fallch Ens, so nimmt sie dieselbe Gleichheit an; also auch in Kain zu verstehen ist, daß sich der abgewichene adamissche Wille habe in eine kreaturliche Eigenheit eingeführet: und die Einschung desselben Seelenentis in die Schlangengist ist eine Distel, welche der Gnade nicht fähig ist; denn obwohl die eingesprochene Gnadenstimme darinnen im innern Grunde lieget, so wächset doch dasselbe Ens in eine Distel, und kreuziget Christum in sich, und wird an seinem Tode schuldig.

45. Gleichwie ber Sonne Ens in der Diffel sich muß flechen lassen, aber die Sonne entzeucht ihr den guten Willen, namtich das heilige Leben, das sie in einem guten Kraute sonst offenbarete, und läst die Distel aus ihrem Ente machen, was sie will: also auch ges het es dem gottlosen Distelenti der Menschen, wie die Schrift saget Prov. 20, 20.: Er läst ihr Licht mitten in der Finsternis vertösschen, namlich das beilige Leben in der eingeleibten Gnadenstimme.

46. Sprichst bu: Warum bas? Denn so er bas heitige Leben in ihnen offenbarte, so wurde die Seele heilig. Antwort. Rein, ein Exempel haben wir am Teufel, in welchem bas heilige Leben offensbar war, aber sein Willenens war eine Distel. Also duch braucht ein Distellind die Gnade nur zu einer Hoffart, wie Lucifer; denn Gott kennet die Scienz des Ungrundes, wie sie sich in Grund geformet oder offenbaret hat, ob sie eine Burzel aus der Finsternis,

als aus dem finftern Feuerleben fei, ober eine Burgel aus bem

fceinlichen Feuerleben.

47. So sprichst du: So ist Kain eine Wurzel aus bem finskern Feuer, barum mag er die Gnabe nicht erreichen? Antwort. Nein, denn er war aus Abams Seele: aber das sinstere Feuer aus dem Jorne, ober die Eigenschaft der sinstern Welt hatte sich in die wahre Seele eingebranget, nicht von außen, sondern aus dem Centro hatte es sich emporgeschwungen, und zwar solches im Fall Adams, aus welcher Wurzel Kain herkam; darum mußte er ein Knecht sein der Gerechtigkeit Gottes, damit die Gerechtigkeit den freien Willen in Abel in der Gerechtigkeit töbtete.

48. Denn in Abams Saamen schieben sich die Eigenschaften, namlich der mahre seelische, verstehet der wahre seelische Bille, welcher im Ansang des Bildes Gottes, im Fürsate Gottes, in der einigen Seele offendar war (welcher ein freier Wille war, und aber vergistet ward, daß er an Gott blind ward), der scheidete sich im Lode seiner Selbheit (benn Gott sagte: Du wirst sterben, so du von Gut und Bose issesse, dieser trat ins Sterben, und in das Sterben sprach Gott seine Stimme ein, auf daß der erste Wille, in der Inade, wieder lebendig wurde; und aus diesem kam Abel.

49. Der andere (in der Gunde neugeborne) Wille, welcher nicht im Anfange war gewesen, sondern im Falle entstanden war, der scheidete sich in das Naturleben, der war Rain: darum war dieser Wille ein Diftelkind, welchen Gott nicht geschaffen hatte, son-

bern er mar aus bem Centro ber Seele gegangen.

50. Nachbem die einige Seele aus der Temperatur ausging, baß sich der sinstere Grund in Rain offenbarete, so kam die Finssterniß in ein Wollen in der Seele, welches in Adam nicht war: nach der Seele Wesen kamen sie beide, Abel und Rain, aus einer Essenz; aber nach dem Willen scheideten sie sich. Nicht daß Abel sei rein und ohne Sünde geboren, denn die Sünde hing ihm am Willen des Todes an, da es doch kein Tod recht ist; sondern die Stimme der Gerechtigkeit tödtete ihn, auf daß sie ihn in ihr lebendig mache. Aber im Fleische war der Wille der Sünde offenbar, darum tödtete ihn die Gerechtigkeit Gottes durch Kain, denn er war auch nach dem Fleische dem Gesete der Sünde unterthan; aber den Willen der Seele hatte die Gnadenstimme (in ihm) getödtet, und in sich lebendig gemacht, darum war er auch ein Vorbild Christi, und im Vilde Christi instehend.

51. Darum ift bas ber mahre Grund von Rains Berftodung, baß ihn nicht Gott aus feinem göttlichen Willen verstockt hat, benn ber kann auch nicht, weil er allein gut ist; allein ber neue entstanbene Wille aus bem Centro ber Seele, ber verstockte sich in eigener Begierbe. Denn als die Begierde im Grimme der Natur in seine Gleichheit einging; so fand er in dem Kursat der Natur (als in der

gegen ihn wenden; so spricht er alsbann (wenn es geschiebt, bas fie sich zu ihm wendet): Rlopfe an, so wird die aufgethan; ktopfe an bie eingeleibte erste Gnabenstimme, so wird sie sich bewegen. Item: Bittet, so werdet ihr nehmen. Item: Mein Bater wist den beiligen Geist geben denen, die ihn dazum bitten. Luk. 11, 9-13.

64. So lieget es nun ist nicht am Selberkonnen und Nehe

64. So lieget es nun ist nicht am Selberkonnen und Rehemen, sondern am Bitten und Anklopfe tenn die Inadenverheifung hat sich in Christo Jesu in das Bitten eingesprochen, daß sie sich will dem Bitten einergeben; benn es stehet geschrieben: Christus ift kommen, selig zu machen, was verloren ist. Matth. 15, 24. und

18, 11.

65. Frage: Wer find nun die Berlornen? Antwort: Rain, Ifmaet, Efau, und alle in der Sunde gefangene verstockte Menschen. Diese ift Christus kommen, zu suchen und selig zu machen, und will, daß sie nicht verloren werden. Aber den selbsterbornen falschen Morder in Rain will er nicht, auch nicht den Spotter in Ismael, sowohl den Jäger in Esau will er auch nicht, sondern den wahren Grund der erstgebornen Seele, in welchem die Gnadenstimme lieget.

66. Darum daß er ben Spotter Ismael nicht will, so ftief er ihn mit seiner Mutter aus dem Hause, verstehet den Spotter in Ismael, namlich den selbstgefaßten und in Abam entstandenen bofen Willen, sammt der Hagar, als die schebliche Natur, verftehet bie

gertrennte Gigenschaft ber Natur.

67. Erstlich entlief Hagar von Sara, und wollte sich nicht züchtigen lassen, benn sie wollte mit dem Spotter herrschen in Abrahams Gutern: als sie aber in die Wuste kam, sprach der Engel Gottes zu ihr: Wo kommst du her, Sarai Magd? Und sie sprach: Ich bin von meiner Frauen entstohen; und er hieß sie wieder undkehren und sich vor der Frauen demuthigen; und sprach wellter zu ihr: Ich will beinen Saamen also mehren, daß er vor großer Menge nicht soll gezählet werden; du bist schwanger, und wirst einen Sohn gebären, des Namen sollst du Ismael heißen, darum daß der Herr bein Elend erhöret hat: er wird ein wilder Mensch sein, seine Hand wied Zedermann, und Jedermanns Hand wieder ihn; und wird gegen allen seinen Brüdern wohnen. Gen. 16, 8 — 16.

68. Diese Figur stellet uns ben mahren Grund vor, wie Abam mit dem Reiche der Natur sei von Gott ausgelausen in die Wüsse der thierischen Eigenschaften, als von der Freien, welche ist die Temperatur, und ist in der eigenen Begierde, als in dem eigenen entzstandenen Willen, des Spotters schwanger worden. Als namlich das Reich der Natur hatte sich in den Eigenschaften getrennt, das je eine wieder die andere ging, wie allhie von Ismael gesaget wardseine Hand wider Jedermann und Jedermanns Hand wider ihn; aber die Eigenschaften der Natur waren darum nicht von Gott

retrennt, wie allhie bei Sagar ju feben ift; benn ber Engel fprach

au ihr, er wollte ihren Saamen also mehren, baf er vor großer Menge nicht follte gegablet, merben, aber fie follte wieder umtehren au ber Kreien und fich unter ibre Sand bemuthigen. Das beutet an die Bufe und Umtehren bes armen Gunbers, bag ibm Chriftus mit feiner Stimme in ibm, in feiner Bufte ber Belt, begeunet und ibn troftet, und fpricht ibm ine Gemuth ein: 3ch habe bein Elend erhoret, bu arme gefangenen Seele, in biefer Bufter ei, febre wieder um, bu biff ja bes Spotters, ichmanger aus bem Reiche ber Natur beiner Conftellation, und wirft ibn gebaren; aber ich will bich fegnen, und felbft aus bem Reiche ber Natur gwolf gurften gebaten, melde follen in meinem Segen tommen. Das beutet an bie gwolf Apostel Chrifti, welche in feinem Gegen tommen, berer Namen nicht mag gezählet werden vor großer Denge; und wie ber arme Sunber, wenn er nur in biefem Rufe bes Engels wieber umtehret, in diefelbe gwolf apostolifche Gnabe tommt, aber er muß wieder jur Kreien geben mit ber Geele Billen; ber Spotter wirb aber in feiner Conftellation mit einem eigenen Willen geboren, welcher Wille nicht foll Gottes Reich erben.

69. Denn Abraham mußte ben Spotter hinaus aus ber Erbsichaft ber Guter flogen, aber nicht ohne Geschenke, benn solches wollte die Freie, als die Temperatur im Reiche Christi, haben, daß ber spotttische eigene Wille verstoßen wurde. Welche Freie die Saram andeutet, welches Gott dem Abraham in Christi Figur hieß willigen. Das Geschenk aber, das Abraham der Hagar und Ismael

mitgab, bas beutet nun bas mabre Gefchent im Parabeis.

70. Als Abam ausgestoßen warb, so gab ihm Gott vonehe bas Geschent, als bas eingesprochene Gnabenwort, und in bemselben Geschent flund der Segen. Aber das Reich der Natur mußte die zwölf Fürsten geben, das deutet an, daß die Seele aus der ewigen Natur her sei, und dieselbe Ordnung musse bleiben; es könne keine neue Kreatur in dem Menschen hervorkommen, ob sie gleich in den zertheilten Lebensgestalten einen Spotter geben, so sei doch der ins

mendige Grund Gottes Bort.

71. Darum soll die Natur nicht vergehen, sondern nur der falsche selbstentstandene Wille aus der Ungleichheit, der soll ausgestoßen werden und sterben; dessen haben wir allhie die Figur. Denn als Hagar mit Ismael ausgesaufen war, und sie doch noch des Ismaels schwanger war, und sie der Engel trostete: so, hieß sie den Namen des Herrn, der mit ihr redete, Du Gott siehest mich! Das ist du siehest meinen inwendigen Grund der Seele, darinnen das adamische Geschent inne lieget, denn sie sprach: Hie habe ich gewisslich gesehen den, der mich hernach angesehen hat; das ist, die arme Seele sprach: Ich war von der Freien (nämlich der Temperatur, von Gottes Reich) ausgesaufen, und war blind worden an Gott; nun aber habe ich den gesehen, der mich in meinem Elende mit seinem Einsehen der

Snabe angesehen hat. Das ift, hernach fah er mich, ba ich fcon blind mar an Gottes Sehen, bas heißt hernach, ba fchon bas Reich ber Natur war ein Spotter worden, mit dem neuen Billen, barum hieß sie denselben Brunnen einen Brunnen des Lebendigen, ber mich angesehen hat, welcher Brunnen ift zwischen Kades und Bared.

72. Diefer Brunnen ift Chriftus, in bem eingesprochenen Ongbenmorte; in bemfelben Gnabenworte bes Schlangentreters ift ber Brunnquell der fußen Liebe Gottes, in bem Namen Sefn aus Jehova, ber ift ber Brunnen bes Lebenbigen, ber bie arme Seele nach bem Kall anfabe, und ber bie Sagar und Ifmael in Mutterleibe ansabe: benn ber Spotter aus ben gertheilten Gigenschaften ber Ratur, namlich berfelbe fpottifche Bille, ward ihr angebeutet, bas er murbe aus bem Reiche ber Ratur urftanben, welchen bie arme Seele in ihrem Gefangnif und Blindheit wurde muffen tragen; aber Gott habe ihr und bes Anabens Glend angefeben, aus bem Brunnen bes Lebenbigen, als im Gentro ber Seele, in ihrem tweenbigen Grunde; benn ber auswendige werde mobl ein Spotter fein: aber Gott wollte ihm aus bem inwerdigen Grunde (ba fic bie Gnabe batte barein verleibet) zwolf Fürften bervorbringen, berer Saame ungablig fein murbe, aber auswendig murbe bie Ratur in amoff Aursten ber verberbten Natur im Regiment fleben, als bann zwolf Kurften außerlich aus ihm tamen. Alfo beutet ber Geift Gottes in Mofe auf ben innern Grund, und feben bas Mar por Augen.

73. Denn als Ismael geboren war, so war ber auswendige Grund nach bem verderbten Reiche ber Natur ein Spotter; biesen hieß Gott ausstoßen: als er aber ausgestoßen ward, und die Hagar ben Knaben von ihr weggethan hatte, daß sie nicht sehen durfte, wie er stürbe in der Buste, so lag der Knabe Ismael und reinete, da erhörte Gott die Stimme des Knaben, und der Engel Gottes rief vom Himmel der Hagar zu und sprach: was ist die, Hagar? Fürchte dich nicht, denn Gott hat erhöret die Stimme des Knaben da er lieget. Stehe auf, nimm den Knaben bei der Hand, denn ich will ihn zum großen Bolte machen; und Gott that ihr die Ausgen auf, daß sie einen Wasserbrunnen sahe, da ging sie hin, und stüllete die Flasche mit Wasser, und frankte den Knaben, und Gott war mit dem Knaben; Gen. 21, 17 — 20. und sie wohnten in der Wüsse Bersaba bei dem Brunnen des Lebendigen und Sehenden.

74. Diese Figur ift also sonnenklar und offenbar wiber die irrigen Meinungen, die da Ismael richten und verdammen, daß fie nicht klarer sein konnte, wenn sie nur ihre irrige Meinung sehen mochten. Denn der Spotter Ismael im außern Reiche der Natur, der war bose und aus der Kindschaft verstoßen; aber als er lag und weinete (welches die Buße andeutet), so that Gott der Hagar, als dem Reiche der innern Natur nach der Seele, die Augen in dem eingeleibten Inabenbrunnen auf, daß sie den Brunnquell Christi

fabe, und trantte ben Anaben, namlich bie arme Seele, aus bem Brunnen zu Berfaba, als in ben gertheilten Lebenseigenichaften.

75. Beldes Eranten bie Taufe fammt ber Befchneibung anbeutet, ba Chriftus aus feinem Brunnen wollte bie gertheilten Lebensgestalten in ihrem Durfte tranten; aber Ismael, ber Spotter nach ber außern Ratur, follte vonebe burch bie Befchneibung abgefchnitten werben, welches burch Bufe und Abmerfung bes fpottis iden Willens geschieht: aledann taufet Chriftus aus bem Brunnen bes Lebenbigen und Sebenden mit bem heiligen Beifte; fo wohnet alebann bie Seele bei bemfelben Brunnen, und Gott ift mit ihr wie mit bem Ifmael.

76. Denn nicht der fpottifche Bille ift ber Saame, welchen Sott fegnete, fonbern ber innere Grund in bem Gnabengefchente, benn Gott fprach ju Abraham: In Isaat foll bir ber Saame gefeguet fein, als in Chrifto foll Ismael ben Segen haben: benn nicht ber verderbte Raturmille foll ber Erbe fein in Gottes Reich, fons bern er foll allezeit verftogen fein. Aber die Ratur in ihrem Grunde und Urftande ift Gottes Bort, als bas ausgesprochene Bort in feiner Schiedlichkeit, barinnen ber Brunnquell bes Lebens aus Sebova ift, als ber Quell ber Liebe im Namen Jefu entsproffen, ber foll es erben.

77. Diese innerliche Natur beutet auch an ben Japhet, Gen. 9. 27. welchem ber Beift Rod fagte, er follte in Gems Butten wohnen, namlich in Maats, bas ift, in Chrifti Brunnen. Die Satte Sems beutet an die neue Geburt aus Chrifto, barein Saphet und Ifmael follten tommen; benn ber Tert faget: Und Gott mar mit bem Anaben Ismael, nicht aber mit bem Spotter, fonbern im inwendigen Grunde, welcher follte in Chrifto offenbar werben. So benn Gott mit ibm gemefen, und er fammt feiner Mutter baben bei dem Brunnen des Lebendigen als bei Chrifto in feinem Gnabengeschent gewohnet; wer will ihn benn verbammen; wie bie irrige Belt thut? Bohl recht wird ber außere Ismael (namlich ber Bille ber Spotterei) verbammet, aber nicht Abrahams angeerbte rechte Ratur aus bem Segen, fonbern Abrahams irbifcher Bille, aus ber Schlange Saamen.

78. Denn Ismael ift ein Bild bes Reichs ber Ratur, nach bem armen verberbten Abam, welcher in uns muß fterben und verwefen, und aber nach bem erftgeschaffenen Bilbe in Chrifto wieber aufersteben, und ben Spotter Ismael in ber Erbe laffen. Maat ift ein Bild bes neuen Menfchen, in der Menfcheit Chrifti, da Abams Ratur, und Chriftus in einander find, da der falfche Wille in Chrifto tobt ift; obwohl Abams Natur allba ift, fo lebet

fie aber im Beifte Chrifti. Gal. 2, 20.

79. Darum nahm Jefus Abams Ratur an fich, aber nicht Abams felbsterbornen falfchen Willen; fondern bie arme gertrennte Lebensgeftalt in ber Natur, in Gottes Gerechtigfeit und Flufat, auf bag ber erfte Abam in Chrifto in feiner Gerechtigfeit beftunde.

80. Also war Ismael aus bem Bilbe ber Gerechtigkeit Gottes, bas er in Abam schuf; und Isaak im Bilbe ber Gnade, bas sich in Christo in Gottes Gerechtigkeit eingab, und sie mit Liebe ersulete, und ben Born stillete; benn Christus sollte ben Spotter in Ismael, welcher war in Gottes Gerechtigkeit offenbar worden, mit seiner Liebetinctur feines Bluts verwandeln, daß er konnte in Christo wieder zur Kindschaft kommen, daraus ihn die Gerechtigkeit als aus Abams Gutern hatte ausgestoffen, als vom Erbe der Natur des geformten und ausgesprochenen Worts Gottes.

81. Die Figur mit Jatob und Efau ist nun das Gegenspiel, namlich wie Christus aus dem Reiche der Natur (ihres erbornen falschen Willens) ausgestoßen werde. Denn als er hatte unsere Sunde in der adamischen Natur (verstehet den Quell, darans die Sunde qualle, als die zertheilten Lebensgestalten in menschlicher Natur) auf und an sich genommen; so sprach er darnach: Idh. 18, 36. Mein Reich ist nicht von dieser Welt, als in den zerz

theilten vier Glementen, fonbern in ber Temperatur.

82. Weil aber Chriftus bie Menschheit in ben gertheilten Gisgenschaften hatte angenommen, so wollte ihn bie Gerechtigkeit ber dufern Ordnung in sich auch nicht bulben, benn er war aus einer anbern, namlich aus ber himmlischen Gerechtigkeit entsproffen, und kam in unsere arme Menschheit in biefer Welt Sigenschaft, uns zu hellen.

83. Darum sagt er: Des Menschen Sohn hat nicht, ba er sein Haupt hinlege, Matth. 8, 20. und sagte boch auch, ihm sei alle Gewalt gegeben im himmel und auf Erben von seinem Bater; Matth. 28, 18. da meinte er den innern Grund aller Wesen, namlich die Ewigkeit, welche in bieser Welt verborgen lieget und in Christo war offenbar worden. Dieselbe Offenbarung war nicht in dieser Welt daheim, und besaß nichts von dieser Welt Wesen zum

Befit und Gigenthum.

84. Dieses Bild, wie Christus sollte von biefer Welt ausgesstoßen und vertrieben werben, das war Jakob, welchen sein Bruder Esau, als das Reich ber außern Naturgerechtigkeit, immerdar wollte töbten, daß Jakob vor Esau mußte fliehen, wie auch Christus vor der phariscischen Gerechtigkeit im Reiche der Natur, die so lange daß Jacob mit seinem Geschenke von Laban kam und zu Esau einzigng, und sich ihm ergab, ob er ihn töbtete oder lebendig ließe. Aber Jakob war noch nicht der rechte, welchen die Gerechtigkeit der Natur in Gottes Fürsat sollte sassen, sondern Christus war es.

85. So sehen wir nun allhie abermal die Figur Christi und Abams: benn als Sakob zu Esan ging, und ihm bas Geschent

entgegenschitte, so ward Esaus Born gerschellet und in große Ers barmbe gestellt, bag er Sakob um den Hale fiel und weinete, Gen. 33, 4. und ihm nichts that, sondern in Liebe annahm: affo ift

Die Rigur von Chrifto in unferer Menfcheit.

86. In unferer Menschheit lag ber Born bes Baters, als ber zornige Csau in der Gerechtigkeit im Borne erwedt, wie Esau wider Jakob; aber Christus schiekte sein Gnadengeschent, als die Liebe in seinem Blute, von der himmlischen Welt Wesen, dem Borne des Baters, in unsere Natur, in Gottes Gerechtigkeit, als namlich in die erste adamische Geburt, der Natur entgegen; und als sie biese in sich sahe und fühlete, so ward Gottes Born in seiner Gerechtigskeit der Natur in große Erdarmbe gesetzt, davon der Born alle sein Recht verloren und zerschellet ward, davon die Sonne ihren Schein in Gottes Gerechtigkeit verlor, und die Erde in dieser Berschlung erbebete, die Felsen zerklüben, und die Todten (welche Gottes Gerechtigkeit hatte im Tode verschlungen) in dieser Erdarmbe ausstunden.

87. Denn bem Efau war es um die Gerechtigfeit ber Erftgeburt ju thun, welche er Jalob verlauft batte, und boch nicht mußte, wie es Gott alfo geschickt hatte, bag er bie Figur Chrifti Und barum feinbete er ben Jatob, und Abams alfo vormabite. baß Jatob ben Segen Abrahams batte; benn bie Berechtigfeit bes eigenen Naturwillens wollte ibn in Cfau (als in Abams verberbte Ratur) haben; aber bie Ratur bes eigenen Willens hatte bas Erbe Gottes verloren, bas brachte ber anbere neue Abam in Chrifto wieder in die Ratur. Alfo mußte nun bas erfte Recht (als bas erfte naturliche Leben) fterben und in Chrifto wieder lebenbig merben, und tonnte Efau in feinem Jager Gottes Reich in ber Gerechtigs feit nicht erben, sonbern er mar ausgestoffen, auch noch in Mutterleibe, ba bie Rinber weber Bofes noch Gutes gethan hatten, auf bag Gottes Berechtigfeit in feinem Rurfage ber Schopfung ber Rreaturen genug gefchebe.

88. Aber in Christo nahm er ihn (Esau) nach bem Gnabengesschenke, nach bem innern Grunde bes rechten abamischen Menschen wieder an; nicht nach dem Rechte seiner Lebensnatur, darinnen er Esau bieß ober genennet war: benn das E ist der innere Grund, da das paradeisische Seschenk innen lag; aber die Sau war das verworfene Thier des Reichs des eigenen Willens nach der Irdigkeit, von dem die Schrift saget: Rom 9, 13. Esau habe ich gehasset, da er noch in Mutterleibe war, auf daß die Wahl Gottes bestünde, daß nicht Esau in seinem kalschen eigenen Naturleben sollte Gottes Kind sein, sondern

Chriftus in bet rechten abamifchen Ratur in Efau.

89. Die abamische Natur follte ihr Recht gang in fau verlieren nach ihrem Willen und Leben: aber bas Wesen ber abamis schen Natur, welches war bas geformte ausgesprochene Wort Gottes, follte in Christo bleiben und mit dem Geschenke Christi im Borne verschnet werben; welches Bild war, ba Jakob bem Cau bas Geschent entgegenschickte und ihn seinen herrn hieß; ba ward ber Jorn in Sau wegen bes Naturrechts verschnet, und hub an sich in die größte Erbärmbe einzustellen, und siel bem Jakob um seinen Hals, und küste ihn, und gab seinen Willen in die Erstgeburt Jakob. Gen. 33, 4.

90. Denn Chriftus mußte fich gang in ben Tob eingeben, und bas menschliche Naturrecht seinem Bater als ber Gerechtigkeit untergeben, ba ftarb Esau ab; so wedte Gott ben ersten Abam, als ben rechten Menschen, ber in Gottes Fürsat war geschaffen worden, in ber Gnabe ber Liebe (welche hatte die Gerechtigkeit vor Gott erfüllet) auf, ba war es nicht mehr Esau, sondern ein Glied

Chrifti.

91. Daß aber die Schrift also auf die Predestination gehet, bas ist gar recht: benn Csau ist das Bild Gottes Jornes, bas in Abam entstund, und das ist verdammt, auf daß der Gerechtigkeit Gottes genug geschehe, und der Reichthum seiner Gnade in Jakob, als in Christo, in Gottes Gerechtigkeit offenbar werde. Denn das Leben in dem Naturwillen (das Csau hieß), das war Abams neues Leben, nach den ausgewachten Eigenschaften der sinstern Welt, wie auch bei Kain und Ismael also; dieses Leben hatte Gottes Gerechtigkeit im Jorne ergriffen, und sich darin offenbaret, und das war verdammt: aber nicht der seelische Grund, als das ganze Centrum der Natur, namlich das geformte Wort nach der Geele, das war darum nicht von Gott verstoßen; nein, nein, sie waren aus den Kindern der Heiligen entsprossen, nicht von der Sau, wie jeho in Wielen geschieht, da der innere Grund voll Teusel ist.

92. Das Gnabengeschenk ber eingeleibten Stimme lag im innern Grunde, aber nicht im Ente bes Lebens, als wie in Jakob,
Jsaak und Abel, welches Ens Christus war, der sich mit seiner Stimme in dieses eingesprochene Wort, in den innern Grund der armen Seele (im Borne Gottes gefangen) einsprechen wollte, wie geschrieben stehet: Ich bin kommen, zu suchen und selig zu machen das verloren ist, nämlich den Ismael, Esau, und ihres gleichen, welche in Gottes Haß ergriffen und verloren waren. So sagte Christus nun, er ware kommen, den armen Sunder zu suchen, der

verloren mare, und nicht ben Gerechten. Matth. 9, 13.

93. Denn Jakob, Isaak und Abel uten bie Gerechten, benn bie Gnabe hatte sich in ihnen offenbaret, und ben eigenen Wissen ber Sunde im Leben ertobtet, und sich bem mahren erstgehabten Lebensgrunde zu einem neuen Leben eingegeben. Also waren sie nun in demselben neuen Leben gerecht, und hatten Friede mit Gottes Gerechtigkeit, versiehet nach der Seele; aber nach dem aus sern Leben waren sie noch unter dem Fluche, darum mußte ihr auserer Leib sterben. Denn nicht sie selber von Natur waren die

Gerechten, sondern die Snade machte fle gerecht; welche Gnade in ihnen ein Ens des Lebens sich einergab, darinnen das Leben brannte, welches neue göttliche Feuer den Haß Gottes Zorns in Liebe wan-

belte, barinnen fie gerecht maren.

94. So sprichst du: Warum auch nicht also in Rain, Ismael und Esau? Antw. Nein, der Farsa Sottes muß bestehen, namitich die Ordnung seines ausgesprochenen Worts; er wendet dasselbe nicht wieder zuruck, sein Jorn mußte nicht getödtet und zerbrochen werden; denn er ist eine Ursache, daß die Gnade offenbar wurde, darzu ist er die Ursache, daß die Gnade in Freudenreich verwandelt wird; auch ist er die Ursache, daß die Gnade eine seursche Liebe wird. Christus aber ist der andere Fürsat, denselben offenbarete er in Abel, Isaat und Jakob, und stellete die Figur dar, wie es geben sollte.

95. Denn Christus sollte in ber Gerechtigkeit Gottes Bornes offenbar werben, baß erkannt wurde, was Gnade ware. Abam stund in Gottes Gnade und in seinem Born; aber in ber Temperatur war keines in seinem Leben offenbar, benn sie stunden in gleichem Gewichte: sollte nun die Gnade offenbar werden, so mußte ber Born vorhin oder zuerst offenbar werden, auf daß die Gnade geursacht wurde, sich im Borne zu bewegen, und dem Borne zu erzeben, und ihn zu tilgen; welches Einergeben und Tilgen die Urssach der göttlichen Freudenreich und feurischen Liebe im Leben bes Menschen ist, daraus Gottes Erbarmen, auch Glauben, Liebe und Hoffnung, als das Bertrauen in Gott, seinen Urstand im Menschen genommen hat, welches in der Temperatur nicht sein mochte.

96. Denn ein Ding, bas in gleichem Gewichte inne flebet, bas hat tein Bewegen ober Begehren ju etwas, es ift Gines, und ift fein felber: wenn es aber aus der Temperatur ausgehet, fo ifts viel, bargu gerbrechlich, und verlieret bie Gelbheit; bem thut nun Bulfe, als Gnabe und Erbarmen noth: fo aber bas nicht balb gefchieht, bag ihm geholfen wird, fo tritt es boch in bie Soffnung; und fo ber hoffnung jugefaget wird, baf ihr foll Sulfe gefchehen, fo tritt es in Glauben, und ber Glaube urfacht bie Begierbe in ber hoffnung, und die Begierbe nimmt die Busage in sich ein, und faffet biefelbe in fich, bag fie mefentlich wird; und in bemfelben Befen ift nun bie Gnade, und bas Erbarmen. Denn baffelbe Befen wird in der Bufage genommen, und in Befen gefaffet, melches Befen fich bem erften Rechte, bag bas Ding in fich gemacht hat, einergeben muß: und fo bas geschieht, findet bas erfte machenbe ein neu Leben in fich, bas aus bem Glauben und ber Begierde, mit bem Infichfaffen entftanben ift, und findet, bag es mehr geiftig ift als bas erfte, baraus bas Ding entftanben ift; barum tann es ihm nicht Wiberftand thun, fonbern muß bas geiftliche Leben laffen in fich wohnen.

97. Und allhie urständet bie Wieberbringung bes erften Befens, bas sich gerbrochen hatte, und bag ber lette Leib besser ift als
ber erste, benn er ift gang geistlich, aus Glauben, hoffnung und
Liebe erboren, benselben entzundet bas erste Feuer mit seiner Begierbe,
bavon bie feurende Liebe entstehet.

98. Alfo verstehet une boch nur recht: Abam war bas gange Bild Gottes in Liebe und Born, aber er ftund in ber Gleichbeit ber Eigenschaften, und mar teines vorm anbern offenbar; als er fich aber burch bes Teufels Trug in Luft verführen ließ, fo gerbrach baffelbe Bilb, und entschieben fich bie Eigenschaften ber Temperatur. Mun that ihm Sulfe noth, fo fprach ihm Gott bas Bort ein, bas nahm die bungerige Begierbe nach ber Sulfe an, und fagte bas, und feste feinen Willen barein, als in eine Soffnung, baf ibm wurde gerathen merden, und die Begierde faffete die Soffnung in ein Ens bes Befens. Ist ward bas eingesprochene Bort mefentlich, und bieß Glaube, ale Ginnehmen, bas bie Scienz bes emigen Billens in fich nahm, und fich barein ergab; benn biefes Befen mar ebler als bas erfte aus bem gurfat bes gesprochenen Borts. Alfo ging bie feurische Liebe aus bem Bornfeuer in bem Surfate ber emigen Natur an. Denn bieg Ens bes Glaubens mar ungerbrechs lich, und beftund im Bornfeuer, und in biefem Ginnehmen bes Bornfeuers marb bas Feuer bes Grimmes in die freubenreiche Liebe gemanbelt.

99. Und dieses ist nun der Grund Christi aus dem eingesprochenen Worte, der scheidete sich in Abam in eine eigene Figur, in dem Ente der Natur, darque kam Abel, und aus der zerbrochenen Figur kam Kain. Nun hatte aber Abel auch Kains Natur in dem Glaubensente, darinnen die Seele stund; aber der zerbrochenen Wille war verwandelt in einen ganzen; denn die Zerbrechung ruhete im Ente des Glaubens, das war Christi Figur. Nun war aber Abams Seele zugesagt (verstehet der zerbrochenen Natur der seelischen und des Leibes Sigenschaft), das des Weibes Saamen sollte der eingesührten Schlangeneigenschaft den Kopf zertreten, und Abam helsen: also mußte derselbe Schlangentreter eine andere Person sein als Abam, in welchem Gott offenbar wäre, der das thun könnte, und der in Abam das eingesprochene Wort erweckte, das ist, der auch die Wacht und Kraft des Einsprechens hätte.

100. Denn obwohl bas Einsprechen in Abam lebendig umb offenbar war, so war es aber boch um seine Kinder zu thun, welcher eingesprochene Grund mit der Sunde bedeckt und noch nicht gesschieden war, wie mit Kain und Abel, und auch darum, daß das menschliche Ens in dem Sunder (welches Gottes Gerechtigkeit im Borne ergriffen hatte) eine Gnadenstimme hatte, die in ihn einspräche, und den innern ersten eingesprochenen Grund des Worts göttlicher Krast erweckte.

101. Denn ber Sott Jehova sprach ben Namen Jesus in Abam, nach bem Fall, in ein wirklich Leben; das ift, er offenbarte ihn im himmlischen Ente, welches verblichen war: berselbe Name Jesus ward in der Seele (indem ihn Gott in die Seele einsprach) ein Leben: durch welch Einsprechen der Seele Adams wieder eine göttliche Begierde aus dem Sterben erwecket ward; dasselbe fassete der Seele erweckte Begierde in sich, und dieselbe Begierde war der Ansang des Glaubens. Die scheidete sich von der falschen Begierde Eigenschaft in ein Bild, als in ein Ens, daraus tam Abel; und aus der adamischen Seele Eigenheit, nach der irdisschen Lust, kam Kain.

102. Nun lag aber im Grunde ber Seele Eigenheit, in dem kainischen Ente, auch der Schall des Worts, das Gott sprach; aber dieß Ens war des göttlichen Lebens im Einsprechen des Worts nicht fähig, denn der aufgewachte Grimm Gottes in seinem Fürsate des Aussprechens zur Natur in der Schiedlichkeit war darinnen offenbar worden. So durfte ist dasselbe seelische Ens eines andern, und noch mehr Einsprechens in das ausgesprochene Wort, daß es auch

lebenbig im Seelenente murbe.

103. Dieses mochte nicht geschehen, es kame benn aus einem gottlichen Salle ober Einsprechen; ba bas Sprechen jugleich aus gottlichem Leben, und auch aus seelischem Lebensgrunde ginge, ba eine gottliche heilige Seele ware, die sich ber verderbten und an Gott blinden Seele, in seelischer und gottlicher Kraft, einspräche, das die seelische in das Settliche und das Gottliche in das Gottliche

einginge, und fich eines im anbern aufwecte.

104. Denn barum war es Gott zu thun, daß er die arme verberbte, recht adamische Seele nicht wollte verlassen; sondern stellete sie in Kains Bilbe dar, und stellete den Namen Jesus in der andern Linea gegen ihm, darinnen auch der seelische Grund war, daß sich der Name Jesus mit dem neuen Leben des seelischen Grundes in Rains Seele einsprechen sollte. Und dieses Bild war Abel, aus welcher Linea Christus nach unserer Menscheit kam, und der war kommen, den armen, im Haß Gottes gefangenen Sunder zur Buße zu rusen, der hatte eine menschliche, in Gott neuges dorne Seele, und konnte in die Seele und auch in das eingesproschene Wort Gottes (im Paradeis geschehen) einsprechen, und die Seele in einem neuen göttlichen Hunger in sich erwecken, daß sie dieß eingesprochene angeerbte Wort in sich einnahm, davon ihr auch ein neu Leben entstund.

105. Darum verstehet uns recht, wir reben theuer, als wir es wohl erkennen in Gottes Gnabe. Das Bilb Kains, Ismaels, Esaus und ihres gleichen, bas sind alle unwiedergeborne Menschen, und sie sind der rechte Abam nach dem Kall; diese rufet Gott mit seinem einsprechenden Worte, das er uns in Christo gelehret has, und

bas er noch heute in den neugebornen Rindern in blefe verderbten abamischen Kinder einspricht, und fie bamit rufet, tommt alle ju

mir, nicht nur etliche, fonbern alle.

106. Und das Bild Abels, Isaals und Jakobs, das sind alle Menschen, welche sich durch das Einsprechen lassen erwecken, in denen das gottliche Einsprechen fahet. Diese bekommen in der Seele ein neu Leben und Willen, als einen gottlichen Hunger; welcher Hunger das erste paradeissische eingeleibte Wort in sich in dem Namen Jesus fähet, infasset und wesentlich macht; da alsdann Christus in ihnen geboren ist, und sie nach demselben neugebownen Grunde nicht mehr in dieser Welt sind, sondern im Himmel: denn es ist selber der heilige Himmel, als der wahre Tempel Gottes, da Gott Mensch und Gott innen ist, da das Wort Fleisch wird (verstehet himmslisch, geistlich Fleisch), welches heilige Seelensfeuer von Christi Fleisch isset, und sein Leben davon hat.

107. Alfo ftellen wir euch nun bas Berftanbnif mit Gfan vor, ba die Schrift faget, er habe Glau gehaffet und Jatob getiebet. ba bie Rinder noch meber Bofes noch Gutes gethan batten, auf bag ber Furfat Gottes bestunde. Rom. 9, 11. 13. Efau mar Abams verberbtes Bilb, und Jafob mar bas Bilb Chrifti, bas zeiget Gott allbie in der Rique, wie ber Sag im Rurfate des aussprechenden Borts fei in Abam offenbar morben, barinnen er im Tobe und Gottes Born lag, und ein lauterer haf Gottes mar. Denn bas beilige Leben mar tobt, beffen Bilb mar Efau, er war in Gottes Dag in Mutterleibe empfangen: benn bas Bilb Chrifti batte fic von ihm in Satob gefchieben, bas ftund nun mit einer beiligen Seele gegen Efau, und follte in Efau einsprechen, und bie arme, frante, gefangene Seele mit feinem inmobnenben gottlichen Salle bewegen, bag die verberbte abamifche Seele in bem Ginfprechen bes Ramens Je fu erwecket murbe.

108. Aber das Einsprechen sollte nicht vorübergehen, sandern in Sottes Gerechtigkeit, als in den haß und Zorn sich einergeben, gleichwie Christus in Sottes haß in die Gerechtigkeit sich einergeben mußte, und das Erdarmen mit seiner Liebe in dem Namen Jesu erwecken, und das Zornseuer mit seinem Einergeben in ein Liebeseuer, als in die große sehnende Erdarmde der lieben Andschaft verwandeln; gleichwie Jakob seines Bruders Sau Jorn in große Erdarmde wandelte, als er ihm sein Geschent zuvor hinschickte und ihm sagen ließ, er ergebe sich in seine Inade, als in seinen gerechten Born in ihm ein; weil er ihm hatte die erste Geburt weggenommen, und daß er möchte durch diese Geschenk Inade bei ihm erstangen, so wollte er sich mit allem dem, was er hatte, dem Esau seinem Bruder zum Sigenthum ergeben, welches in Christo erfüllet ward. Denn er hatte unsere Seele in sich genommen; aber er hatte das heilige Rieinob Gottes, das in Adam verborgen lag, mit

aus Abam in fich genommen, barum ber haß Gottes entstanden war, namlich um die erste Geburt, als um die Gerechtigkeit Gottes. Denn das Rleinod gebuhrte bem ersten aumischen Bilbe in Gottes Gleichnif, das nahm Gott mit Abel in eine neue Figur aus Abam.

109. Und allhie war nun der haß in dem Bilde wegen Gottes Gerechtigkeit um das Kleinob, darum Clau mit seinem Bruder Jatob in Christi Bilde zurnete; darum mußte Jatob dem Clau sich mitsammt dem Kleinod und alle dem, das er hatte, einergeben. Also auch mußte Christus sich mit demselben Kleinod des Namens Jesu der Gerechtigkeit des Fürsahes Gottes ganz einergeben, und das Kleinod in den haß bes Fürsahes wieder einergeben.

110. So sprichst du: Warum suhrte Gott solch einen Proces? Mochte er das Rleinob dem Abam nicht lassen, der es in Naturetecht (als der Erstgeborne im Wort des Fürsages Gottes) in gottelicher Bildung hatte? Antwort. Nein. Frage: Warum? Antwort. Darum, daß das Kleinod in der höchsten Liede Gottes im Menschen, als im Bilde Gottes, ware verdorgen blieden; also mußte es durch solchen Proces in der Wiedergeburt offendar werden, auf daß die Liede und Gnade Gottes erkannt und im Menschen offendar wurde, und daß der Mensch Ursach hatte, Gott zu lieden und sein Lod in die Gnade zu erheben: welches Erheben eine lautere göttliche Formung und Gebärung in der Weisheit Gottes ist, da das Wort Gottes auch dadurch im Menschen geboren wird, und der Mensch auch Gott gebieret, daß er also ein wesentlicher Sott sei, und als eine Harmonie der göttlichen Freudenreich.

111. Denn als Christus das Kleinob ber Gerechtigkeit Gottes in den haß einergab, so wandelte sich der Born in eine hochtriumphirende Freudenreich, und ward das Lob Gottes offenbar, welches in Abam nicht sein mochte, als er in det Temperatur stund. Denn der Grimm erfreucte sich nun, daß er war aus der Feindschaft in

ein Reuer ber Liebe vermanbelt worben.

112. Und bieses ist nun die Auferstehung Christi und seiner Kinder, die er also in ein Liebefeuer durch seinen Process wandelt, daß wenn sich die Seele lasset ziehen, wenn ihr Christus in ihr rufet, so muß sie sich in ihn ergeben, alsdann so stehet Christus im Bornfeuer auf und wandelt dasselbe in gottliche Freudenreich in das Lob Sottes.

113. So vernehmet es boch, steben Brüber, wie Sott habe-Esau gehasset, wiewohl nicht Sott, sondern Gottes Fürsat, als nämlich die Gerechtigkeit in der schiedlichen Scienz, diese hasset dieß Bild darum, daß es nicht das erste rechte Bild war, das in der Gerechtigkeit war geschaffen worden. Denn das Kleinod, als das Ens göttlicher Liebe, war darinnen verloschen, und Jakob hatte dassethe. So hasset nun der Fürsat Gottes dieses Bild Esau, das es nicht Gottes erstes Bild in der Liebe war, sondern im Joune. 114. Cfau war bas Bilb des Haffes felber, benn nicht Gett konnte ihn haffen, sondern ber Fürsat, als die feurische Ratur in der Schiedlichkeit seines Corechens, da fich das Feuer anzundet und in ein Principium jur Offenbarung Gottes infasset, darin das kreatueliche Leben stehet.

115. So verstehet es boch nur, bag bas kreatürliche Leben, ohne bie Offenbarung des Lichtes, ein lauter Feuer, Has, Jorn und Neib ist; und bas war Abam nach dem Fall (ohne bas Wiedersgnabeneinsprechen) sowohl Kain, Ismael, Cfau und alle Menschen, außer dem Gnadenente der Liebe, daraus das Licht urftandet.

116. Nun ift die Frage: Db Gottes Gerechtigleit in bem Kurfate habe Efau zum ewigen Berberben gehaffet? Antw. Ja, in eigener Macht konnte anders nichts mehr fein. Dehr fraget sichs: War das des lautern, wahren Gottes Wille, daß Efau, Kain, und viel taufend ewig verderben follten? Antw. Nein, sondern Christus

war Gottes Fürfat, fo viel Gott ein Gott beißt.

117. In Chrifto will Gott, bag allen Menfchen geholfen werbe, 1 Tim. 2, 4; aber fein Born will alle verfchlingen, in benen er offenbar ift; aber Die Schrift faget: Gott bat feinen Sohn nicht in die Belt (ale in die Menschheit) gesandt, daß er fie richte, verftode und verderbe, sondern bag er fie felig mache. Joh. 3, 17. Go fprichft bu: Ja, welche er will. Untm. Ja, er rufet fie Alle gu ihm, fie follen Alle tommen; warum tommen fie nicht alle ? Go fprichft bu: Er zeucht fie nicht in ihnen zu fich. Antw. nicht mahr; er zeucht fie Alle, er lehret Alle in ihnen; benn fie wiffen im Lichte ber Ratur, ba er bem Gottlofen in feinem Betftanbe entgegnet und ibm bas Recht weifet, mas recht ift, welches fie auch felber lehren und bekennen, bag es recht fei, aber nicht thun. Frage. Barum bas? Antw. Chriftus fpricht: Bater ich will, baß bie, fo bu mir gegeben haft, fein, wo ich bin. 3oh. 17, 24. Item, es tommt Niemand zu mir, es ziehe ihn benn mein Bater Joh. 6, 44. Frage. Wie gehet aber bas ju, bag er fie nicht Alle zeucht? Antw. Da lieget ber Grund, liebes besudeltes Bolglein, reuch nur in beinen Bufen, wornach reuchst du? Bift bu nur im Furfage bes Grimmes, in feiner Conftellation ergriffen, wie Efau, Ismael und bergleichen, fo ift mobl Rath. Bift bu aber eine Diftel aus den angeerbten wirklichen Gunden, ba fich Gottes Fürsat im Borne in eine Figur bes Lebens eingemobelt bat, bavon Gott fagte in feiner Gerechtigkeit bes Furfages, er wolle bie Sunbe ber Eltern an ben Rindern ftrafen bis ins britte und vierte Glied, so ist es gefährlich; denn bieser lebendige Aufah im Borne Gottes hat icon vorbin eine Figur in ber Scienz bes fprechenden Borm, und ift aufe neue von dem eingeleibten Grunde ber Gnade gefchieden, nicht aus Gottes Fürsay, sondern burch ben Quell ber Gunte, melder Quell mit bem Borne im Furfage fich gang vereiniget bat

und in ein Leben ber Finsternis eingesühret; allba lleget ble eingesteibte Gnade ferne, und ift Christus gestorben, und ruhet im Grabe; und ehe er aufstehet, so ist bieser bose Geist in den Abgrund gesfahren. Diese halt nun der Fursah Gottes, und giebt fie nicht ber Gnade Christi, denn sie sind Distellinder, ihr Wille ist ein lebendiger Teufel in Engelsgestalt unter andern Menschen.

118. Der Fürfat Gottes kennet ein jedes Ens, weil es noch ein Saame in Mann und Weib ift, und weiß, worzu biefes Holz, wenn es wird zum Baume werben, nute ift: und nicht allein kommt die Diftel von Mutterleibe aus dem ersten Grunde, sondern auch durch außerliche Einfalle der Zeit, ba benn die meisten verberben.

119. Diese alle tufet Christus; ihrer Biel haben auch noch ein Fünklein göttliches Zuges in ihnen, daß sie der Fürsat Christo als seiner Stimme glebet, daß sie zu Zeiten Christum in ihnen hören tehren: und biese sind nun gerusen und berusen. Aber die äußerren Sinfälle verderben das wieder, und kreuzigen Christi Stimme und Sinrusen, ehe er in ihnen Mensch gedoren wird, und führen an Christi Stätte das Schlangenens ein; und wenn es dann zur Wahl kommt in der Erndtezeit, da man das Korn ausdrischt und worfelt, so ist dieses nur eine Spreu eines Korns, und hat nicht göttlich Gewicht und Schwere in sich, da bleibts alsbann dahinten im Gentro der Finsterniß, in Gottes Gerechtigkeit im Zorne; so heißes alsbann: Wenig sind auserwählet; denn der Bater wählet ihm nur die gute Frucht zu seiner Speise, das andre giebt er dem Biehe. Also auch allhie; was nicht im göttlichen Ente auswächst und aus Gott gedoren wird, das kann Gott nicht schauen.

120. So spricht bu: Ift benn Clau aus Gottes haß enblich neu geboren und selig worden? Antw. Das sollen wir nicht richten, benn Gott spricht: Die Rache ist mein, ich will in meiner Gerechtigkeit vergelten. Rom. 12, 19. Wir sagen mit Grunde, daß Esau ist in Abams Sunde, als ein wahres Bild Abams nach dem Fall geboren, und in Mutterleibe im Fürsat Gottes Jorns ergriffen gewesen, wie alle arme Sunder; und Jatob im Bilde Christi, in der neugebornen Liebe, als ein Fürbild Christi, welcher Christus kommen war, den armen Sunder zu rufen und selig zu machen (so fern ihn die Gerechtigkeit Gottes im Jorne lässet folgen wegen der angeerbten, und in die ewige Scienz eingefasten Greuel, sowohl der wirklichen Greuel, welche das Halten sind).

121. Beil aber Efau von heiligen Eltern hertommen und geboren ift, und nur in der Schiedlichkeit, als ein Bild der verderbten Natur, allba ftund, und Gott auch das Bild Christi aus demselben seiner Eltern Saamen geschieden hatte, als seinen Bruder Jakob, und gegen ihn gestelletz welcher Jakob ihn (den Esau) auch tehlich in die größte Erdarmde durch sein Geschent und Demuth brachte; welches das Geschent Ebristi in Esau andeutet, das ihn also wollte umwenten

und aus bem gornigen ergriffenen Fürsage ber Gerechtigkeit Gettes gieben, daß er in Reue seines bosen Willens sollte also weinen und Buse thun, wie er that, da er den Jakob umfing, und an seinem Halse weinete, und den Mordgeist finten ließ wider Jakob: so sollten wir ihn mit nichten verdammen. Wir verdammen ihn nur nach der Schrift, welche ihn in Abams Bosheit, als er noch nicht neugeboren war, verdammet; in welchem Begriff Gottes Gerechtigkeit genug geschieht, und aber die Gnade in der Buse offenbar wied.

122. Wir wissen nicht, ob ihn Gott nicht bekehret habe, welches die Figur, als Jakob von Laban zu ihm kam, wohl andentet; benn in Abam war er todt, aber in Christo mochte er lebendig werden, benn die Gnadenpforte stund gegen ihn sowohl offen als seinen Eltern, welche in Christi Linea waren. Daß sie aber auch Abams Gift und Tod im Fleische gehabt haben, und den Quell der Sande von Abam, das bewähret sich an Esau, Ismael und Kain.

123. Aber ber Bernunft sollen wir allhie nicht glauben, die ba saget: Gott habe Esau verstodt und zur ewigen Bedammniß gewitheilt; es ist in heiliger Schrift nicht zu beweisen, daß Gott den Esau verstodt habe, und daß es der gottliche Wille sei; sondern der Fürsat in Gottes Gerechtigkeit, der hat es gethan, nicht durch einen Eingriff eines gefaßten gottlichen Willens, sondern aus der verderbeten Natur aus Adams Eigenschaft, in Sau seinem Wesen seiber, und nicht ein fremder Jusal oder Eingriff, wie die Bernunft richtet, welche nichts von Gott weiß, was er ist, und immerdar den Menschen weit von Gott mablet, da doch Sott in allen Menschen offens dar ist, in jedem Menschen nach seiner Eigenschaft seines Ledens. Diesen Grund haben wir dem Leser also weitläuftig erkläret, daß er unsern Sinn in nachsolgenden kurzen Schlüssen verstehe.

## Das 10. Kapitel.

Rurze Berfassung ber Schrift-Ginwurfe, welche bie Bernunft gefangen halten, wie sie zu verfteben sinb.

Die Spistel an die Romer, sonderlich bas 9. und 11 Rapitel, irren die Bernunft, und sind den Gottlosen ein Stein des Anftoges

und ein gels ber Mergerniß; aber ben Beiligen ein Licht bes Lebens. Denn allba flebet: Rom. 9, 7. 8. 9. Sie find nicht alle Ifraeliten, bie von Ifrael find, auch nicht alle, bie Abrahams Saame find, find barum auch Rinber; fone bern in Isaat foll bir ber Saame genennet fein. Denn bas find nicht Rinber, Die nach bem Fleifche Rinber find, fonbern bie Rinder ber Berheifung werben für Saamen gerechnet; benn bas ift ein Bort ber Berheifung, ba er fpricht: Um biefe Beit will ich fommen, und Sara foll einen Gobn haben.

2. Ertlarung. Die Bernunft verftebet, ale ob bie Berbeifung in biefem Abrahamsfaamen anfange; wir aber feben, bag bie Berbeigung im Parabeis fich angefangen bat, und allbie beim Abraham in eine Figur nach bem Reiche ber Ratur in Ifmael, und nach bem Reiche ber Gnabe in Maat fich geformet, als

in ein Bilb bes Runftigen, wie auch mit Rain und Abel.

3. Das Reich ber Ratur mar im Menfchen im urfprunglichen Rurfate jum Menfchenbilbe im Born ergriffen worben, und bas fonnte nicht mehr Gottes Rinder und rechten Saamen Gottes gebaren, fonbern Rinber bes Borns und bes verberbten Bleifches: barum fagte Paulus, bag nicht alle Rinter und Saamen von Abrabam Gottes Kinder werben; fondern bie aus ber Berheißung neugeboren werben, als aus bem eingeleibten Borte im Parabeis, meldes Gott mit Abraham verneuerte, ale er fein Bilbnif aus ber Berbeigung barftellen wollte.

4. Denn ein jeder Menfc, ber ba felig foll werben, in bem muß bas Bort ber Berheifung von ber Gnabe ein Ens und Befen werben, welches nicht allen in Mutterleibe gefchieht wie bem Maat; fonbern auch in ber Bufe und Betehrung, wie Gott im Efaia faget, Rap. 1, 18. Db eure Gunden blutroth maren, fo ihr euch belehret, fo follen fie ichneeweiß als Bolle werden. Das geschieht, wenn fich bas Reich ber Gnabe im Reiche ber Natur offenbaret, bas heißt recht wie zu Abraham gefaget marb Gen. 18, 10.: Das ift ber Bund, um biefe Beit will ich tommen, fo

foll Sara einen Sohn haben. Rom. 9, 9.

5. Das ift, wenn ber arme Sunber Bufe thut, fo tommt Gott in Chrifti Beifte und gebieret einen neuen Sohn aus Chrifti . Kleifche und Blute in ihm; bas ift, bie Seele ergreift Chriftum in fich im Glauben und in ber Soffnung, und impresset bie Soffnung in ein Ens, barinnen bas lebendige, verheißene Bort innen lieget. Allba gehet bie Schwangerung ber neuen Menfcheit aus Chrifto an, bas ift alsbann ein rechter Glaubensfaame, baraus Gottes Rinder geboren werben, wie ber Thau aus ber Morgenrothe. bann hanget ihnen ber alte Abam nur an, wie bem Abraham, Isaat und Jatob, welche nach bem außern Menschen auch fterblich

umb funblich maren, aber ber Tempel Gottes des inwendigen Den-

fchen in ihnen war heilig; alfo auch in uns.

6. Kerner Rom. 9, 10 - 13. Nicht allein aber ifts mit bem alfo; fonbern auch ba Rebetta von bem eini: gen Rfagt fcmanger mart, ebe bie Rinber geboren ma: ren, und meber Bofes noch Gutes gethan batten, auf bag ber gurfat Gottes beftunde nach ber Babl, marb zu ihr gesaget (nicht aus Berdienst ber Berte, sondern aus Gnade bes Berufere) alfo: Der Grofere foll bienft: bar werben bem Rleinern, wie benn geschrieben febet: Satob hab' ich geliebet, aber Cfau gehaffet. Ertlarung: Allbie lieget nun die Bernunft blind, und es ift eben wie vorn nach ber Lange erklaret; benn bas mar Gottes Furfat, welchen er Abam nach bem Fall ichenete. Der erfte Furfat ift ber naturliche erfte Abam, ber mar der Größere, ale das erfte Bild Gottes im Fürsage ber gottlichen Scieng aus bem fprechenden Bort ber Schiedlichkeit ber Rrafte; aber in ihm mar bie Gnade nicht offenbar, viel weniger bie große Liebe und Demuth in Jefu.

7. Darum tam Gott mit bem andern Fursat, ber in ber Gnabe verborgen lag, und gab ihn in ba's erfte Bild ein, und offenbarte die Gnabe burch bas erfte Bild, und tobtete bas erfte Leben in der Gnabe, und erhub das Leben ber Gnabe in dem erften Fursate über den Fursat bes größern Bildes, als bes erften natur-

lichen.

8. Darum saget ber Tert in Mose zu Rebitta: Der Größere soll dem Kleinern dienen, Gen. 25, 23. auf daß der Fürsat in der Gnadenoffenbarung bestünde; denn Esau in dem größern ersten Bilde Abams habe ich gehasset, da er wollte ein eigener Herr sein und in Bose und Gut leben, und die Gnade nicht erkennen; aber Jakob in meinem rechten göttlichen Fürsate, welchen ich aus meinem göttlichen Willen der Gnade von Ewigkeit geboren habe, den habe ich geliebet und ihn zum Herrn über die Natur gesetet. Darum sagte Christus, ihm ware alle Gewalt gegeben worden, Matth. 28, 18. denn er war der Kleinere, als aus Gottes Demuth und Liebe, die seite Gott über das Reich seines Jorns, auf daß das Reich seines Jorns in dem Kleinern, als in Gottes Gnade, Gott diene und offenbar werde.

9. Und darum ward auch Ismael außerlich bas Erbe entgogen, anzubeuten, daß Gott hatte bas Erbe bem Menschen (welcher aus Gnade geboren wurde) gegeben. In diesem Haffen irret nun die Bernunft, und verstehet nicht ben Grund, wie oben gemeibet.

10. Ferner Rom. 9, 14—18. Bas wollen wir benn bie fagen: ift benn Gott ungerecht? Das fei fern, benn er fpricht zu Mofe: welchem ich gnabig bin, bem in ich gnabig, und welches ich mich erbarme, bes

erbarme is mich. So liegt es nicht an Jemandes Bolen ober Laufen, sondern an Gottes Erbarmen. Denn die Schrift saget zu Pharao: Eben darum habe ich dich erwedt, daß ich an dir meine Racht erzeige, auf daß mein Name verkündiget werde in allen Landen. Soerbarmet er sich nun, welches er mill, und verstodt, welchen er will. Erklärung: Allhie lieget die Bernunft gar todt und ohne göttlich Licht, wie denn geschrieden stehet: Der naturliche Mensch vernimmt nichts vom Geheimniß Gottes, es ist ihm eine Thorheit. 1 Kor. 2, 14.

- 11. Also vertheibiget St. Paulus Gott, umd saget, baß er recht thue ober richte, indem er sich erbarmet, welcher er will. Rom. 9, 14. 15. Und bas ist auch eben der Grund, denn er will keisner in seinem Erbarmen, als nur dieser, die aus seinem Fürsat der Gnade aus Christo geboren werden: dieser armen gefangenen Seelen erbarmet er sich; das ist, wenn die Seele das Wort der Berheisung ergreift und fasset es wie Abraham, so wird ihm dieselbe Fassung des neuen Gnadenentis zur Gerechtigkeit gerechnet, wie dem Abraham, da geschrieben stehet: Abraham glaubte Gott, und das ward ihm zur Gerechtigkeit gerechnet. Rom. 4, 3.
- 12. Denn Glauben heißt nehmen und infassen, namiich bas Wort der Berheißung in sich fassen, daß es wesentlich wird, da gehet das Erbarmen darinnen auf, denn der Kleinere, welcher ansfänglich nur ein Wort der Kraft ist, der wird also groß, daß er den Großen, als die feurische Seele der ewigen Natur, an Gottes ersten ewigen Fürsat überwältiget.
- 13. Daß aber ftehet: Er erbarmet fich, welcher er will, umb verstadt, welche er will; bas verstehet man in den zweien Fürsägen: als in Christo ist ber gottliche, ba erbarmet er sich derer, benn Christus ist fein Wollen jum Erbarmen, es ift sonft tein ander Wollen in Gott zum Erbarmen, als nur bas einige, bas er in Christo hat geoffenbaret.
- 14. Denn das erste göttliche Wollen in Adams erster Bildnis, da er in Unschuld war, das ist im Menschen verblichen, wie eine Licht in der Kerze auslischt; dasselle Mohlwollen ist verloren, nicht in Sott, sondern im Menschen, und aus demselben Wohlwollen (welch Wollen der Name Jehova ist) hat sich das Wollen der Liebe und Gnade in dem Namen Jesu, in Adam nach dem Kall erdsstuet durch das Einsprechen vom Schlangentreter. Denn mit diesem neuen Wohlwollen in dem Ramen Jesu gad Sott das Wohlwollen im Renschen seinen Sohn Jesu, wie Christus sagte Joh. 17, 6. Bater (das ist, du großer Sott oder Jehova im Feuer und Licht), die Wenschen waren dein, und du hast sie mir gegeben, und ich gebe ihnen das ewige Leben.

- 15 Das andre Mollen ift in dem Fursag bes erflen Grundes bes Gottes Jehova, da das Thell des Lichts in Adam verblich, so mard die feurische Eigenschaft in diesem Wollen (namlich der zornige Gott) offendar; dieser will nun nach seiner Eigenschaft alles verzehren und in die Finsterniß seben.
- 16. So rebet nun allhie ber Geift in Mofe vom Bollen Gotstes, nach Liebe und Jorn aus beiden Fürsätzen, als aus der ersten Gerechtigkeit, barinnen Gott ben Abam schuf, jund bann aus dem Fürsatz Christi aus der Gnade; als welches ich mich erbarme in der Liebe (und welchen ich darin ergreife), deß erdarme ich mich; und welchen ich in meinem Jorn finde mit der Tobsunde besteckt, und im Sundenquall eines falschen Lebens, einer Distel und Teufels Willen, den selben verstocke ich in meinem Fürsatze des Eifers. Er kennet sie wohl, worzu ein jeder dienet.
- 17. So foll man allbie burchaus nicht mahnen, bag in Gotztes Fürsate, so viel er Gott heißt, ein Wille zur Verstockung von außen in ben Menschen fahre, sondern in des Menschen eigenem Grunde, im Fürsat der Gerechtigkeit Gottes ist der Quell und Urstand zur Verstockung; benn es ist des Zorns Wollen, darein verzstockt er, welchen er will. Denn die ganze Kreatur des Menschen in Gottes Zorne ist dasselbe Wollen zur Verstockung, denn sie will nur die Eitelkeit und die verstocket sie auch.
- 18. So lieget es nun nicht am Wollen, daß ber Gottlose will sellig werben, auch nicht an dem Werke seiner Hande; sondern an Gottes Erbarmen, daß er umkehre und werde mit dem salsschen Willen als ein Kind, und werde aus dem Erbarmen der Gnade neugeboren. Denn so es am Wollen der eigenen Natur läge, so könnte die adamische verderbte Natur zur Kindschaft kommen; aber nein, sie muß des eigenen Willens sterben, und aus dem Willen der Gnade gedoren werden, daß die Gnade Christ in Gottes Willen offenbar werde: darinnen ist allein das Erbarmen und Wohlswollen. Das heißt nun: welche er will in Liebe und Jorn; ben Gottlosen will er im Jorn, und den Heiligen in der Gnade, einen jeden aus und in seinem Grunde.
- 19. Das verstehet recht; zu Pharao ward gesaget: Darum habe ich dich erwecket und verstocket, daß ich meinen Namen kund mache allen kanden, Rom. 9, 17. Pharao war nicht aus der Snade, als aus dem Inadenwollen geboren, sondern aus dem Jornwollen. Und da Sott wollte seinen Namen kund machen, wie er ein Herrsei, und wie seine Inade über den Jorn herrsche, so erweckte er den Jorn in dem verstockten Pharao, und ergriff ihn im Fürsage seines Jornes in ihm, und hielt ihn, daß er die Werke Sottes nicht sehen mochte, denn er war an Gott blind, die Gott die Gestalten seines Grimmes in Zurdam Magnam sehen ließ.

20. Daß aber biegmal die Miffethat der Aegyptier sei alle ges wesen, das deutet die Schrift an, da sie saget, daß Israel wurde den Aegyptiern dienen mussen 400 Jahr, und alsbann wollte Gott dasselbe Bolk richten, denn ihre Missethat zur Verstodung sei noch nicht alle. Gen. 15, 13. Aber beim Pharao war sie alle, und die Verstodung bei ihm vorhanden, darum so brauchte ihn der Fürssah Gottes im Borne zum Werkzeug: denn die Aegyptier hatten die Plagen erweckt, so mußten sie auch zur herrlichen Offenbarung gottslicher Gnade über Gottes Kinder bienen, daß Gott also an den Gottlosen seinen Born, und an seinen Kindern die Enade sehen ließe.

21. Denn die Zeit Pharaonis war eine Zeit eines Lieles, ba alle Dinge in Ziel, Zeit, Maaß und Gewichte inne liegen. Sap.

11, 22.

22. Der vermeinte Fürsat von außeu wird in diesem einigen Terte St. Pauli gewaltig zu Boben geworfen, da die Vernunft meinet, Gott erwählet ihm etwan ein sonberlich Bolk, sonderliches Namens, wie die Secten in ihrem Streit also wuthen, und wollen in ihrem Namen selig und berufene Kinder sein vor andern Bolkern.

23. Ferner: Da St. Paulus faget: Rom. 9, 24.26. Belde er berufen hat, namlich uns, nicht allein aus ben Justen, sondern auch aus ben Beiden; wie er denn auch durch Hofeam spricht: Ich will das mein Bot heißen, das nicht mein Bolt war, und meine Liebe, die nicht die Liebe war; und soll geschehen an dem Ort, da zu ihnen gesaget ward, ihr seid nicht mein Bolt, sollen sie Kinder des lebendigen Gottes genennet werden. Ertlärung: Allhie sehen wir den ersten Beruf im Paradeis durch das eingesprochene Gnadenwort gewaltig, welches von Einem auf

alle bringet.

24. Denn bie heiben waren nicht aus Abrahams Saamen, mit bem Gott einen Bund machte; es lag aber ber erste Bund bes in Gnaden eingesprochenen Worts in ihm als ein Grund. Darum saget St. Paulus, daß Gott nicht allein die Juden in ihrem Bunde, sondern auch die heiben im Bunde Christi berusen und erwählet habe, und habe das Bolk seine Liebe geheißen, das ihn nicht kannte und von außen in der Unbekenntniß nicht sein Bolk war. Aber der Fürsat der Gnade, welcher sich im Paradels nach dem Falle hatte eingeleibet durch das Einsprechen, der lag in ihnen, nach demselben nannte sie Gott seine Liebe, welches eingeleibte Wort er ihnen durch den Geist Christi (als dieselbe Gnadenstimme hatte eine Seele ans genommen) erweckte, daß ihre Seele, welche in der Finsterniß versschlossen dag, die eingeleibte Gnadenstimme, in der Stimme Christi, als durch ein Erwecken eines neuen Sprechens, hörte, und die Liebe in der Seele angegündet ward: und daß Gott nicht nur auf der

Menschen Wissen sehe, und ihm also ein Volk aus seinem Fürsate zur Kindschaft erwähle, das vor andern Bölkern von seinem Ramen wisse zu reden; sondern daß Gott auf seinen Fürsat, im Paradeis aufgerichtet (welchen Fürsat er von Ewizseit in der undildlichen Figur des Menschen gehabt), sehe, als auf den ersten Grund zur Menschheit, da der Mensch im Namen Issu in göttlicher Weisheit, ohne Areatur, in magischer Indibung gesehen worden ist: welche Indibung auch nach dem innern Grunde in den heiden gewesen ist, als von einer Indibung auf alle; ausgenomman die Kinder des Jorns, da sich dieselbe Indibung im Jorne gebildet hat: welche Indibung des Jorns nicht über ganze Wölker gebet, sondern über die, im Fürsate des Jorns, in ihren angeerbten und wirklichen Sünden ergriffenen Distelkinder.

25. Wie benn zu Eila gesaget warb, als er zu Gott sagte: Ifrael ist ganz von bir abgewichen, und ich bin alleine übrig blieben, und sie flehen mir auch nach bem Leben; antwortete Gott: Ich habe mir lassen noch 7000 überbleiben, die ihre Anie vor bem Baal nicht gebeuget haben. Das sind biese, welche, ob sie wohl von außen mit bem Heiben liefen und unter ben falschen Juden wohneten, so war ihr Herz boch in den wahren Gott gerichtet, und eiserten in Blindheit und Unverstand wie Saulus, die sich die Gnade

in Saulo ermedte, baß er febend marb.

26. Denn Saulus meinte, er thate bem mabren Gott einen Dienft baran, wenn er biejenigen vertilgete, welche bas gottliche Befet wollten in einen andern Schein, welchen er nicht kannte, mandeln; et eiferte im Gefet Gottes aus feines Bergens Grunde, Gott bamit ju gefallen. Das that er nun nicht aus bem Rurfas Gottes Borns, bag ibn berfelbe ergriffen und in bes Leben ber Rinfternif verfett batte, und daß ibn Gott als einen gang im Tobe Berftockten, aus einem sonberlichen Kurfate sonberlicher Babl angesehen habe: nein, er war auch einer unter ben 7000, in welchen ber Bund ber Gnabe vom mahren Saamen Abrahams und ber Berbeifung im Paradeis innen lag. Aber ber Beg zu berfelben Onabe war ibm noch nicht offenbar; er eiferte im Befete ber Berechtigkeit, und forberte bas, was er felber nicht thun konnte, aber bie verborgene Gnabe in ihm tonnte es thun, welche fich in feinem Eifer offenbarete und jum Wertzeuge bes Beugniffes von ber Gnabe brauchte.

27. Darum ist bas eine Blindheit und Unwissenheit, daß ein Bolf saget: Wir haben Christi Lehre; Gott laßt bei uns Christum predigen, und bei jenem Bolle nicht; darum hat uns Gott aus seinem Fürsahe zu Kindern ber Gnade erwählet: und ob wir wahl im Leben nicht besser sicht besser sicht besser, so hat er uns aber in seinem Fürsahe erwählet, und in Christo unsere wirkichen und angeerbten Sunden gebüßet, daß wir uns dessen nur durfen tröften, und es als ein

Gnabengefchenk annehmen: benn unfere Berke gelten nichts vor Gott, fondern bie Bahl feines Furfages, ba er ben Gottlofen in feinem Furfage gerecht macht, ba er mit bem Furfage feines Bil-

lens ben Gottlofen aus ber Solle zeucht und felig macht.

28. Höre, du blinde Babylon, unter Christi Purpurmantel bebeckt, als eine Hure unter einem Kranze, welche voll Lust ber Hurerei steckt, und sich boch Jungfrau nennet: was ist die Wahl, und
bie Gnade, derer du dich tröstest, und denselben Mantel der Gnade
über deine Hurerei und Laster aller Bosheit über dich deckest? Wo
stehet das in der Schrift, daß eine Hure zur Jungfrau werde durch
Perrendriese und Gnadengeschenke? Welcher Kaiser kann eine Geschwächte zur Jungfrau machen, wegen seiner Gunst und Wohlwollens? Mag das auch sein. Wo bleibt die Jungfrau im Perzen und in Keuschheit? Sott sodert den Abgrund des Herzens,
und saget Matth. 5, 18. es soll nicht ein einiger Litul seines Gesebes der Gerechtigkeit vergehen, die es alles erfüllet werde. Wo
willst du die Gerechtigkeit erfüllen, so du ohne gottlich Wesen in
dir dist?

29. Sprichft bu: Christus hat sie einmal für mich erfüllet, und bem Gesete genug gethan. Antwort: Das ist wahr; was gestet aber dich das an, ber du außer Christo bist und wandelst? Bist du nicht in Christo in der wirklichen Gnade, so hast du kein Theil an ihm, benn er sagte: Wer nicht mit mir ist, ber ist wider mich, und wer nicht mit mir sammlet, der gerstreuet. Lut. 11, 23.

30. Es gilt keine zugerechnete Gnade von außen zu, sondern eine ingeborne kindliche, aus Christi Fleisch und Blut, die ben Berbienst Christi in sich anziehe. Nicht der Mensch von Mann und Weib geboren, aus der verderbten Ratur, erlanget die Gnade der Kindschaft, daß sich derselbe durfte trosten und sagen: Christus hat es gethan, er spricht mich von Sunden los, ich darf es nur glauben, daß es geschehen sei. Nein, der Teufel weiß das auch, sovohl der Verdammte, welcher sich dieser zugerechneten Gerechtigkelt und Gnade trostet; was hilft ihn aber das, da er doch verdammt wird? Denn nicht alle, die da sagen, Herr, Herr, sollen in das himmelzreich eingehen; sondern die den Willen thun meines Vaters im himmel, saget Christus. Matth. 7, 21.

31. Was ift aber berfelbe Wille, den fie thun muffen, baf fie zur Kindschaft kommen? Da saget Christus: Die da umkehren, und werden als die Kinder, Matth. 18, 3. und werden aus Wasser und Gelft aus Gott geboren, Joh. 3, 5. diese find es: denn Christus ist der Wille Gottes, und die denselben thun wollen, die mussen aus Christo, aus seinem Fleisch und Blut (aus dem Worte, das Mensch ward, das den Tod und die Sinde in der Menscheit tilgete und in Liebe wandelte) geboren werden, und das Berdienst Christi in der Seele anziehen, und nach dem innern eingeleibten

Gnabengrunde ber lebenbige Chriftus werben, als eine mabre Rebe an feinem Meinflode.

32. Richt burch Troften eines angenommenen Freudenscheins, sondern effentialiter, selbständige, wesentliche Kinder Christi; da der eingesprochene Gnadendund mit Wesen erfüllet wird, da die Seele von Christi Fleische und Blute isset und lebet, und solches nicht von außen, sondern an ihr selber, da Christus immerdar zur fenrisichen Seele in Gottes Gerechtigkeit spricht: Nimm und ist mein Fleisch, und trink mein Blut, so bleibest du in mir und ich in die. 306. 6, 56.

33. Die feurische Scienz ber Seele, nach bem innern ewigen Grunde ber wahren Gerechtigkeit Gottes in seinem Fürsat zur Kreaztur ber Seelen, muß sich in Ehristi Fleisch und Blut in Wesen einführen, und nicht burch fremden Schein, sondern durch den, welechen Gott in Abam nach dem Falle offenbarte, und in Christo mit der Menscheit erfüllete, da Gott Mensch, und Mensch Gott ward: also auch nun in seinen Gliedern, die aus derselben Wurzel entsprießen, in denen Christis im eingeleibten Gnadenbunde lebendig wird, und die Seele und Menschheit an sich nimmt.

34. So liegt es nun iho nicht allein am außern Wissen, daß ich weiß, daß ich einen gnabigen Gott in Christo habe, der die Sande in der Menscheit hat getilget; sondern an dem lieget es, 1) daß es auch in mir geschehe, namlich daß Christus, der vom Tode auserstanden, auch in mir auferstehe, und über die Sunde auch in mir herrsche; 2) daß er auch die Sunde als die Natur in ihrem bosen Willen in mir tödte, daß derselbe in Christo in mir auch gestreuziget und getödtet werde, 3) und ein neuer Wille aus der Natur in Christi Geiste, Leben und Willen in mir ausstehe, weicher Gott wolle, ihm lebe und gehorsame; welcher das Geset erfülle, das ist, der sich in Sehorsam ind Geset einergiebet, und dasselbe mit dem göttlichen Liebewillen erfüllet, daß das Geset in seiner Gerechtigkeit der Liebebegierde unterthan werde, und sich auch in der Liebe mit erfreue.

35. Alsbann sinkt ber Jorn Gottes von ber Seele, und sie wird im Liebegeiste von Pein erloset, und lebet in Gott: barzu gebort nun ernste Buse in welcher die arme Seele ihren Rachen, als den Feuermund, in Gottes Fürsat des Jorns aufsperrt und fasset sich in der eingeleibten Gnade mit der Berheisung Christi, daß er will den heiligen Geist geben denen, die ihn darum bitten. Luk. 11, 13. Diese angedotene Gnade muß als ein lebendiges sprechendes Wort in den innern Grund der ersten, in Adam eingesprochenen Gnadenstimme eingefast werden durch die Seele, als durch das Centrum der Natur, und die gottliche Scienz des Ungrundes; daß es ein Fürsat zur Buse und zur Umwendung des Greuelwillens werde, in welchem Fürsate der Geist Christi im ersten Grunde der

eingeleibten Snade (ba fle von einem auf afte bringt, vermöge der Schrift) ein neu Leben gebieret; in welchem neuen Leben der Mille zur Sunde stirbet und untergehet, und ein mahrer Ast aus Christi Baume auswächst, da die Sunde hernach nur in dem sterblichen Fleische herrschet. Derselbe neue Zweig aber ist in Christo durch den Born Gottes, in dem Fürsate des Jorns, durch den ewis gen Tod zum Leben der Gnade hindurchgedrungen, wie Christus sas get: Wer an mich gläubet, der wird nimmermehr sterben, sondern er ist vom Tode zum Leben hindurchgedrungen. Joh. 5, 24.

36. So ift ber Glaube nicht ein auswendig Ding, daß einer faget: bei und ift die Gnabenwahl, benn es wird Chriftus gelehret und bekannt, er hat uns vor andern Bolfern ermählet, baf wir seine Stimme horen; ob wir wohl bole find, so hat er uns aber unsere Sunde in seinem Fursage vergeben, und in Chrifti Berdienste getobtet, wir burfen uns nur beffen annehmen und troften; es wied

uns von außen jugerechnet und als eine Gnabe gefchenft.

37. Nein, nein, es gilt nicht; Christus seiber ist die zugerechenete Gnade, und das Geschent sammt dem Berdienst: wer den in sich hat, und derselbe in seinem knnern Grunde seiber ist, der ikt ein Christ, und ist mit Christo getreuziget und gestorben, und lebet in seiner Auserstehung. Dem ist die Gnade in Christi Geiste und Leben zugerechnet, denn er darf sich nicht auch lassen ans Kreuz hans gen; sondern er zeucht Christum in seinem ganzen Berdienst an, er zeucht den gestreuzigten und auferstandenen Christum in sich an, und nimmt nun sein Joch auf sich: aber es heißt nicht nur Wissen und Eröften, denn Christus wohnet nicht im Leibe der Bosheit.

38. Coll Chriftus in bir auferfteben, fo muß ber Wille bes Tobes und Tenfels in bir fterben; benn Chriftus hat ben Tob gere brochen, die Bolle zerftoret, und ift ein Berr über Tob und Solle worben. Wo er in einem Menfchen einzeucht, allba muß Tob und Bolle in bem innern Grunde, ale in ber Seele, alles gerbrechen und weichen; er zerftoret bem Teufel fein Reich in ber Seele, und gebieret fie ju Bottes Rinde, und ju feinem Tempel, und glebet ibr feinen Billen, und tobtet ben Billen ter verberbten Ratur; bas ift, er transmutiret ibn in bas Bilb Gottes, benn es ftebet gofdrieben, 1. Ror. 1, 30 .: Chriftus ift uns gur Gerechtigfeit gemacht morben burch fein Blut. Bill nun ein Menfch biefe Gerechtigkeit baben, fo muß er fein Blut trinken, bag er ibn rechtfettige, benn die Rechtfertigung geschieht im Blute Chrifti im Denschen, in ber Seele felber, nicht burch außerlichen, jugerechneten, fremben Schein.

39. Das ift ber zugerechnete fremde Schein, ber uns im Blute Christi in ber Gnabe gegeben wird, ba wir in Sunben tobt find; so giebt uns Gott bieses Gnabengeschenk in uns zu einem neuen Leben: welches neue Leben bie Sunbe und ben Tob tobtet, und

uns als Ainber ber Gnaben vor Gott ftellet; benn Chriftus erfätet mit seinem Blute ber Liebe in uns Gottes Gewehtigfeit im Borne,

und mantelt benfelben in gottliche Freude.

40. So sich nun ein Mensch in gottlichem Willen, oder ja in sterzlicher Begierde zum Wollen nicht besindet, daß er gern wollte Buße thun und Gott gehorsamen, und Christum anziehen: der sage nicht, daß er ein wahrer Christ sei; das Mundgeschwäh, da man mit der Zunge Christum für Gottes Sohn bekennet und sich seiner Inade trösset, und aber die Schlange mit ihrem Gismillen zur hoffart, Geiz, Reid und Bosheit im herzen (nur wollend ferner Uebels thun) behält, das hilft alles nichts; ein solcher Mensch kreuzziget nur Christum und spottet seines Berdienstes: denn mit der Zunge bekennet er ihn, und mit der Schlangengist im herzen da wirft er ihn mit Roth und Steinen; er thut nichts mehr als die Leusel, welche Christum für die Kraft Gottes bekannten, wenn er sie aus den Besessen trieb.

41. Denn nicht die Christum allein mit dem Munde bekennen, find barum Kinder, sondern die den Willen seines Baters thun, der im himmel ift, als in Christo seiber: denn Christus ift des Baters auter Wille, den kann Riemand thun, er sei denn in Christo, und

thue ibn in Chrifti Beifte und Leben,

42. Denn nicht alle, die pon Abscham kommen, find Sottes Sinder, sondern die Kinder des verheißenen Saamens, aus demfelben neugeboren, die sind Rinder, welche aus dem Blute Christi neugebown werden, und des ersten Grundes im Blute Christi, in der Gnade und Liebe Gottes ersterden, und auferstehen ein neuer Mensch, der in Gerechtigkeit und Reinigkeit vor Gott lebet; denen nur die Sande im thierischen, sterdlichen Fleische mit einer Lust aushanget, über welche Sande der neue Mensch in Christo herrschet, und dieselbe gahmet, und des Fleisches Willen werwirft. Welcher aber nach des Fleisches Willen lebet und thut, der ist lebendig todt, und sein Mundbekennen hilft ihn nichts.

43. Denn das Mundbekennen, ohne den innern wesentlichen Grund Christi, ist der wahre Antichrist, der da Christium bekennet, und nich selbst in Christi Stelle gessetzt hat. Ein andere saget er, und ein andere will und thut er: darum saget der Prophet Hoseas, daß der Herr das seine Liebe mennet, das nicht seine Liebe war, Hosea 2, 23. namlich diese, welche Christium im Namen und Wesen nicht kennen, und von seiner Offendarung in der Menscheit nichts wissen, und gehen aber mit der Seele in ihrem inwendigen Grund, da die Gnade im Paradeis mit dem Einsprechen eingeleibet ward, und ergreisen die Gnade in Gottes Erbarmen. Das ist, die das Evangelium nicht hören noch haben, gläuben aber an den einigen Gott, und geben sich in allen Krästen in ihn ein, und wollen gern Gott erkennen und lieden,

wähsten sie nur, was sie thun sollten; eifern auch mie ganzem Derzen in der Gerechtigkeit und Wahrheit. Dieselben, weil sie Christum in seiner geoffenbarten Stimme nicht hoten noch kennen, sind außerlich nicht Gottes Liebe; aber nach dem inwendigen Grunde sind sie Liebe der Gnade (als in den paradeisischen Grund) in das eingeleibte Wort eingewurzelt: diese, saget Gott, wollte er herzuschheren zu seinem Abendmahl, denn sie waren seine Liebe, und eben darum, daß sie bezeugen in der Kraft des Gesetes Wert, und die Liebe der Gnade Gottes sei in ihr Herz geschrieben, so sind sie ihnen selber ein Geset, Kom. 2, 14. welches Geset Spristus in seiner Gnade einmal durch sein Blut erfüstet hat, welches von Einem auf Alle drang, auf Alle, die aus der eingeleibten Gnade im Willengeiste geboren werden.

- 44. Denn obwohl ber Tert Johan. 3, 18. saget: Wer nicht gläubet an den Namen des eingebornen Sohnes Gottes, der ift schon gerichtet: so kann man aber nicht sagen, daß diese obergählte nicht an ihn gläuben. Zwar der äußere Mensch an ihnen gläubet und bekennet ihn nicht, denn sie wissen nicht, daß Gottes Sohn Mensch worden ist; aber derselbe ihr innerer eingeleibter Grund des eingesprochenen Worts der Gnade, dem sie sich haben mit der Seele verleibet, der gläubet in ihnen, auf den Tag der Offenbarung Jesu Christi, da er sein Reich will offenbaren.
- 45. Denn auch bie Bater ber Juden tannten Chriftum nicht im Kleifch, sondern nur im Furbilbe, als in ber eingeleibten Gnabe, welche fich mit ber Figur im Bunbe in ihrem Gefete offenbarte, und jogen Chriftum nicht im Fleifche an, bis auf feine Offenbarung im Aleifche; aber im erften eingeleibten Bunde und Worte in ber Rraft zogen fie ihn an. Als aber Chriftus benfelben Bund mit ber Menfcheit erfullete, und bas Gefet bes Borns, in ber Gunbe, mit feinem Blut erfullete, und bie Gunde in ihnen (welche bie Denfoheit hatte aufgehalten) tobtete: ba zogen fie Chriftum im Fieifche an, alle bie an ihn in feinem Bunde geglaubet hatten, bas ift. welche ben Bund in ber Rraft, als im Beifte, batten angezogen, in benen warb ber Bund mit himmlischen Befen erfullet; auch in benen, welche nach bem außern Leibe waren lange vermefet, berer Seele im Bunde ber Kraft lebte. Alle diese zogen Christum in feiner Auferstehung in ihnen an, und frunden ihrer Biel mit ibm nach feiner Auferftebung auf vom Lobe in feinem Leibe, und liefen fic ju Jerufalem feben, zu einem Beugniß, baß fie in Chrifto maren auferftanben, und hatten Chriftum im Fleifche angezogen, welcher ihren Glauben in ber Menschheit erfullet bat.
  - 46. Darum wird birt gesaget, bu blinde Chriftenheit mit beinem Mundgeschwäte, bag bu ohne Chriftum im Fieische fo weit
    und viel weiter von Chrifto bift, als die frammen Beiden, Ausben

und Boller, weiche Chriftum nicht tennen, und geben aber auf ben inmenbigen erften Grund.

- 47. Denn außer Christo hat der Mensch teinen Gott, denn der Gott Jehova hat die Menschen Christo, als dem Namen und der Kraft Jesu (welche sich aus Jehova offendaret) gegeben. So num ein Fremdling zu dem Gott Jehova sich nahet und ihm sich einergiebet, denselben giebt der Gott Jehova Christo; denn Christus saget auch: Water (das ist Jehova), ich habe der keinen verloren, die du mir gegeben hast; das ist, der Gott Jehova wird in der Seele offendar in dem bekehrten Sunder. Dieser Offendarrung giebet sich der eingeleibte Gnadenbund zum Sigenthum, welcher Gnadenbund mit seiner Einnehmung der Seele soll offendar werden, wenn Gott das Verborgene der Menschheit offendaren wird an dem Tage der Wiederkunft des Fleisches und der Auferstehung der Todten.
- 48. Darum wird bir, bu Titel und Mauldriftenbeit, gefaget im Elfer Gottes, bag bu in beinem Munbgefdmate (obne Chrifti Rleifch , Beift und Blut in bir) eben sowohl heidnisch , turfifch und vor Gott fremd bift, als fie beine vermeinte Bahl (fonderliche Unnehmung ber Rinbicaft, außer ber neuen Geburt) ift bein Stric und Kall; ber Born Gottes macht beinen falfchen Beg, melchen bu gebeft, jum Strid beiner Berudung, und fubret bich in beinem auswendigen Schmude in bie Grube bes Tobes und ber Solle, bag beine Rinder fast eitel Morber, Beigige, Burer, Diebe, Beshaftige, Meineidige, Treulofe, Storrige, ber Mahrheit Biber: ftrebenbe, Soffartige, im Ginn bes Teufels nach Dacht, Chre und Gewalt Stehenbe, ben Clenben ju unterbrucken und untertreten, im Bergen find. Auswendig gleißen fie mit einer Beuchelei, und beden Die Gnabe Chrifti über Diefen Schalt. Deine Bahl und Kurfat, o Gott! muß ihrer Schaltheit Dedel fein, ba bu bir boch nichts als Chriftum in feinen Gliebern, fo aus ihm geboren find, ermabtet haft, und nur Chriftus die Gnabenwahl felber ift; aber beine Gerechtigfeit in beinem Gifer (nicht Gott) findet fie in beinem Grimm: barum gebet es fo übel zu.

## Seufzen, Bunich und Beiffagung bes Autoris.

49. D tiefe Gnade Sottes, erwede bich boch noch eines in uns armen, verwirrten, blinden Kindern und reiß ab des Antichrists und des Teufels Stuhl, welchen er in Gleisnerei hat aufgebauet, und las uns boch einst sehen dein Antlis! D Gott, die Zeit deiner Heimpluchung ist ja da, wer tennet aber deinen Arm vor der großen Eitelteit des Widerchrists in seinem aufgebaukseiche! Zerstore du ihn, herr, und reis ab seine

Macht, auf baß bein Kind Jesus offenbar werbe allen Zungen und Boltern, und wir von des Widerchrifts Macht, hoffart und Geiz erlöset werden! halleluja! Won Aufgang und Mitternacht zischet der Herr mit seiner Kraft und Macht, wer will das wehren? halleluja! In alle Lande siehet dein Auge der Liebe, und seine Wahrheit bleibet ewiglich. halleluja! Wir sind erlöset vom Joch des Treibers, das soll Niemand mehr aufbauen, denn der Herr hats beschlossen in seinen Wundern.

### Das 11. Kapitel.

Beitere Bergleichung und Erklarung ber Gpruche von ber Bahl.

St. Paulus spricht Rom. 10, 6—9.: Die Gerechtigkeit aus bem Glauben spricht also: Sprich nicht in beinem Herzen, wer will hinauf gen himmel fahren? bas ift nichts anders, benn Christum herabholen; ober wer will hinab in die Tiefe fahren? bas ift nichts anders, benn Christum von ben Todten holen. Aber was saget sie? Das Wort ist dix nahe, namlich in deinem Munde, und in beinem Herzen. Dieß ist das Wort vom Glauben, das wir predigen. Erklärung: Wer will uns von einer fremden angenommenen Gnade predigen, so das das Wort vom Glauben allein ist, das in unserm Munde und Derzen in Kraft schwebet?

2. Wie will ber Gottlose bekehret werden durch fremden Schein einer angenommen Kindschaft, er nehme benn das Wort, pas er in seinem Runde suhret, da er Christum mit bekennet, in sein Herz, daß es die Seele sasse in ihrem allerinnersten Grunde? Woist die angenommene Kindschaft, ohne wo das Wort im Herzen der Seele wurzelt und wohnet? Wo nimmt Gott die in Sunden todten Menschen an, in welchen allein sein Jorn sebet, und zwinger sie durch eine absonderliche Wahl in den Fürsat seiner Gnade? Er läst das Wort in dem Munde des Gottlosen schweben, auch in seinen Ohren: so es aber sein herz in der Seele nicht fasset, so läst er das Licht im Wort, in der Gottlosen Ohren und Herzen verlöschen, und solches darum, daß der Gottlose im Fürsat seines Zorns ergriffen, und die Seele das Leben der Finsternis mit ihrer angeerbten und eingeführten Sitelseit erweckt und angegündet

hat, baß es ein Distel und Schlangenleben ift, dem fic bas Bert Sottes ber Liebe nicht eineignet.

- 3. So und nun das Wort, das in umferm Munde und Dergen fcmebet, zu Rinbern bes Glaubens machet; fo mag feine frembe Unnehmung gelten, burch fonderlichen, von außen ermahlten Schein; sondern das Ingeborne, und wieder aus berfelben Ingeburt ausfprechende Bort, ba Chriftus ans feinem Grunde mit ber Seele, und burch bie Seele rebet, bas ift bie Rinbichaft ber Annehmung. Dem fo bu mit beinem Munbe bekenneft Jefum, bag er ber hert fei, und glaubeft in beinem Bergen, daß ihn Gott von ben Lobten auferwedt hat, fo wirft bu felig, Rom, 10, 9. Aber nicht burch einen absonderlichen Babn, fondern der Geift Chrifti muß in bir betennen, baf Refus Chriftus in bir von ben Tobten auferstanden fei. Maulbekennen ohne die Auferstehung Chrift in bir, hilft bich nichts, benn Chriftus fprach: Dhne mich tonnt ihr nichts thun. Niemand tann Gott einen herrn beigen, ohne Chriftum in ibm; benn er ergreift das Wort herr ohne Chriftum nicht in der Araft, barum ift fein Betrheißen ohne Erben. Denn es ift tein Unterfcheib unter Juden und Griechen, es ift allerzumal ein herr, reich über alle, bie ihn anrufen. Rom. 10, 12.
- 4. Ferner Rom. 10, 13. Denn wer ben Ramen bes herrn wird anrufen, ber foll felig werden. Erflarung: Die macht St. Paulus teinen Unterschied unter ben Bollern; fon-bern wer Gott in feinem herzen begehret, bem giebet er bir Seligeteit, welche er in Chrifte anbeut.
- 5. Bo bleibet nun allhie bas ermahtte Bolf, bas sich rühmet, Gott habe es vor andern Boltern ermahtet, daß es tann von Chrifti Menscheit sagen, so er sein Reich unter Juben und Griechen hat, und daß ber allein ein Jube ift und ein Chrift, der es im herzen der Seele ift? Bo ift benn die auswendige zugerechnete Grade ohne die Rindschaft der Seele? Benn hat Gott einen Tenfel ermahtet und zum Kinde Gottes gemacht? Bohl niemalen.
- 6. Alfo mertet bas! Die Gnabe komme nicht aus Berdienft ber Werte, sondern aus bem Lebensbrunnen Christo alleine, aber Die Berte bezeugen, daß die Enabe in Christo in der Seele lebens dig sei; denn folget das Wert nicht, so ift Christus in die noch nicht auferstanden aus bem Tode: denn wer aus Gott geboren ift, der thut gottliche Werte; wer aber aus der Sunde ift, der dienet der Sande mit seinen Werten.
- 7. Es foll fich keiner einen Chriften ruhmen, er begehre benn gottliche Berte in ber Liebe Chrifti zu wirken, anbers ift es mur ein frember Schein ohne bas Leben Chrifti.
- 8. Die Wahl gur Kindschaft gehet allein über biese, welche in ber Gnade lebendig find, und in der Gnade gute Werte wieden; Indern aber, so fich der Kindschaft durch eine Gnatenannehmung

troffen und in ihrem herzen nur Greuel wirfen, die verfiedt ber Fürsat bes Borns Gottes. Bon benjenigen aber, welche nicht aus ber Gnade gebaren sind und wollen aber durch ihre Werke und Berdienst barzu kommen (welche auswendig gleißen, und inwendig tobt und nur zum Schein also gleißen), saget St. Paulus.

- 9. Rom. 11, 7—10. Wie benn nun: mas Ifraet fucht, bas erlanget er nicht, bie Bahl aber erlanget es, bie Andern find verstodt, wie geschrieben stehet. Est. 6, 10. Gott hat ihnen gegeben einen erbitterten Geist; Augen, daß sie nicht sehen, und Ohren, daß sie nicht hoten, bis auf den heutigen Tag. Und David spricht: Laß ihren Tisch zu einem Strick werden, und zu einer Berüchung, und zum Aergerniß, und ihnen zur Bergeltung; verblende ihre Augen, baß sie nicht sehen, und beuge ihren Rücken altezeit. Ps. 69, 23. 24.
- 10. Erklarung. Welche von Frael meinet allhie der Beist, Es. 6, 10. und St. Paulus: Die nicht unter der Bahl sind, daß sie Gott wolle in seinem Jorn also verstoden? Antwort. Diese meinet er, welche, wenn sie das Wort horen, so nehmen sie das n ihre Ohren, und fassen das in eine Lernung in die Bernunft. und fassen es nicht in die Geele ein, daß es in den Abgrund wurselt; es erreicht nicht die erste eingeleibte Gnade, denn die Hoffart ind Eigenheit lieget davor, auch die Sorge des Bauchs; der Geigst ein Riegel davor, und die Hoffart der Gelbheit, eigene Fleisches iebe hat sich an Gottes Statt geset.
- 11. Diese prangen auswendig mit der Gnade, und fassen bieeibe in ihrer hande Werk, und wollen die Inade durch das Werk
  erdienen, wie die falschen Juden thaten, welche allein am Werk
  ingen, und den Glauben nicht im Grunde der Seele hatten. Bon
  enen saget St. Paulus, das Ifrael im Werke sucht, das erlanget
  r nicht; die Wahl aber erlanget es. Rom. 11, 7. Denn die Wahl
  ing nur auf diese Juden, welche im Abgrunde der Seele, und
  us dem Glaubenssamen geboren waren, welche aus dem verheieenen Saamen, als aus dem eingesprochenen Worte, in dem Bunde
  brahams und Adams geboren waren, welche durch das Wort in
  rem Herzen beschnitten worden.
- 12. Denn nicht die Beschneidung der Borbaut am Fleische gatt we Gott, sondern die im Derzen; die im Fleische aber war das siegel und Zeichen des inwendigen Grundes, wie die Gnade die iunde von der Seele abschnitte. Bei denen aber, so nur mit dem ifern Wert umgingen, war es nicht also, denn sie waren unter srael, wie Unkraut unter dem Weizen, welches sich über den Weizen aushreitet und groß daher flattert, und will gesehen sein, daß ein groß Gewächs seiz aber es träget keine gute Frucht und ift

auch fonft nichts nute, ale bag man es verbrenne gur Ernbtegeit, benn es fiicht nur um fich und nimmt ben Raum ein.

13. Also auch ber falsche Mensch fett sich wohl in ben Tempel Gottes und nennet sich einen Christen, treibet auch viel Scheinwerke, darburch er will bas Ansehen haben, als sei er der beste Christ; er lernet Kunst, studiret, und weiß viel von Gott zu sagen; er lehret Andere, aber um Nugens und Ehre willen, wie die Pharister thaten, welche große Heiligkeit vorgaben, und große Saume an den Pfassenöden trugen, und lange Gebete zum Schein außerslicher Fromwigkeit vorwendeten.

14. Aber Chriftus lagte, fie fragen ber Bittmen Baufer, und umgogen gand und Baffer, und macheten einen Judengenoffen, und wenn fie ben gemacht batten, fo machten fie ein Rind ber Bolle aus ibm, zwiefaltig mehr als fie maren, Datth. 23, 15. Das find nun birjenigen, welche folchen großen Schein vergeben und fagen, fie figen an Chrifti Statte, ihre Borte find Gottes Bort: biefe breiten fich aus, und gieben fich felber groß, und trade ten im Bergen nur nach Chre, Geig und Boffart; was fie fagen, foll man halten, ob es Gottes Stimme vom Simmel fei; und obgleich bie Stimme aus falfchem Gemuthe fich in bas gefchriebene Bort hat eingefest, und unter bem Buchftaben bes Borts wie Unfraut unter bem Beigen flattert, noch foll es Gottes Bort fein; wer barmiber rebet und bas faliche Rind andeutet, ba fchreiet bie eigene hoffart; er ift ein Schmarmer und verachtet bas Umt, butet euch vor ibm, er verführet euch; tommt nur ju mir ber, benn allbie ift bas rechte Umt, bas von Gott eingesett ift. Und ob fie gleich nicht von Gott, fondern burch Menfchengunft eingesettet find, und auch nicht Gott bienen, fonbern ihrem Bauche, ber Soffart und eigenen Liebe; noch find fie in ihrem Gemuthe bas fcone Rind ber Gnabe, welche vermeinen, so viel Gnabe noch überlei zu haben, daß fie es Andern aus der Gewalt vermeinter großer Beiligkeit ums Belb theuer vertaufen mogen; aber mer ba tauft, ber tauft eine Diftel fur auten Saamen.

15. Die andere Part der falschen Ifraeliten von Abrahams natürlichem Saamen sind diese, welche aus der Macht der Natur über Ifrael zu Fürsten und Regierern in allen Aemtern, wie sie einen Namen haben, vom größten dis zum kleinsten, gesett werden, daß sie sollen Beschirmer der Gerechtigkeit sein. Diese alle geden einen großen Schein unter der Wahrheit vor, und ziehen sich unter den Aemtern also hoch in eigenem Dunkel, daß sie meinen, sie sind eigenmächtige Götter, sie thun, was sie wollen, so sei es recht; ihr Amt habe die Gewalt, daß man musse alles recht beißen, was sie thun, und suchen doch nicht die Gerechtigkeit Gottes in feinem Kursase der Ordnung der Natur, viel weniger die Gerechtigkeit in ber Liebe, welche er hat durch die Gnade Christi offenbaret, sondern

fegen ihre eigene erbichtete Gerechtigkeit zu ihren eigenen Shren ber fleischlichen wollustigen Hoffart, an die Stelle gottlicher Gerechtigkeit und Wahrheit, und schweben nur im Munde mit dem Gesets Gottes; bas herz aber hat sich in das Recht einer Diftel gefasset, welche über das gute Kraut flattert und um sich flicht, und sich weit ausbreitet, und träget felber keinen guten Saamen.

- 16. Diese beiden Parten (ausgenommen die Kinder Gottes, so noch darunter sind), die sind nun die Hure und das Thier in der Offenbarung Johannis, durch welche der Teusel ein Fürst dieser Welt unter den Menschen ist, das der Engel im Abgrund des Schwefelpfuhls stürzet; und sind nicht rechte Israeliten aus dem Saas men der Berbeisung geboren, und erreichen nicht die Kindschaft, sondern die Wahl, welche allein des Glaubens Kinder in der Gerechtigkeit der Gnade suchet und annimmt, die erreichet es. Die Hure samt dem Thier aber sind in ihren Lusten der Bosheit, der Possart, Geizes, Neides, Jorns und der Ungerechtigkeit verstodt, und sind der Antichrist, als der Tituls und Maulchrift, ein Teusel in Engelsgestalt, wie Lucifer im Himmel war, welcher ausgeworsen ward ais ein falscher Saame: also auch diese.
- 17. Denn die Bahl des Handvaters aller Besen suchet nur guten Saamen, sie wählet ihr nicht Distelsaamen und macht Beisgentorn baraus, wie die Vernunft meiner: Gott nehme den ganzen falschen Saamen und mache ein Kind Gottes daraus, daß er also seinen Reichthum der Gnade eines sonderlichen Fürsates sehen ließe; nein, das geschieht nicht, der Gottlose, das ist, welcher aus einem rechten Saamen entsprossen ist, und aber durch seine angeerbte Conssellation die Reiglichkeit der Greuel in sich eingeführet hat, der thue Buße, und gehe in seinen inwendigen Grund, und werde aus der Gnade geboren, so mag es geschehen.
- 18. Denn Gott sagte zu Mose: Ich will wohlthun an benen, die mich lieben und meine Gebote halten, ins tousendste Glied Erod. 20, 6. Dieses Wohlthun ift anders nichts als eine Pflanzung des Gnadenbundes in ihrem Saamen, wie Abraham, Isaat, Isabe und David verheißen ward, daß er ihren Saamen nach der verheissenen eingeleibten Gnade also sehr segnen und mehren wolle, daß er nicht moge gezählet werden.
- 19. Aber das Reich der Natur in Gottes Fürfage der Gerechtigkeit stund auch mit in diesem Saamen, nach der seelischen Eigenschaft, das sollte mit wirken: aber in vielen wendete sich der Seele Willen von dem Reiche des Fürsages der Gnade ab; weicher Seelen nun im Reiche der Natur, im Jorne ergriffen, und in die Diftel wuchsen, das war nun nicht Gottes Schuld, sondern der Scienz des seelischen Grundes, aus dem ewigen Grunde zur Natur, als des freien Willens des Ungrundes zum Naturgrunde der Seele.

- 20. Alba lieget ber erfte Grund ber Difteikinder, webche bie eingeleibte Gnade bes eingesprochenen Worts mit Füsien ihrer falsichen Luft treten, und nicht wollen der Gnade Kinder fein, davon Christius (als diese Pforte der Gnade) selber saget, Mich. 7, 1. er ware wie ein Weingartner, der da nachlieset; item, er hate Israel seine Kinder oft versammeln wollen als eine Gluckenne ihre Kuchlein unter die Flügel, aber sie haben nicht gewollt. Matth. 23, 37.
- 21. So spricht die Bernunft: Sie haben nicht gekonnt, ja sie können nicht. Antwort: Warum? Bernunft: Sie sind Distelling ber. Antwort: Warum? Bernunft: Es ist aus Sottes Forsat. Antwort: Narum? Bernunft: Es ist aus Sottes Forsat. Antwort: Aus bem Fursat göttlicher Gerechtigkeit, nach der Ordnung der Schöpfung der Natur, als aus der Schiedlichkeit des Sprechens im Wort, da sich die Sclenz als die Selbheit des Ungrundes, in ihren ersten Grund sasse, das ist es. Denn daseibst sasset sich Gottes Grimm im Centro der Natur, in dem Saamen der Menschen, aus ihren angeerdten Sunden, sowohl tunftiger wirklicher Greuel mit ein; da Gottes Jorn ofters eine Wurzel in der Eltern Sunde macht, und sich in die Scienz des Ungrundes einzsasset, daraus hernach im Saamen eine Distelwurzel entstehet, da Gott die Sunde der Eltern an ihrem Saamen straft die ins dritte und vierte Glied, vermöge der Schrist.
- 22. Diese Distelkinder kommen alsbann auch von Frael, aber nicht aus der Gnade, das ift, die Inade, so in sie im Paradeis eingeleibet ist, wächset ihnen in ihnen zum Serichte: gleichwie der Sonne hitziges Ens sich wohl in die Distel giebet, aber nicht nach der Liebetinctur, sondern nach der Distel Art, denn die Distel kann sie andere nicht einnehmen, als in ihrer Essen Gleichheit, wie eine Kröte auch nur Gift aus dem guten Ente sauget.
- 23. Und wie der Sonne Hife die Diftel endlich ausborret, und sie in ihrem Leben hinrichtet: also auch siget Christus mit seiner einsgeleibten Gnade in dem gottlosen Menschen auf seinem Richterstuht, er lässe ihn den heiligen Namen Gottes eine Zeitlang zum Schwarfeiner Falscheit in seinem Munde misdrauchen, und sich unter Christi Berdienst in seinem vermeinten Amte (damit er meinet Gott zu dienem und die Gnade zu erweden) rühmen, er sei ein wahrer Christ; er lässet ihn heucheln und gleißen wie er will, lässet ihn auch in Shristi Namen weissagen, wie Kaipham, welcher rieth, es ware besser, das ein Wensch für das Boll stürbe, als daß es gar verdürbe; er läst ihn auch in seinem pharisässchen Amte sich wohl mästen und groß ziehen; er giebet ihm auch die betusene Gnade in seinen Zestamenten, gleiche wie die Sonne mit ihrer guten Krast sich der Distel einzieder und lässet sich die Distel darinnen massen und groß ziehen die gur Ernderzeit, alsdann dörret sie dieselbe aus, und richtet sie zum Tod; denn

fie hat falfchen Saamen in ihr geboren, barum gatet fie ber hausvater aus und wirft fie ins Feuer.

24. Davon saget allhie St. Paulus, und zeucht ben Prophesten Claiam an, Kap. 6, 10. und ben königlichen Propheten David, Pf. 69, 23. Laß ihren Tisch zu einer Berückung werben; das st, st effen von Gottes Wort in ihrem Munde, aber es wird ihnen von ihrem Herzen ber Seele weggerückt, daß das Heilige nicht in die Distel eingehe: und ber Satan, saget Christus, reißet das Wort von ihren Herzen, daß sie nicht gläuben und selig werden, benn ber Satan sigt in der Distel des Grundes der Seele; und allhie nennet ihn Christus einen Fürsten bieser Welt.

25. Und ber Born Gottes hat ihnen gegeben einen verbitterten Geift, Augen, daß fie den Grund der Gnade nicht feben, und Ohren, daß fie Christi lebendige Stimme nicht horen: darum faget Christus zu den Pharischern: Ihr seid von unten ber, von dem Bater dieser Welt; item, von dem Bater dem Teufel, Joh 8, 44. und horet meine Worte nicht, denn ihr seid nicht von Gott. Wer von Gott geboren ift, der horet Gottes Wort; darum horet ihr nicht,

benn ihr feib nicht von Gott. B. 47.

26. Alfo auch bie ibigen Streiter, Banter und Berachter ber Rinder Gottes, bie find nicht von Gott, fondern nur aus bem Mundgeschmaße, aus ber pharifaischen Burgel, und boren nicht Chriftum in ihnen lehren; fie wollen auch nicht, fonbern ftogen ihn furfate lich von ihnen, und feten fich an feine Stelle. Sie find nicht Apoftel Chrifti, noch ihre Rachfolger, fondern bienen ihrem Abaott Maufim, ber in ihrem Dunbe Schwebet, ale eine Diftel über bem Beigen; fie laufen, und Niemand hat fie gefandt, als nur ihres Bergens Gebicht, jur Wolluft menfchlicher Chre, und bienen bem Amt Maufim bes Antichrifts, welchen fie haben ju Chrifti Statthalter gefest. Chriftus nennet fie reißenbe Bolfe, Joh. 10, 12. welche bie einfaltige Beerbe mit ihrem Laftern freffen, und mit Sift ber Spotterei Chrifti tobten, und fich ale Difteln unter bem Beigen emporschwingen, und in menschliche Ehre fegen, und verwirren bie Welt, und urfachen, bag bie Diftellindet Rrieg und Berwuftung ber Lander und Leute anrichten, bargu fie getreulich mit ihrem giftigen, verbitterten Geifte helfen einrathen und bienen.

27. Darum find fie diejenigen, bavon St. Paulus saget, Rom. 11, 8 — 10. welcher ben Propheten David anzeucht, Pf. 69, 23. Laß ihren Tisch zu einem Strick werden, und zu einer Berückung, und zum Aergerniß, und ihnen zur Bergeltung! Berblenbe ihre Augen, daß sie nicht sehen, und beuge ihren Ruden allezeit. Das ist, daß sie ihnen vergelten unter einander selber in ihrer Blindheit, indem sie in Christi Amte nur nach Macht und Bollust trachten, daß sie einander verfolgen, schmachen, verachten und Christi Namen in ihnen dem Teusel zuschreiben; auf ihrem Lager nur dahin trachten,

wie fie einander wollen mit Liften begegnen, und ihre Sache mit ber Schrift beschönen, als thaten fie bas aus gottlichem Eifer ber Babrbeit, Gett zu gefallen und ihren Brübern bamit zu bienen.

28. Diese laufen als die rasenden hunde, Wolfe und bose unsinnige Thiere, im Grimm des entzundeten Borns Gottes, und fressen den Namen Christi aus der Laien Munde, und schütten ihre herzen und Mund voll Lasterei ihres herzens falschen Gedichtes, daß ein Mensch den andern um Christi Namens, um ihrer gedichteten Meinung halben, verachtet, lastert, verkehert und für untüchtig halt; und fressen sich doch nur selber also, daß eine Partei die andre ausrottet, und vergelten einander ihre Bosheit und Falschheit, wie allhie David saget.

29. Diefe find es nun, bavon Chriftus fagte, bie in ber Schule oben anfiben, und auf bem Martte fich gern grußen laffen, Datth. 23, 6. 7. welche vernunftigen Schein vorgeben, aber ibre Bergen find voll bitterer Galle; und ihre Wege find fcablic, Ottergift ift unter ihren Lippen, und bienen mir vergeblich, fagt ber Prophet. Diefe alle find nicht unter ber Babl ber Rinber Gottes, fondern nur biefe, bavon Chriftus faget: Liebet einander, babei wird man ertennen, bag ihr meine Innger feib. Joh. 13, 35. Stem, So ibr an meiner Rebe bleibet, felig feib ihr, fo ihre thut. 30h. 13, 17. Stem, Wer nicht verlägt Saufer, Gelb Gut, Beib, Rinber, und verleugnet fich felber, und folget mir nach, ber ift nicht mein Diener. Lut. 14, 26. 33. Alles muß bas Berg übergeben und nichts fur eigen balten, fondern benten, bag er nur ein Diener Bottes und feiner Brisber fei in feinem Stanbe, und mit bem, bas er gu verwalten bat, also thun folle, wie es Gott von ihm forbett und haben will, und nicht ben Mantel Chrifti in feinem Berbienfte über fich beden, und barunter ein Geiziger, Soffartiger, Reibiger, Borniger bleiben.

30. Diese alle, so viel berer find, so lange sie solche find, find biese, bavon St. Paulus und David allhie sagen; sie find wohl berufen, aber nicht unter ber Wahl ber Gnade, sie kehren denn in Beit der Gnade um und verlassen alles in ihrem herzen, und sol-

gen Chrifto nach.

31. Keine von außen zugerechnete Gnabe nimmt sie an, sie werben benn Kinder der Gnade; alsbann nimmt sie die zugerechnete Gnade, (welche ist Christus) in sich ein. Außer Christo sind lauter Pharisaer und Heuchler, sie gleisen gleich mit der zugerechneten Gnade wie sie wollen, so sind es Wolfe, vor denen und Christus huten heißt. Db sie gleich sagen: Die ist Christi Kirche! so ist es alles nichts, an ihren Werten sollt ihr sie erkennen, saget Christus Matth. 7, 16. Folgen sie Christo nicht nach, so sind sie Diebe und Mörder, saget Christus. Db sie gleich das einwerfen, das das Amt Wenschen zu hohen Priestern mache, welche Schwachheiten haben, und sich damit wollen beden; so gilt es alles nichts, das Herz

muß in Chrifts fein und wandeln. Und gleichwie St. Paulus sagte, daß dem Fleische die Lust anhanget, und die Sunde im außern Fleische wohnet Rom. 7, 17. 18.; so siehet man boch wohl, welche die Lust zu todten und Christo nachzusolgen begehren, denn wo Seiz und Hoffart innen ist, da ist ein Pharisaer zur Herberge, entschule

dige bich wie bu willst, so haft bu ihn am Salfe.

32. Ferner Rom. 11, 15. 16. Denn fo ihr (ber Juben) Berluft der Belt Berfohnung ift, mas mare bas ans bers, benn bas Leben von ben Lobten nehmen. ber Unbruch heilig, fo ift auch ber gange Teig heilig, und so bie Wurzel heilig ift, so sind auch bie 3 weige beilig. Ertarung. Diefer einige Tert wirft alle Meinungen, baf Gott bem Gottlofen bie Gnabe gurechne, gu Boben, und feget es auf ben Grund ber Burgel, und deutet an, bag Gott nicht aus feinem Willen etliche verftocke, bag er wolle durch diefelben beweifen, mas feine Gnabe fei; benn alfo faget St. Paulus; Bas mare bas anders, als bas Leben von ben Tobten nehmen? Er feset bie Berstodung auf die Burgel, namlich bag ein bofer Baum bofe Fruchte trage, und ein heiliger Baum beilige Zweige, und ber Born Gottes Rinber bes Borns gebare, und foldbes aus ber Menichen Gunbe und Citelfeit, welches boch ben Beiben jum Lichte bienen muß, wie er Rom. 8, 28. faget: Denen, Die Gott lieben, muffen alle Dinge jum Beften bienen, welche aus bem Furfat ber Gnabe berufen und geboren finb.

33. Die Bergebung ber Sunde, ba die Schrift saget, er vergiebet ihnen die Sunde, und rechnet ihnen die Gnade zu, zu einer Rechtsertigung, gehet allein über diese, in welcher inwendigem Grunde Christus lebet, und ihnen die Sunde im Fleische, wie David und andern mehr anhanget, daß sie oft fallen, benen hilft die Engde in

ihnen wieder auf, und tilget bie Gunde und Uebertretung.

34. Den Berstocken, ohne Buse und ganze Umwendung, ges bet das nicht an; sie dursen darauf nicht sundigen (indem sie in ihrem Willen in Sunden todt liegen), daß Gott werde eine Ursache an ihrer Berdammung nehmen; seine Gnade an ihnen mit einem sonderlichen Ruf und Zwange sie zu bekehren, sehen zu lassen, als ob er aus einen Teusel einen Engel mache aus sonderlichem Fürssage, sonst hatte das Luciser mit den seinen auch zu hoffen; sondern er lässet ihnen seine Sonne den ganzen Tag ihres Lebens in ihrem Munde und Ohren scheinen, und rufet sie und saget: Verstocket eure Herzen nicht mit der wirklichen Sünde, das das Wort möge in eure Herzen schallen und wurzeln.

35. Denn es ist wohl möglich, daß ein gemer tobter Sunder bekehret werde, so er will von den Bilden stille stehen, und einen Augeblick horen, was der herr in ihm redet; aber der verstockte, verhitterte Geist will bes herrn Stimme in ihm felber nicht horen

reben, fonbern faget nur, Buchftabe! Buchftabe! bas gefdriebene Mort fei es allein: bas zeucht er bin und ber, und rubmet fic beffen, aber bas lebenbige Bort, bas ben Buchftaben bat ausgefprochen, bas will er in ihm nicht dutben noch boren. Soft er aber jur Erfenntnig tommen, fo muß er fich ten Buchftaben vorbin tobten laffen, alebann macht ibn ber Beift im Buchlaben erft recht lebenbig: bas ift, er muß allen Buchftaben abfterben, und fic fo unwurdig halten, bag er bes buchftabifchen Borts nicht werth fei, wie ber arme Bollner im Tempel; und bag er feine Berechtigkeit mehr am buchftabifchen Worte babe, als ber alles verloren babe, und nicht werth fei, baf er bie Augen ju Gott aufhebe, und bag ibn bie Erbe trage, und er unter bie Bahl bet Rinder Gottes folle gerechnet werben; alfo bat er alles verloren, unb bat ibn ber Buchftabe getobtet, benn et giebet fich alfo in Gottes Gericht ein. Dierbei muß er nur auf die lautere Barmbergigkeit Gottes, obne alle Burbigfeit hoffen, und in biefelbe fich einerfenten als ein Tobter, ber tein Leben in ibm bat, was bie mit ibm immer thue, und muß an allen feinen Werten verzagen, und blog mit ber Soffnung in bie allerinnerfte, lauterfte Gnabe Gottes fich erfenten.

36. Das muß die Seele thun: und so sie das thut, und alfo einen Augenblick barinnen verharren mag, so ergreift sie der erste eingeleibte Bund, als die geschenkte Gnade, und giebet sich der Seele ein: ist so dalb das geschieht, so stehet der Seist Christi, als das insprechende lebendige Wort, in der Seele auf, und hebet an Sottes Wort zu sprechen, und gehet zur Stund der heilige Seist allda vom Bater und Sohne aus, und vertritt die Seele in Gottes Gerechtige keit mit unaussprechlichem Seuszen im Gebete, wie geschrieben stehet Rom. 8, 26.

37. Wir, das ist, die arme Seele, weiß nicht, was sie beten soll, sondern der Seist Gottes vertritt sie mit unaussprechlichem Seufzen, wie es Gott gefällt. Und allda machet der Buchstade, welcher im Sesehe der Serechtigkeit Gottes sie getödtet hat, wieder lebendig, und sehet sie ein zum Lehrer seines Worts, beides in der Araft des lebendigen Wortes und in dem buchstadischen Worte; denn diese gehen ernach erst zur Thure in den Schaafstall Christi ein, und die Schaafe horen ihre Stimme, wie Christus saget.

38. Die andern aber alle mit einander, weß Namens die sind, welche nicht durch die Thure des lebendigen Worts, durch das buche stabische Wort eingehen, die steigen anderswo hinein, und sind Diebe und Morder, Joh. 10, 1 — 3. wie Christus sagte, und die Schaafe boren nicht ihr Stimme.

39. Denn Chriftus allein ift die Thur, verstehet der lebendige Chriftus in seinem Leben und Sprechen in und aus der Seele; der gebet durch das buchstabische Wort in die herzen der Menschen, wirch Petri Predigt am Pfingstage. Wer sich anders zu einem

Lehrer bes buchftabifden Bortes aufwirft, ber ift nicht von Gott gefandt, und fommt nur, bag er ftehlen will, namlich Chrifto will

er feine Chre ftehlen und ihm nehmen.

٠

ſ

÷

40. Und alfo mag ber arme, in Gottes Born getobtete Menfc wieder lebendig merben, ob er gleich ichon tobt mare; benn Chriftus ift tommen, die Gunder gur Bufe ju rufen, und nicht die Gerechten. Und fo ein folder, im Born Gottes verfchloffener armer Gunter tommt, fo ift Kreube im himmel vor Gottes Engeln, mehr als über neunundneunzig Gerechte, Lut. 15, 7. die ba find ergriffen und 3meige ber Beiligen find, und foldes Grundes nicht erft beburfen, fonbern ber Grund lieget vorbin in ihnen. Bei biefen aber wird ber Grund in Gottes Born offenbar, und allbie beweiset Gott an benen, wie bas Leben aus bem Tobe entsproffe, und wie Chris ftus bem Teufel fein Reich gerftore und bie Solle gerbreche.

41. Darum ift bas unfer mabrer Schlug: bag über feinem Menfchen ein furfablicher Schluß zur Berbammnig fei gemacht, bag es nicht moglich fei, bag er tonne betehret werben. Denn obwohl der Menfc fich felber nicht tann betehren; fo bat aber feine Seele Dacht, von ihrem Urftanbe aus ber emigen Scienz bes Ungrunbes ber, fich in ben Abgrund ju fchwingen, namlich in ben Grund, barinnen Gott fein Bort gebieret und fpricht: in welchem Abgrunde ber Rreatur bas Gnabengeschent in allen Menschen inne lieget, und fehrer gegen der Seele fich neiget, als die Seele gegen diefe tiefe Muba mag bie Seele in Gottes Gnabe wohl erariffen Gnabe. werben, baf fie Chrifto in feine Arme alfo einfallt, welcher ihr bas Ronnen und Bermogen viel lieber giebet, als fie es begehret.

42. Daß aber einer fagen wollte, die Seele tonne fich nicht in ben Abgrund schwingen; ber rebet als einer, ber noch lange nichts vom Geheimniß Gottes verstehet, namlich, mas die Seele und mas ein Engel ift; und will ben 3meig vom Baume abbrechen, barinnen

er boch ftehet.

43. Die Seele ift aus bem Abgrunde in eine Rreatur gefproden worben: wer will nun ber Emigfeit ihr Recht brechen, bag ber ewige Bille ber Seele, ber aus bem ewigen einigen Billen in eine Rreatur ift gegangen, mit bemfelben Willen ber Rreatur fich nicht wieber burfte in feine Mutter einschwingen, baraus er gegangen ift?

44. In bas Licht, welches bem Billen erlofchen ift, fann et in eigenem Bermogen fich nicht einschwingen: aber in die Urfache jum Lichte, ba weber Bofes noch Gutes innen ift, fann er fich fcmingen, benn er ift felber berfelbe Grund; fo er fich nur aus feiner Bilblichkeit, in fich felber auf ben Abgrund erfenet, fo ift er fcon da: und in diefem Abgrunde lieget fein Perfein, und Chriftus fehet allba vom Tobe auf, und fist allba zur Rechten in ber Rraft Gottes im Simmel im Menfchen: ob wir boch einft feben wollten, wo Chriftus jur Rechten Gottes fift.

45. D ihr Menschen, seit boch nicht also blind! Wie that euch Gott seine Gnabenthure so weit auf, nehmets boch in Acht! Sebet boch die Zeit an, eure heimsuchung ist geboren! Tretet boch bas Inabengeschent gottlicher Gnabenoffenbarung nicht mit Füßen

eurer tauben Bernunft!

46. Beit der Mensch lebet, so hat er eine offene Snadempforte gegen ihm, es ist tein Shluß aus gottlichen Willen über ihn zum Lode; benn ber Bater hat den Schluß seiner Gerechtigkeit in die Inade Christi als seinen Sohn gegeben. Eure Berstodung kommt aus euch felber; Gottes Jorn verstodt euch in euren angeerbten und wirklichen Sanden, und kein fremder einfahrender Wille.

# Das 12. Kapitel.

Rurzer Bericht etlicher Fragen, welche die Bernunft irren, barinnen sie meinet, Gott verftode ben Menschen aus einem sonderlichen fürgesetten Billen; wie bieselben zu verstehen sinb.

In ber Apostelgeschichte Rap. 13, 48. ftehet: Es wurden glaubig, fo viel ihrer gum ewigen Leben verfeben waren. Das ift ber Bernunft ein Anftog, und verftebet es nicht.

2. Wenn hat die Berfehung angefangen? Sprichst bu: von Ewigfeit, vor ber Kreatur. Ja, ich sage auch also, aber in ber

Rreatur nicht von Emigfeit, benn fie mar noch nicht.

4. Run im angezogenen Tert Act. 13, 48. hieß es ist allhier bem Fall: bie aus bem ewigen Wollen hierzu auf biefmal

<sup>3.</sup> Sott sahe in Liebe und Jorn, was werben warbe, so er bie ewige Natur in Areatur infassete; benn er sahe in sich wohl, so sich die Temperatur warbe in eine Schiedlichkeit aussuhren, und die Schiedlichkeit in kreaturlichen Willen sich einfassen warbe, daß es wurde ein Contrarium sein, und ist auch eben der Grund gott-licher Offenbarung. Die Schrift saget aber nicht, daß Sott die Willen in der Schiedlichkeit von Ewigkeit zum ewigen bosen Wollen und zum ewigen guten Wollen verordnet habe, daß sie ein sedes, worzu er es unvermeiblich geordnet, also wollen müssen. Denn das beweiset Lucifers und Abams Veränderung ihres Wollens, daß sechwossen,

versehen waren; benn ber Text lautet: Und ber Herr that hingu, so viel ihrer versehen ober im Gnadenlichte ersehen waren, (namlich) denen das gottliche Auge offen war, die waren diesmal aus und in dem inwendigen Grunde ersehen und versehen, wie Act. 2, 47. klarer stehet: Der Herr that hinzu täglich, die da selig wurden. Nicht die da von Ewigkeit selig waren; sondern die da selig wurden, sagt der Text, die da aus der ewigen Wahl in Christo Jesu selig wurden, die that er täglich zu der Gemeine.

5. Frage: warum nicht auf einmal? Antw. Sie waren noch nicht felig, fie waren wohl in ber Berfebung, ober Sehung Gottes, daß fie murben felig werben; aber bie Berordnung tam erft

mit bem Buthun gu ber Gemeine, wenn fie felig murben.

6. Warum bekehrten sich am Pfingstage nur breitaufend Seeslen, und boch hernach immer mehr? Antw. Sie waren noch nicht in ihnen versehen; das ift, versehen an diesem Orte, wenn sich die Gnade erhebt, und durch das Ver, als durch den Jorn bricht, so gehet das treaturliche Versehen aus dem ewigen Snadensehen oder Einsehen an. Denn wie mag ein Ding von Ewigkeit versordnet werden, das nicht von Ewigkeit gewesen ist?

7. Bie mag bie Seele von Ewigkeit, als fie noch ein Ens und Spiel in gottlicher Beisheit war, verordnet sein worden, daß sie solle ein Teufel werden, weiches greulich zu benten oder zu reben ware, und boch keinen andern Berstand leiben wurde, so man auf eine von Ewigkeit Berordnung gehen wollte: also ware alle Lehre umsonst? Bas darf die Gnade benen predigen, die nicht itren nochfallen mögen, und die in einer unwidersprechlichen Prabestination stehen?

- 8. Dieses von Ewigkeit Bersehen verstehes man in Christo, baß, welche glaubig worden, die waren von Ewigkeit in der Weissheit versehen, daß namlich, wenn sich Gott einst bewegen wurde und die Natur in Schiedlichkeit zur kreaturlichen Offenbarung einsschien, der Name Jesus (als die höchste Liebe Gottes) sich in die Scienz des feurischen Willens in der Schiedlichkeit einergeben, und in der seurischen Scienz in die Freudenreich sich einführen, und den Grimm in ein Liebeseuer in der Seele des Menschen (welche aus der seurischen Scienz mußte urständen) wandeln wollte, da die Gnade in dem Namen Jesu zu einem Panier in den seelischen Grund sich einvermählen wollte, wie denn im Paradeis nach dem Fall geschehen. Dasselbe Panier ward in des einigen Weibes Saamen gesteckt, da die Versehung innen lag, aus welcher alle Menschen herkommen; aber die Schiedlichkeit in der feurischen Scienz, die währet also lange, als Seelen geboren werden.
- 9. Es ift teine gewiffe Berordnung von Ewigkeit über jebe Seele, die da follte geboren werben, sondern mur eine allgemeine Gnaden Bersehung: die Berordnung gehet mit der Beit des Baumes an. Auch ift das Gaen noch in bem Saamen: ehe er eine

Rreatur wirb, so tennet Sott ben Grund, was werben wird, aber bas Gericht geboret ber Ernbtezeit, wie Christus in allen Bleich= niffen also rebet.

#### Bon ber Purpurkramerin Endia

- 10. Da gefchrieben ftebet Act. 16, 14. Der herr that ibr bas Berg auf, daß fie vernahm, was Paulus redete, und alaubia warb an ben Ramen Jefus; bas ift es eben wie mit allen fremben Boltern, welche ben Ramen Jefu nicht tennen, und geben aber auf ben inwendigen Grund außer aller Bilblichfeit, und begebe ren ben einigen Gott zu erfennen und ibm fich zu ergeben; bie werben von ber eingeleibten Gnabe bes eingesprochenen Borts et griffen, und ohne ber Bernunft Biffen ju Rindern ber Gnabe ermablet und geboren, ale benn auch von biefer Endia ju gebenten ift, ob fie mohl anfangs Paulum für einen fremden Lehrer mochte gebalten baben. Als fie aber borte, bag er bas Gefet ber Gerechtigteit predigte, wie bag bas Befet ber Gunbe (welches ben Menfchen gefangen balt) fei in einer folden Onabe erfullet worben: fo bewegte fich in ihrem hunger nach ber Rechtfertigung ber innere Grund in ber eingeleibten Gnade, und ward Chriftus in ihr lebendig, baf fie Chrifti Stimme in ben Worten Pauli vernahm, mas Chriftus in ihr lehrte, benn Christus mard in ihr borend.
- 11. Den anbern Beiben aber war es nicht alfo, benn fie ftunden nur in ber Bildlichkeit; ihr Berg mar nicht zu bem einigen Gott gerichtet, benfelben ju ertennen, benn fie hatten ihre beibnifchen Abgotter, benen fle bienten, und wollten nur etwas Reues von Paulo boren. Richts befto weniger ging bas Wort in ihre Dhren binein, und branate fich in biefe ein, welche eines auten Grundes waren, welche fich hernach noch haben betehret, als fie mehr borten von Christo predigen; wie ihrer benn hernach an bemselben Orte viel Aaufend bekehret worden, da fie bas Wort noch mehr ergriff. Alfo find ihrer noch viel von benen hernach bekehret worden, welche Detrum am Dfingstigge borten, und boch benfelben Tag ibn verspotteten; als ihnen aber bas Bort mehr einschallete, so tam bie Stunbe ihres inwendigen Sorens. Gleichwie Longino, ber Chriftum in bie Seite fach, auch erft bie Stunde feiner Betehrung tam, als er borte von Bielen fagen, Chriftus mare Gottes Sohn; und marb ein Marterer um Chrifti millen, wie bie Siftorien melben.
- 12. Und soll man allhie nicht sagen, Lybia sei vor Andern von Ewigkeit hierzu verordnet worden, daß sie Paulum allein horen sollte. Act. 16, 14. Sie war diesmal in gottlicher Bereitung und wollte gerne den wahren Grund von Gott verstehen; ihr Herz seint esich darnach, darum that ihr Gott das Herz auf. Die Andern aber waren diesmal noch nicht bereitet soldten da der heilige

Beist begunnte an ihr Herz anzu, fasseten sie es nur in bie Ohren, bis sie ihm aufthaten, unen bem nach, und forschten in ber Schrift, ob sichs also verbpie Paulus sagte, Act. 17, 11. Als auch von ben Epheser et wird, ba sie bas Wort mehr horten, so hatten sie schon ingerige Thure bes herzens offen, ba Christus mit seinem Whum hatte.

13. Also ift es mit allen Organgen und auch mit ben Juben, welche Chriftum spotteten am Kreuze hing; als sie aber sahen, was ba geschabe, schihrer viel an ihre Herzen, wendeten um und sagten: Wahrlich ift ein frommer Mensch,

und Gottes Cohn gemefen. Lut. 1.

14. Dieses geschah benen Jubelcher inwendiger Grund biesmal offen stund, benen that Godingeleibte Gnade in Geiste Christi auf, ale man benn in hi viel findet, daß mancher Mensch in seiner eingemodelten ben Bilblichkeit eine lange Beit Christum verspottet, und boch etwenn er ist in den ernsten Grund seiner selber gangen, und ei vernehmen wollen, was doch für Fabeln (wie sie es hießen) Christo gesaget wurden, bekehret worden.

15. Denn sobalb bas herz von iblichkeit ftille ftebet, und sich in den Grund seiner selber fchm so bringet bie Stimme Christi im Worte binein, und flopfder Glant ber Sei

Christi im Worte hinein, und klopfger Essenz der Das 16. Die Einbiblichkeit des ird Wesens der sied werdert das Herz, daß es nicht mag Gott stillen, und in seinen ins wendigen Grund, da Gott lehret undet, kommen. Denn ist doch Gott selbst an allen Orten durck gegenwärtig, wie gesschrieben stehet: Bin ichs nicht, der alfüllet? Ferem. 23, 24. Was darf denn die Seele sich anderhin schwingen, Gott zu hören, als nur eben in ihren Abgrunda ist und wohnet Gott von Ewizseit zu Ewigkeit, er darf na der Kreatur offenbar werden; darzu stehet er in dem Geisteisst in demselben innern Grunde, und klopfet an die Seele an: ich nun die Seele gegen ihn wendet, so macht ihr Christus die benthüre selber auf, und zeucht bei ihr selber ein, und isset das dmahl mit ihr, und sie mit ihm. Apot. 3 20.

Ertlarung bes Spruchs Matth. 11. und Lut. 8, 10.

17. In biefen Orten ftehet: Eucht gegeben bas Reich Gottes zu verftehen, ben ander aber in Gleichnis, baß fie es horen und nicht verften. Item, Er legte ben Rungern bie Gleichnis aus in andern nicht.

ben Jungern die Gleichnif aus, in andern nicht.
18. Allhie lieget nun die Vernunfals tobt, daß sie nichts siehet ohne das göttliche Licht, und mein anders nicht, als Christus habe es den Andern nicht gonnen vollen; sie waren bessen nicht werth gewesen, unangefehen daß im das Bolk nachzog und

mit hungeriger Begierbejörte lehren. Aber es hat allhie ein ander ABC und Ber Christus fagte zu seinen Jimgen: Mein Bater will euch andern Tröster senden, den Geist der Wahrheit, der vom Basgehet; wenn der kommen wird, der wird euch erinnern allen, was ich euch gesagt habe: denn von dem Meinen wird nehmen und euch verkindigen. Joh. 13. 14.

19. Richt bes Baktimme in Christo, in Sottes Gerechtigkeit, follte in ber Laid Zuhorer Herzen und Ohren also einzgehen, ausgenommen edurch welche der Bater Wunder wirken wollte; sondern die St sollte in sie eingehen, welche der heistige Geist aus Christi L Tod und Auferstehen mitbrachte, als

bie Stimme ber offnenbenthure.

20. Denn vor Eleiben war die Stimme bes heifigen Belftes in Chrifto nochottes Gerechtigkeit, als im Sefete: aber in Chrifti Tobe ward Gefet der Gerechtigkeit Gottes erfüllet; also ging hernach der Geist durch die Erfüllung, durch Christi Wunden, Blut und Ther größten Erbarmde, im Geiste Christiaus: diese sollten die Sunder horen, welche ihm mit Begierde nachzogen; den Jünger ward des Baters Stimme in Sottes fie drigkeit gegeben, sie die aus Christo sollten horen: denn werden, in welcher deters Allmacht flund, namlich der seelische Grund; dernach warden am Pfingstage der heilige Geist aus die Erfüllung der Gerechtigkeit, gegebem in die Gerechtigkeit detters.

21. Da das gesi so wurden in ihnen die Zungen, als des Baters Gerechtigkeit, zeilet, und ging der Geist Christi, duch die Zertheilung Gottesechtigkeit, mit der Liebestamme aus. Und das geschah ihnen dartdaß sie im Gelste des Gesetes und Evanzgelii von der Gnade Seiste gegründet wurden, denn sie sollten Wunder chun; so komader die Kraft der Wunder aus des Baters Allmacht und Eighaft, und nicht durch die Eigenschaft der Liebe und Demuth, we nur leiden soll und sich in Gottes Sezsehn Gerechtigkeit inorn einergeben, und den Zorn mit Lieben und Leiden erfüllen, dauch in Liebe und Erdarmde wandeln, wie wir solches klar anibristi Person sehen.

22. Wenn Chrifts wollte Wunder thun, so betete er erft zu feinem Bater, als namh in die feurische Allmacht, in die Serechtigkeit: als er aber bestaters Gerechtigkeit mit seiner Liebe und Demuth, in seinem Bl. der Liebetinctur des Namens Jesu ersfüllet hatte, so ward die Baters Gerechtigkeit im Borne der Liebe Sprifti unterthan; und aus derselben Unterthänigkeit sollten die andern Menschen (außer den Jängern) nach Christi himmelsabet den heiligen Geift hören riden, und die Gleichnisse Christi versteben,

als es benn auch also geschah, daß sie hernach alle Seheimnisse wohl verstunden. Denn der Seist Christi aus seiner Erfüllung und aus seiner Auferstehung that ihnen das Berständnis auf, wie dann auch den beiden Jüngern auf dem Wege nach Emmaus, und dem großen Bolke, das den Geist Christi aus der Apostel Munde, nach seiner Auferstehung, durch den rechten Sender, aus Christi Leiden und Lod hörete die Gleichnisse ohne Sprichwort reden.

23. Darum lehrte Chriftus, als er auf Erben vor seinem Leiben wanbelte, in eitel Gleichniffen, baß sie benselben Geist Christinicht sollten faben, als in bes Baters Gerechtigkeit, benn es war noch nicht ber Grund, ben er ihnen wollte aus seiner Gnabe schenzten; sonbern ber war es, ber am Pfingstage aus seinem Berbienste, ba er die Sunde getilget und in Gottes Gerechtigkeit zugesiegelt

hatte, tam. Matth. 13, 34.

24. Sie sollten nicht alle in Wundern und Thaten einbergeben, wie die Jünger, welche barzu verordnet waren aus des Baters Gaben, da Christus sagte: Bater, ich habe der keinen verloren, die du mir aus deiner Gerechtigkeit gegeben haft, als nur das verlorne Rind (das vorhin verloren war), daß die Schrift erfüllet würde, Joh. 17, 12. Damit meinete Christus diejenigen, welche ihm sein Bater hatte zur Ordnung und zum Amte des Einladens in sein Reich gegeben. Die Andern aber sollten durch den Geist der Desmuth aus Christi Liebe, aus dem Proces des Leidens und Todes Christi, geboren werden, und ihm in seinem Proces unter der Kreuzsfahne, in Seduld nachsahren und sich aus Gottes Gerechtigkeit mit, ihrer Demuth im Seiste Christi einergeben und ausopfern, aus welchem das Morden der Juden und heiben anging.

25. Denn burch ber Christen Blut ward Gottes Gerechtigkeit im Borne in die große Liebe und Erbarmbe gebracht, daß in Gottes Gerechtigkeit solche Wunder und Thaten in der Demuth Christi bei den Christen geschahen, welches iho eine Beitlang wohl gefehlet hat, seit man den Geist Christi im Menschen hat wollen auf weiche Kiffen und fette Bauche, in Macht, Pracht und herrlichkeit sehen; welcher doch nur darum ist erschienen und offenbar worden, daß er will leiden, und Gottes Born in seiner Gerechtigkeit mit Einergeben

feines Leibens erfullen.

26. Darum beschaue bich, bu genannte Christenheit, ob beine Gerechtigkeit in der Gebuld des Leidens Christi iho stehet? Db du auch was mehrers in beinem Christennamen suchest, als daß Christius mit seiner Liebe in seinem Leiden und Tode in dir offenbar werde, daß du allein begehrest, seinem Bilbe (bamit er Gottes Gerrechtigkeit erfüllet hat) ähnlich zu werden?

27. Beschaue bich boch nur: suchest bu nicht nur eitel Ausstüchte, und bedest bas Leiben Christi über bein heibnisches abgottisches Bilb? Was thust bu, vermeinte Christenheit? Mit Disputiren und For-

schen willst bu ein Chrift sein, fremde Sachen sollen bich zum Aporstel machen; Streiten, Greinen und Janken ift bein apostolisch herz, darunter nichts als beine eigene Stre steckt, voller Sucht bes schwarzen Teufels. Wo hast bu bas Leiben und die Gedusd Christi in seinem Gehorsam hingethan? Du Bose; siehe es kommt ein Bote aus Gottes Gerechtigkeit, und forbert bas von beinem angehentten Christennamen mit Fener und Schwert dich als treulos zu vertigen, und seine wahren Linder des Gehorsams in seiner Liebe zu offenbaren, bas wirst du nahe erfahren, reden wir als wir sollen.

# Bon ben Borten Christi: Bater, vergieb ihnen!

- 28. Item, es werben auch die Worte Christi am Kreng mit eingeworfen, ba er sagte: Bater, vergieb ihnen, sie wissen nicht was sie thun! Lut. 23, 34. Erklärung. Wie oben gemelbet worben, ben Juben waren die Geheimnisse vom Reich Christi und von der wahren Rechtsertigung des armen Sunders vor Gott ehe nicht offenbar, dis die Rechtsertigung im Blute Christi geschehen war. Also sollten nun diejenigen, welche der Vater zum Wertzeuge und Proces Christi ertoren hatte, zuvorhin nicht wissen, was sie thaten; aber nachdem sie es gethan hatten, so that ihnen Gott das Verständnis zur Bekehrung auf: barum dat Christis des Baters Gerechtigkeit, welche diese Motder und Blutrichter im Zorre verschlingen wollte, das Gottes Gerechtigkeit ihnen in Christi Blute vergeben wollte.
- 29. Niemand kannte ben Weltheiland recht, auch die Apostel selber nicht, dis auf die Offenbarung nach seinem Tode: und soll man nicht sagen, Gott habe diese Manner insonderheit darzu versflockt, daß sie Christum nicht haben kennen mogen; nein, es kannte ihn wohl keiner recht, was sein Amt war, die nach seiner Erfüllung bessen, darum er kommen war.
- 30. Diese Manner, welche Christum urtheilten und tobteten, bie saßen im Amte bes Gesehes ber Gerechtigkeit Gottes: bas Gerseh, als Gottes Gerechtigkeit, tobtete Christum; fie aber meinten, sie thaten Gott einen Dienst baran, und eiserten im Gesehe Gottes Gerechtigkeit, welches Gefeh sie auch jum Wertzeuge ber Erfullung bes Gesehes in Christo, als bes Gesehes Amtleute erkoren hatte.
- 31. Wie benn auch Saulum also, bag er in bem Gesete ber Gerechtigkeit Gottes eiferte, mit wahrem gottlichen Eifer, wie es das Geset ersoberte, bis ihn die Ersullung des Gesetes im Eifer seines Fürhabens ergriff und ihm andeutete, daß dieser Eifer im Gesete sei mit Blut erfüllet worden. Er sollte hinführo nicht mehr im Gesete der Gerechtigkeit des Laters, im Feuer eisen, sondern im Besete der Erfüllung, in der Liebe Christi.

32. Denn das sind nicht die größesten Sunder, die Christum gekreuziget haben, benn sie sollten es thun, vermöge des Amts im Gesete, das sie trugen; sondern das sind vielmehr die größesten Sunder, welche nach des Gesets Erfüllung Christum spotten und in seinen Gliedern tödten, auch selber in Sunden todt bleiben, nachedem ihnen schon die Gnade in des Gesets Erfüllung in Seistes Kraft mit Wundern und Thaten war angeboten, welche ihre Ohren zustopften, und nur darwider lästerten. Diese lästerten den heiligen Geist im Berdienst Christi in seiner herrlichen Offenbarung und ans gebotenen Gnade.

33. Darum follen wir bie Schrift recht ansehen, und nicht von einer sonderlichen Berftodung sagen, indem Christus fagte: Sie wiffen es nicht, mas fie thun; es wußte es keiner, wer Christus

war, bis in feinem Tobe, ba erkannten fie ihn erft.

34. Db nun hernach einer nach ben Worten Christi sagen wollte: Ich thue dieß und das, und weiß nicht, was ich thue, Gott hat mich also verstodt, ich muß es thun; item, ich muß stehlen, tugen, auch wuchern, geizen und zurnen, und damit Hoffart treiben: der sehe sich wohl an, was er ist, und ob er nicht ein Kind des Teusels sei, welcher ihn mit solcher Einbildung verstodet habe. So ihn Gott also verstodet hat, daß er es thun muß, so ist das Geses seiner Gerechtigkeit von ihm ab, und auch die Lehre des Evangelii: denn er thut, was er thun soll und muß, und kann unvermeiblich anders nicht sein: welches alles wider das Geses der Gerechtigkeit des Baters, und wider das Geses des Sohnes in seinem Evangelio läuft; und er dessen keinen Beweis hat, damit er sich entschulz dige, wenn ihn Gottes Wahrheit als einen Lügner in die Holle wirft, deren Kind er im ergriffenen Jorn Gottes auch ist, als aus dem Bater der Lüge geboren, wie Christus vom Satan sagte Ioh. 8, 44.

35. Debr wirft bie Bernunft ein: Chriftus bat fur Destrum, bag fein Glaube nicht aufhore, Lut, 22, 32. warum auch nicht fur bie Anbern, bag berer Glaube nicht aufhore?

Alfo muß ja ein Furfat fein, fagt die Bernunft.

36. Erklärung: Wie obgemeldet worden, Petrus und die andern Apostel empfingen ben Grund des Glaubens aus Christi Stimme vor der Erfüllung des Gesetes; ihr Glaube ruhete noch im Gesete bes Baters, als im Geiste der Gerechtigkeit Gottes, darum sagte Christus zu ihnen, er wollte ihnen einen andern Tröster senden, nämlich den Geist der Wahrheit, der den Glauben aus Christi Ersfüllung und Tode, aus seiner Auferstehung und Wiederbringung nehmen würde, der würde bei ihnen bleiben, und sie in alle Wahreheit leiten, und es von dem Seinem nehmen und ihnen in ihnen verkündigen.

37. Der erfte Glaube ward ihnen aus bem Bater gegeben, ba er fie Chrifto ju feinen Jungern gab; barinnen lag noch Gottes

Serechtigkeit im Born. Diesen Glauben begehrte ber Satan ju sichten und zu durchbringen, ob er ber sei, ber ihm solle und wolle sein Reich im Menschen nehmen, und die Holle gerfibren. Welcher Glaube im Born Gottes, auf bem rechten Teste ber Prebirung, im Feuer noch nicht bestehen konnte, darum bat ber Name Jesus für sie, daß boch dieser Grund, darinnen sie hernach in dem Glauben, der Liebe und Demuth sollten Wunder thun, in ihnen nicht aushörte; sonst wurden die Wunder also feurisch nicht sein erfolget über Leben und Tod, als über Gottes Gerechtigkeit, welche die Liebe im Blute Christi überwand.

38. Den Andern aber war dieser Glaube noch nicht gegeben, denn sie waren nicht Apostel, sondern mußten warten auf die Berbeisung, da ward ihnen der Gnadenglaube gegeben: und in demsselben Gnadenglauben bittet Christus auch für sie wie für Petrum, daß ihr Glaube nicht aufhöre, wie geschrieben stehet: Er sist zur Rechten Gottes und vertritt uns, und bittet ohne Aushören die Serrechtigkeit Gottes, mit unaussprechlichem Seuszen für uns, in uns selber. So wir doch die Schrift wollten einmal lernen sehen und verstehen, und von dem unnützen Geschwäße ausgehen in den Grund der Wahrheit.

39. So soll nun Niemand fagen, Christus bitte nicht für alle Menschen, wie er für Petrum bat, daß ihr Glaube nicht aushöre, benn er ist das wirkliche Bitten, nämlich das Gebet in uns selber: was gauteln wir benn lange mit solchen Einwürsen? welche wir auf Begehren haben erklären sollen, und meinen es treulich, denn da Christus sagte: Bater, vergleb ihnen, sie wissen nicht, was sie thun, da bat er für alle, die ihn noch nicht kannten, und aber noch würden kennen lernen.

40. Das aber eingeworfen wird: Judam ließ er verzagen! ba siehe die Schrift an, was sie von Juda saget. Christus saget Joh. 17, 12.: Ich habe der keinen verloren, die du mir gegeben halt, ohne das verlorne Kind, daß die Schrift erfüllet wurde, die da saget: Der mein Brot isset, tritt mich mit Füßen. Psal. 41, 10. Sieshest du nicht, daß Christus ihn ein verloren Kind hieß, welcher schon vorhin eine Distel war, welchen der Jorn in Gottes Gerechtigkeit in sich geboren hatte zu seinem Leben.

41. Also mußte Judas, zu einer Figur und zum Berrather Chrifti, ein Apostel genennet sein, anzubeuten, mas für Leute unter Christi Lehrern kunftig sein wurden, als namlich: sie wurden das Brot des Kelchs Christi essen, unter dem Scheine großer Helligkeit, und wurden doch nur Christum in seinen Gliedern verrathen und zum Tode helsen urtheilen; wie solches eine lange Zeit die Diener der antichristischen Kirche in den Secten gethan haben und noch auf heute thun, welche die wahren Christen nur verachten, und sie verleumden, und Christum helsen treuzigen und todten.

42. Also sagte Christus, daß badurch bie Schrift muffe erfüllet werben, welche von Christo deutet, daß er stets in seinen Gliedern also verrathen und getöbtet werden sollte, auf daß Gottes Gerechtigeteit stets auch in Christi Gliedern bis an der Welt Ende erfüllet werde. Also mussen diese Judasbrüder ein Werkzeug der Gerechtigkeit Gottes im Jorne darzu sein, und mussen mit unter die Aposstel gezählet werden, daß man ihnen gläubet, sie sind Apostel.

43. Sie musen apostolischen Beruf von Menschen haben, und an Christi Stelle sigen, und bas Brot Christi esten, auf bas ja Christi in seinem Proces in seinen Gliedern immerdar verrathen werde, und der Proces Christi nicht aufhöre, bis er wiederstomme und seine Braut heimhole. Denn diese Judasbrüder dienen auch Gotte in seiner strengen Gerechtigkeit, auf daß dieselbe stets im Blute Christi in seinen Gliedern erfüllet werde; denn der Gottlose ist Gott ein guter Geruch jum Tode, und der heilige zum Leben.

44. Well benn Gott ein zorniger und auch lieber Gott ift, so mußte und muß noch allezelt die Figur in Christi Amte neben einsander stehen, auf daß eine die andere treibe, und in einander offens bar werde, jum Lobe der Herrlichkeit Gottes, am Lage seiner Er-

fceinung.

'n

:

:

١.

45. Es kann Niemand mit Grund sagen, daß Gott Judom aus sonderlichem Willen und Kursah verstodt habe, daß er sich nicht hatte bekehren können; sondern die Gerechtigkeit Gottes im Zorne hatte ihn ergriffen und in eine Distel sormiret und geboren, ehe er ein Apostel war, auch noch im Saamen, ehe die Seele geboren ward als aus angeerbter Sunde, da Gott bis ins dritte und vierte Glied strafet.

46. Also fiellte Gottes Gerechtigkeit mit Juda eine Figur bar, wie der Mensch jum Berdammnis des Todes in Gottes Gerechtigzeit seit sei ergriffen worden, und wie diese Gerechtigkeit Christum jum Tode offenbaren sollte, daß er solle in der Gerechtigkeit sur das Bolt der Sunde sterben, und der Gerechtigkeit genugthun. Also stellete der Jorn seine eigene Figur mit dem Juda neben Christo, in sein Amt, daß man erkennen sollte, es ware Gottes Wille, daß sein Jorn im Menschen sollte getilget werden, und blieb doch des Jornes eigener Wille, in Gottes Gerechtigkeit in sich selber wohnend, als ein Centrum zur Offenbarung Gottes, wie vorn vom Centro ausgeschhret worden.

47. Das aber einer sagen wollte: Was mag beg ein Kind in Mutterleibe, daß es eine Distel wird? Dem wird gesaget, daß es ber Wurzel (bessen die Distel selber ist) Schuld ist, wie Christus sagte Watth. 7, 18.: Ein arger Baum kann nicht gute Früchte bringen. Der Jorn Gottes will auch kreatürlich sein, aber solches nicht aus Gottes Fürsate, sondern aus des Grimmes Fürsat der ewigen Natur selber; welcher aber nicht Gott, sondern Grimm, und

als eine Ursach des Feuers ist, daraus das Licht offenbar wird. Siehest du allbie nichts, so rathe dir Gott!

48. Daß man aber sagen wollte, Juba sei sein Berbrechen leib gewesen; bas ist wohl wahr. Ift es boch bem Teufel auch leib, baß er nicht ein guter Engel sein kann, sonbern ein Teufel; und baß er solches nicht sein kann, so verzaget er an ber Snade

Sottes, bas ift feine ewige Solle.

- 49. Also auch Judas; ihm war leid, daß er von Gottes Gnabe verftofen mar, aber ber Gnabe begehrte er nicht, benn ber Quell jum Gnabenbegehren mar nicht in ihm, er mar nicht aus bem Glauben geboren, als aus bem verheifenen Saamen: und ob er mohl aus berfelben Natur hertam, ba ber Glaube innen lag, und auch bas eingeleibte Bort im Abgrunde ber Seele batte; fo batte aber feine Seele ichon eine Sigur ber Finfternif, welche in ber Gnabe gang tobt und gar untuchtig jum Leben mar. obgleich eine Diftel in Honig gefett wurde, fo muchfe boch nur eine fette Diftel aus; biefen geboret nicht bie Gnabe, benn Chriftus fagte feinen Jungern : Dehmet bin und trinket, bas ift mein Blut, bas fur euch und fur viele vergoffen wird; im Blute war die Tinctur: Die Sonne giebet ihre beilige Tinctur nicht ber Diftel welche Diftel ein falfc Leben gegen ber. Tinctur bat; fie giebet ihr mobl Ens und Befen, aber bes Reinobs ift bie Diftel nicht fabig, fie fabet nur aus ber Sonne eine Gigenschaft nach ihr, wie fie ihr bienet: alfo ift es auch allda zu verfteben. St. Paulus faget: Darum, daß ihr nicht unterscheidet ben Leib bes herrn, empfahet ibn ber Gottlose jum Gerichte, wie die Diftel die Sonne. 1 Ror. 11, 29.
- 50. Item, es wird ferner in der Bernunft eingeworfen vom Blinden, Joh, 9, 2. ba die Junger Christi fragten: Ber hat ge-fündiget, dieser oder seine Eltern? benen Christus zur Antwort gab: Es haben weber seine Ettern, noch dieser gefündiget; sondern daß die Werke Gottes offenbar wurden.

51. Ertlarung: Gott hat bas Reich biefer Welt in Beit, Biel, Maag und Gewicht eingeschlossen Sap. 11, 22., und fteben die Werte Gottes in einer wirkenden Figur: wenn die Figur soll offenbar werden, so stehet auch basselbe ba, darinnen und damit es soll offenbar werden.

52. Da Christus in diesem glaubigen Blindgebornen sollte offenbar werden vor seinem Leiben und Erfüllung des Gesetes der Natur: so mußte ihn das Geset mit den Augen der Natur von ehe tödten, auf daß ihm Christus die Augen des Glaubens möchte aufthun, welche Glaubensaugen hernach auch der Natur ihre Augen durch die Gnade aufthun. Und war eine Figur, wie wir in Adam an Gott blind worden waren und wie wir in Christo wieder sehend würden. Denn diesem Blinden kam seine Blindheit nicht aus sonstider angeerbter Sunde, denn er war ein Glaubenssaumen, in

welchem Chriftus mit feiner Annehmung der Menschheit war rege worden, barinnen er auch an ihn glaubte; aber dieß innerliche Glaubenssehen aus Chrifto galt noch nicht, er sollte erst durch menschliche Stimme sehend werden.

- 53. Denn als Jesus Mensch warb, ba ward bas Menschliche in Sottes Sehen geboren, aber bas Geset Gottes hielt bieß Sehen in ben armen Sundern noch gefangen, bis unsere Augen aus seinem Tode, aus des Gesets Erfüllung sahen. Darum da dieser in Glaubenssamen in Mutterleibe, burch Christi Eingehung und Offenbarung in der Menscheit, sehend worden war: so todtete die Natur sein Sehen, daß er nicht mußte mit dem Glauben durch das Licht der Natur sehen: denn es war Gottes Gerechtigkeit im Gesete der Natur noch nicht genug geschehen.
- 54. Also mußte bieser blind geboren werden, auf daß das gottliche Auge im Glauben ihn sehend machte, durch das Einsprechen
  bes heiligen Namens Jesu, daß die Herrlichkeit Gottes offenbar
  wurde. Und soll man nicht sagen, daß dieser Blinde burch einen
  sonderlichen Fürsah blind sei geboren worden, sondern er war einer
  aus der Wurzel des Glaubenssaamens, welchen Glauben der Name
  Jesus (als Gottes Licht in der Liebe) sehend machen sollte; er
  war einer im Uhrwerke Christt, zu seinem Proces von Gott dem
  Bater Christo gegeben, gleichwie die Phartsaer im Uhrwerke des Gefebes der Gerechtigkeit Gottes auch mit zum Proces Christi kamen.
- 55. Item, es wird auch ber Spruch Matth. 24, 24. in ber Bernunft eingeworfen, bamit sie will erhalten, Gott wolle, baß die Menschen verführet und verdammet wurden, da Christius spricht: Es werden falsche Christi und falsche Propheten aufstehen, daß in Irrthum, so es wöglich ware, auch die Auserwählten verführet wurden.
- 56. Ertlarung. Diefer Tert faget, fie werben aufftehen; er faget aber nicht, bag fie von Gott gefandt feien, viel weniger aus Chrifto, bem alle Gewalt gegeben mar im himmel und auf Erben.
- 57. So sollten biese falsche Propheten aus bem Fursat Gottes Jornes, als aus dem Eifer der Gerechtigkeit entstehen, und ber falsschen Maulchristen Serz sichten, welche sich Christen nennen: diese sollten durch diesen verbitterten Seist Gottes Jorns aus dem Proces Ebristi gesichtet werden, daß sie glaubten den Geistern der Lige, dieweil sie sich Christen nennen und aber Christus nicht in ihnen ist, sondern sie Kinder des Jornes sind; so sollten sie ihre Bild der Greuel und falscher Deutelei darstellen, auf daß ihnen die Kinder bes solfchen Namens Christi, mit Christi Purpurmantel bedeckt, ans hingen, und sich die wahren Christen von ihnenabsond erten, auf daß erkannt wurde, wer Christus sei: und auch durch die falschen Prospheten der Proces Christi, mit Verrathen, Tödten und Leiden offenbar,

und immerbat Chriftus von ben Pharifdern und heiben, um ihres falfchen Gottesbienftes willen, getobtet wurde.

- 58. Denn Gottes Gerechtigkeit fobert bie Rirche Chrifti im Blute, und fiellet immerbar eine Ursach mit falschen Propheten und Epriften bar, welche falsche Propheten mit ben heiben, als Eprannen, ohne Unterlaß Chriftum in seinen Gliebern tobten und ber Gerechtigkeit Gottes aufopfern, baburch Gottes Jorn in ben wahren Chriften getobtet wirb.
- 59. Wenn man bieselben salfchen Propheten iho will tennen, wer die sind, so sehe man nur diese an, welche ihnen aus den Buchstaben Meinungen zusammengefaßt haben, und etwan stattliche Possillen woller Schmähkarten und Anitteln des Borns Gottes gesett, da eine Sette die andre mit in die Augen schläget und für falsch ausschreiet, und leben doch dieselben Schreier einer wie der andre, und schweiben nur zu ihren Ehren, daß sie wollen für hochgeleckte Leute gesehen sein, auf welche alle Welt sehen soll, daß sie Christus sind, und sind aber nur der Titel und Maul Ehristus, ohne die Gnade; leben auch ganz außer Christi Proces in eitel Gelüsten des Fleische, und dichten täglich mehr, wie sie mögen Ränke erdenken eines neuen Ordens und Gottesbienstes, darunter sie einen gleisenden Schein bekommen, und man sie besto das ehret, und mit Reichthum zur Bauchschlie ihres Gottes Maussm des Bauchs, begabet.
- 60. Diese haben nicht Christi Geist in ihnen, find auch nicht Apostel Christi, sondern alle mit einander nur falsche Propheten, welche aus dem Buchstaden, ohne Wissen, deuten; denn was sie sagen, das wissen und gläuben sie selber nicht, und sind eben die reißenden Wolfe, von denen Christis sagte, sie haben nicht Christi Wissen in ihnen, und weissagen auch.
- 61. Aber von benen, welche in Christo find, fagte er: es fei nicht möglich, baß sie mögen verführet werden; das find nun diese, in welchen Christo ist Mensch worden, die find nach dem innern Grunde in Christo im himmel in Gott, und hören Christo im himmel in Gott, und hören Christo im himmel in Gott, und hören Christo in ihnen reden, benn sie horen nur Gottes Wort und nicht die salfchen Propheten. Wenn man dieselben falschen Propheten iho in allen Setten sollte ausgaten, so wurde die apostolische Schaar klein werden, welche sich Apostel nennen.
- 62. Darum soll man mit nichten sagen, bag Gott barum verhange, das solche falsche Propheten kommen, daß er den Menschen (welche sonst möchten zur Seligkeit kommen) die Seligkeit nicht gönnen wollte, wie die Bernunft also irret, daß ihm Gott einen Haufen zur Seligkeit geordnet habe, und den andern zur Berdammniß; und das wolle Gott haben, darum sende er ihnen kräftigen Irrethum, daß sie nur fallen sollen, daß er moge seinen Born an ihnen beweisen.

- 63. Ihr lieben Brüber, die ihr mit solchem Wahn bestürzet seid, wir rathen euch bas: lehret nicht Wahn, seld bessen vonehe in Christi Geiste in euch aus dem Grunde versichert, ihr werdet sonst in Gottes Gerechtigkeit mit in der falschen Propheten Zahl ergriffen! Habt ihr nicht die Thure Christi in eurer Seele offen, daß ihr möget im Geiste Christi aus und eingehen, und wahre gewisse Weise für die Schaafe sinden, daß ihr sie möget in Christi Grafe weiden: so lasset es nur bleiben.
- 64. Eure Schulenkunft, da ihr einander mit Worten der Bernunft schlaget und überwindet, und hernach solche Bernunftüber- windung für Christi Wahrheit schreibet und sehret, das gilt euch nichts vor Gott, denn Christus hieß diese Diebe und Morder, welche außer seinem Seiste und Wissen zu einer andern Thure (als namslich durch Bernunftschlusse) ohne Christi Wissen und Willen einsstiegen. Seid ihr nicht mit Christi Geist gewappnet, so ziehet nicht in den Krieg wider einen solchen machtigen Feind, den Leufel, und wider Sottes Gerechtigkeit im Jorne, ihr werdet mit euren Bernunftschlussen, ohne das Blut Christi in euch, allda nichts erhalten, sondern ihr werdet nur in Gottes strenger Gerechtigkeit in euren Bernunftschlussen gefangen und zu falschen Propheten im Jorne Gottes erwählet.
- 65. Denn feiner ift ein Prophet, er fei benn in bem großen Uhrwerk gottlicher Orbnung im ausgesprochenen Wort, im Biel berfelben Beit, aus Gottes Gerechtigfeit geboren, ba ber heilige Geift Gottes, burch baffelbe Biel, in gottlicher Ordnung rebet. Er muß ein Biel fein in bem Uhrwert im Mofterio Magno, burch welches ber Beift Gottes auf ein ander Biel ber Offenbarung beutet. benn die Propheten folche waren, und noch heute find, welche im Biel bes großen Uhrwerts, in ber Gnabenverfehung in Chrifto Jefu fteben, ba une Bott in Chrifto Jefu vor ber Belt Grund verfeben (als gefeben) bat. Er muß in Gottes Gerechtigkeit mit feinem prophetischen Geifte inne ftehen, und eben in bem Biel, da Gott hat ben Ramen feiner Liebe in die Gerechtigleit einverfeben, auf baß er aus bem Grunde bes Gefetes ber Gerechtigfeit Bottes Rurfates, und bann auch aus bem Grunde ber furgefetten Gnabe geboren feibag er moge Befes, ale Gottes Berechtigkeit, und auch Evangelium, als Gottes Liebe und bes Gefetes Erfullung lebren.
- 66. Diefer ift ein rechter Prophet, und tein anderer, denn er ift bas Biel eines Reichs im Mpsterio Magno, baburch und daraus die Ordnung der Reiche auf Erden urständen; er ist besselben Reiche Mund: weil er aber lehren muß, wie daß Gottes Gerechtigkeit im Jorne mit der Gnade getöbtet werden soll, und daß die Gnade vonsehe dem Jorne sich gang einergeben musse in die Tobtung der Gerechtigkeit; so wird er auch im Proces Christi berselben Gerechtigkeit Gottes von den falschen Propheten und Pharisaern mitgeopfert: denn

bas foll und muß fein, auf daß fein Biel auch im Blut Chrifti hindurch durch den Born geführet werde, und das Biel der Gerechteit in die Gnade gefett werde, barum muffen die Propheten Chrifti Martyrer werden.

67. Dieses merket wohl, alle, die ihr wollet lehren, und meinet, ihr seid bargu berufen: sehet euren Beruf in euch wohl an, ob ihr auch von Gott in seinem Uhrwert in Christo berufen seid? Db euch Christus in euch mit seiner Stimme hat berufen? Wo nicht, so seid ihr anders nichts als nur falsche Propheten, die da ungesendet laufen, und nicht zur Thure Christi in den Schaafstall geben.

68. Daß ihr euch auf Menschenruf sleuret, das gilt wohl vor Menschen, und Gott läßt ihm das auch gefallen, was Menschen thun, wenn es in seiner Ordnung geschieht, sonderlich wenn ihr euch aus Menschenruf in Gottes Ruf einergebet, und auch denket, wie ihr des göttlichen Rufs in eurem Menschenrufe fähig werden wollet. Wo das nicht ist, und ihr nur im Menschenruse in eigenem Willeu bleibet, so siet ihr auf dem Stuhle der Pestilenz, und seid Pharissaer und falsche Propheten. Und wenn eurer gleich viel Punderttausend wären, so macht das Amt euch nicht zu Propheten und Hirten Christi, ihr gehet denn durch Christi lebendige Thür ein. Und ob diese wohl dem Pharison nicht schmecken wird, so ist doch die Zeit geboren und das Ziel vorhanden, das es soll offendar werden, und davor hilft keine Menschenlist mehr. Weh dem Bolk, das dieses verachtet, es wird in Gottes Gerechtigkeit im Eiser gestessen werden!

69. Item, die Bernunft wirft auch ben Propheten Jonam ein, zu ihrem Beweis, daß Gott bie Menschen zum Bofen und Guten, als zu seinem Fürsat zwinge, wie er Jonam zwang, baf er

mußte gen Rinive geben. Jond 1.

70. Erklarung. Hore, Bernunft, irre bich nicht, Gottes Geist läßt sich nicht von ber Vernunft richten. Jonas war ein Prophet, geboren aus dem Ziel des Bundes, und stund in Christi Figur, wie Christus dem Zorne Gottes im Rachen des großen Wallsiches göttlicher Gerechtigkeit (dieselbe zu erfüllen) eingeworfen werden solltez wie er in das Meer des Todes eingehen sollte, und wie ihn der Zorn Gottes (welchen er in demselben Wallsiche des Todes überwand) wieder lebendig und ledig aus sich ausgehen lassen sollte, wie Jonas aus dem Bauche des Wallsisches.

71. Er war eine Figur Chrifti, und aus dem Biel des großen Uhrwerks, aus Mosterio Magno, aus beiden Fürsätzen Gottes, als aus seiner Gnade und aus seiner Gerechtigkeit geboren, und zur Figur, als zu einem Spiel des Geistes Gottes dargestellet, da der Geist in dieser Figur auf Christum sahe und beutete, wie nämlich die Menscheit Christi, als unsere angenommene Menscheit, vor Ninive, als vor ber Gesahe des Lebens, sich entsetzen würde: wie denn Christus

fagte, als ist die Zeit da war, daß er sollte gen Rinive, als in Sottes Born eingehen: Bater, ist es möglich, so gehe dieser Kelch von mir! Luk. 22, 42. Item, er verbarg sich öfters vor den Pharischen, als den Niniviten, wie Jonas vor Ninive.

72. Auch beutet biese Figur an, daß, wenn wir arme Joniten bem Bolte die Strafe und Gerichte Gottes ansagen sollen, und unser Leben unter sie um der Wahrheit willen wagen mussen, wie man Aussichte sucht, und sich auf das Meer der Welt begiebet, unter die setten Tage, und fleucht von Gottes Befehl, schweiget stille, aus Furch vor den Niniviten: alsbann kommt der Wallfisch Gottes Bornes, und schlingt die Propheten in seinen Mund.

73. Daß aber Jonas mit Gewalt hinzu getrieben warb, beutet an, baß ber Fursat Gottes des Baters in Christo sollte und mußte bestehen: daß, obgleich Abam von Gottes Gehorsam sich abgewandt in die Bilblichkeit dieser Welt (darburch der Mensch dem großen Wallsische, dem Tode übergeben ward, noch sollte Gottes Fürsat bestehen, und Abam in Christo aus dem Bauche des Todes aufstehen.

74. Das ist die Figur mit Jona, ihr lieben Bruber, und nicht euer Fürsat und 3wang jum Bosen und Suten. Es ist Christi Figur, darum lasset ab von solchen Schlüssen, und lästert nicht den heiligen Geist in seinen Wundern in der Figur Christi, mit Andeuten irriger Meinung, oder ihr werdet mit euren Schlüssen in das Meer Gottes Jorns geworfen werden, sollen und wollen wir euch in Liebe brüderlich warnen.

## Das 13. Kapitel.

### Summarifder Schluß aller biefer Fragen.

Die Bernunft fuhret auch endlich ben Spruch Chrifti ein, Joh. 17, 6. ba er faget: Bater, ich habe beinen Ramen offenbaret ben Menfchen, die bu mir von der Belt gegeben haft. Damit will sie beweisen, daß Christus seinen Ramen Niemanden offenbare, der Bater gebe ihn denn ihm zuvorhin aus seinem Fursage, od er wolle, oder nicht.

2. Erklarung. D bu gar jammerlich verblendete Bernunft, wie bist du so blind! Weißest du, was des Baters Geben ist? Es ift das Centrum in der Seele, als des Baters Willen in der Scienz der ewigen Gerechtigkeit, da die Scienz entweder mit Begierde des Greuels, oder mit gottlicher Liebe der Gnade beladen wird, bahin

giebet fie das sprechende Bort in Sottes Serechtigkeit; entweder in eine Burgel einer Diftel, oder in eine Burgel des Slaubendssamens. Der Burgel im Glaubendsamen wird Christus offenbar, denn es ist Christi Burgel, baraus ein Christ in Christo geboren wird: denen oder diesen Christenmenschen hat Christins von der Welt her sich immerdar offenbaret und ihnen Gottes Namen gegeben, denn er selber ist Gottes Name.

3. Diefer Tert ift nicht ju verfiehen, als wenn Sott vor bem Anfange ber Belt einen Schluß gemacht batte, und ben Schluß in eine gewiffe Ordnung und 3mang gefest, wie viel er ihm geben wollte, und welche; und baruter tonnte nicht geschritten werben, wie es bie gefangene Bernunft difo verftehet. Rein, nein, ber Baum Chrifti ift unmeflich, Gottes Gnabe und auch feine Gerechtigleit im Feuer find unmeflich alle beibe. Denn batte Gott ein Biel in Liebe und Born gefest, fo ftunbe baffelbe in einer Destiteleit in einem Anfange, alfo mußte man auch benten, bag es ein Enbe nehmen murbe. Rein, nein, ber Baum ber Ertenntniß Butes unb Bofes flehet in bem emigen Grunde, ba feine Beit noch Biel innen Gottes Gnade in Chrifto ift unmeflich und von Ewigfeit, alfo auch bas Reich ber Natur im Mofterio Magno, taraus bie fen: rifche Scieng aus bem Willen bes Ungrundes fich offenbaret bat. Bie Chriftus ben Denfchen (als ber Burgel bes Glaubensfaamens) vom Anfange ber Belt Gottes Ramen offenbaret bat: alfo auch bis and Ende ber Belt; benn alfo fagte er auch ju feinen Jungern, als fie ibn vom Ende der Belt fragten: Bie ber Blis aufgebet, und fcheint bis jum Riebergang, alfo follte auch fein die Butunft bes Menichen Sohns. Matth. 24, 27. Bie Die Sonne ben gangen Tag allen Dingen fich einergiebet und auf fie fcheinet, und in alle Dinge fich einbranget, es fei gut ober bofe: alfo auch bie gottliche Sonne Chriftus, als bas mabre Licht ber Welt.

4. Chriftus entzeucht sich Riemanden mit seinem Bicht der Gnade, er rufet sie alle und scheinet mit seiner Stimme in sie, gar teinen ausgenommen; aber sie horen und sehen ihn nicht alle, benn sie sind nicht von Gott. Die Scienz des ungrundlichen Willens bes Baters in der seelischen Kreatur hat sich in fremde Bilblichkeit zu einer Diftel der Schlange eingeführet, diese siehet und horet nichts, wenn Gottes Gerechtigkeit in ihr spricht: thue techt, oder ich will bich tobten, benn dies und das ist Sunde; thue es nicht, oder du

wirft von Gott verftogen.

5. Wenn bieses die Seele in ihr horet, so kommt der Teufet in seinem Schlangenbilde und spricht in die Scienz: Harre noch im Fleische in dieser und jener Luft, als in Geig, Hoffart, Neid, Born, Hurerei, Bollerrei, Spotterei, es ist noch wohl Zeit, daß du Busse an beinem Ende thuest. Sammle dir vonehe einen großen Schat, daß du ber Welt nicht mehr bedarfft; alsbann tritt in ein frommes

Leben, fo tannft bu einfam leben ohne ber Belt Spott, und be-

6. Also wird ein Tag und Jahr auf das andre geseht, bis an die Stunde des Todes, alsdann will man auch ein Gnadenkind und selig sein, da man doch die ganze Zeit in der Schlange gesteckt hat; da soll benn der Priester mit Gottes Leichnam kommen, und die neue Engelsgeburt mitbringen, da sie mancher Priester selber nicht hat, und eben auch an dem Orte zu Gaste ist.

7. Diese, weil sie in ber Schlange stecken, sind Christo nicht gegeben, sondern dem Born Gottes; der Born Gottes lasset sie nicht los, die Scienz der Seele wende sich denn in ihr zu der Gnade; und so das geschieht, so ist es das Geben, denn die göttliche Sonne scheinet alsbaid in die stillstehende Scienz, und zundet sich an; und das Anzunden ist nun der Name Gottes, welchen Christus der Seele giebet, davon sie anhebt in Christo zu schöpfen, und Buse der Bergebung zu wirken; nämlich wenn sie anhebt von der Einsbildung der Falscheit stille zu stehen.

- 8. Denn man spricht: Nicht mehr thun, ift die größte Buße; das geschieht, wenn der Grund der Seele anhebet stille zu sein von der Einbildung, und gehet in ihren Abgrund, welches sie zu thun Macht hat, sie sei denn schon eine Distel, so lauft und wächst sie ans Ende der Zeit: jedoch in kein Gericht von außen über sie, als nur ihr eigen Gericht, weil sie im Leben dieser Welt ist, die zur Erndtezeit; aber schwer iste, so der innere und auch der außere Grund der außern Constellation falsch ist, die laufen gemeiniglich bis ans Ende aiso, alsdann kommt nur Judasduße, und hilft sie das Kigeln mit dem Leiden Christi wenig, wenn nicht Ens des Glaubens da ist.
- 9. Die Pracht mit ben herrlichen Begräbnissen bes tobten Thieres ift nur bes Teufels Spott, daß er sie damit spottet: benn die jugerechnete Gnade gilt nicht von außen, daß wir mit auswens bigen Gnadenworten losgesprochen werden, wie ein Herr oder Fürst einem Mörder das Leben aus Gnaden schenkt; nein, nein, es muß die jugerechnete Gnade Christi in uns, in dem inwendigen Grunde der Seele, offenbar und unser Leben werden.
- 10. Man foll die Buse nicht ans Ende sparen, denn ein alter Baum wurzelt übel; ift Chrifius nicht in der Seele, so ist teine Gnade oder Vergebung der Sunden: denn Christus selber ist die Bergebung der Sunden, welcher die eingeführten Greuel in Gottes Jorne, in der Seele, mit seinem Blute in und transmutiret, und in das gottliche Feuer verwandelt; wie er zu den Pharisarn bei dem gichtbrüchigen Menschen sagte, als er sprach: Deine Sunden sind die vergeben; das geschah, da er Christi Stimme in seiner Seele sing, da vergab ihm das lebendige Wort in ihm seine Sunde, das ist, er überwältigte die Sunden, und trat der Schlange

eingeführten Greueln mit dem Feuer der Liebe auf den Lopf ihres Willens.

11. So kann nun Niemand die Sande vergeben als Chriftus im Menschen; wo Chriftus im Menschen lebt, da ist die Absolution; benn da Christus sagte: Nehmet hin den heiligen Seift, welchen ihr die Sunden erlasset, denen sind sie erlassen; und welchen ihr sie behaltet,, denen sind sie behalten: das gehet auf die wahren Apostel und ihre rechten Nachfolger, welche den heiligen Seist aus Christo genommen haben, und welche selber in Christo leben und sind, und Christi Stimme in sich haben; diese haben Macht in die hungerige Seele einzusprechen das lebendige Wort Christi, das in ihnen wohnet, und der andern keiner nicht; sie heißen und gleißen gleich wie sie wollen, so mussen sie Christi Apostel sein, wollen sie sein Amt verwalten, sonst sind sie nur Pharischer und Wolfe.

12. Auch so muß die Seele ihren hungerigen Dund gegen bem Einsprechen aufthun, sonft gehet bas Bort in sie nicht ein; als es benn nicht in alle ging, wenn Christus selber predigte und lehrte, sonbern nur in die hungerigen und durstigen Seelen, von welchen Christus sagte: Selig sind, die ba hungern und durften nach ber Gerechtigkeit, benn sie sollen satt werden, verstehet mit der Kulle

feines Wortes.

13. Denn nicht bei Menschen stehet bas Sunbenvergeben, sonbern in Gewalt bes Worts Christi, bas im Menschen wohnet; nicht bes Menschen Sprechen vergiebet die Sunde, sondern Gottes Sprechen im Menschenwort. Das gehet nun nicht in die falsche Distel, sondern in die Seele, wo der Glaubenssame im Schall der Bewegniß lieget, und wo die Seele von der Bildung der Schlangen begierde kille stehet.

14. Darum verlagt euch nicht auf Menschen, sie tonnen euch bie Sunde nicht vergeben und die Gnade geben; ihr hungert denn und burstet selber nach der Gerechtigkeit. Die Buße sparen (ober die Absolution) bis an das Ende, das ift eine Judasbuße; es gilt

nicht nur troften, fondern neugeboren werben.

15. Also, ihr lieben Brüber, habe ich auf angeregte Punkte kurzlich aus dem Grunde antworten wollen, und ist dies meine Meinung: daß der Schrift Sprüche alle wahr sind, aber die eigene Bernunst irret, und verstehet dieselben außer Christo nicht. Der Apostel saget: Wir haben nicht einen knechtschen Geist empfangen, daß wir uns abermal fürchten durfen, sondern einen kindlichen Geist, der da schreiet Abba, lieber Bater. Röm. 8, 15. Nicht der Welt oder des Fleisches Sinn haben wir empfangen in der verheißenen Gnade, sondern den kindlichen Sinn Christi, der uns frei gemachet hat von dem Gesetz der Sunde. Darum soll ein jeder gesinnet sein wie Jesus Christus, der einige Mensch in Gnaden, sagt der Apostel, Philip. 2, 5. und wer biesen Sinn nicht hat, der vernimmt nichts

was bes Geistes Gottes ist, es ist ism eine Thorheit, und begreiset es nicht. 1 Korinth. 2, 14.

16. Db wir nun in dieser scharfen Ausschrung Manchem stumm sein mochten und ein Anstos ober Aergernis, indem er sagen wollte, wir brauchten fremde ungewöhnliche Reden in unserm Grunde: so sagen wir mit Wahrheit vor Gottes Augen, daß wir es anders (als es uns in Christi Sinn ist gegeben worden) zu geben nicht haben. Wer aus Christo ist, der wird es wohl verstehen, den andern Spottern und Kickglingen, welche die Vernunft zum Meister

baben, benen haben wir nichts gefchrieben.

17. Wir vermahnen aber unsere lieben Brüder in Christo, solchen Aractat mit Seduld durchzusehen und zu lesen, benn sein Rame heißt Je langer je lieber: je mehr gescunden. Weil Christus uns selber heißet suchen, antlopfen und bitten, und uns die Verheißung gethan, daß wir sollen empfahen und sinden: so sollen wir nicht in Sünden wollen stille stehen, und auf das warten, die uns die Gnade Gottes überfalle und zwinge; auch gar nicht benten, daß Gottes Geist aus Bosem Gutes machen wollte, als nur den armen Sunder, welcher noch nicht gar eine Distel ist, denselben überfallt er freilich manchmal in seinen Sünden und zeucht ihn davon ab: läst er sich nun ziehen, so ist es gut; will er aber gar nicht, sondern tritt wieder in die Schlange, und treuziget Christum, der lästert den heiligen Geist, von dem die Schrift saget, er habe keine Vergebung ewiglich. Hebr. 6, 6. 7. Kap. 10, 26.

18. Es ist kein Mensch, welcher sagen barf, er sei nicht etwan etlichemal gezogen worden, sonderlich in seinen Gedanken; auch der Gottlose also. Christus scheinet allen Bolkern, einem wie dem andern, dem einen in seinem geoffenbarten Namen, dem andern Bolke aber in einem Namen des einigen Gottes: er zeucht sie allez und wegen seines Zuges und der Wissenheit, welche in ihre Heryan geschrieden sind, daß sie wissen, daß ein Gott sei, welchen sie ebren sollen, und sie das nicht thun, so werden sie gerichtet werden.

19. Wie viel mehr aber werden wir gerichtet werden, die wir ums Christen nennen, und das mahre Wissen haben, halten aber die Wahrheit auf, und verwandeln sie in Lügen, um einer gefasten Meinung willen, die wir uns einmal eingebildet und bei der Welt damit bekannt gemacht haben? Und ob wir hernach gleich an das Licht geführet werden, so gönnen wir uns der Stre mehr als Sott, und wollen das Licht mit fremder Deutelei verbergen, beschmudeln und zudecken, auf daß der Menschen Wahn als ein Abgott in Christi Stelle sitze: wie es denn vielmal also gehet, und Babel ganz darinnen stehet, daß Mancher nicht nachläst seine einmal bekannte Meinung zu vertheidigen, und sollte er die ganze Schrist bei den Haaren berauziehen.

20. Liebe Herrn und Brider, laffet uns Chrifto die Chre geben, und uns unter einander freundlich, mit guchtigen Worten und Unterweisung begegnen! Thue einer dem andern seine Gaben im brüderlichen Willen dar; denn es sind mancherlei Erkenntniß und Auslegungen; so sie nur aus dem Sinne Christi geben, so steben sie alle in Einem Grunde.

21. Wir sollen uns wegen ber ungleichen Gaben nicht verfolzgen, sonbern vielmehr in ber Liebe unter einander erfreuen, daß Sottes Weiheit so unausschöpflich ift; und denken auf das Künftige, wie und so wohl geschehen soll, wenn alle diese Wissenheit wird aus Siner und in Einer Seele offenbar werden, daß wir alle Gottes Gaben erkennen, und unsere Freude an einander haben werden, und sich Jeder des Andern Gabe erfreuen wird, wie die schonen Biumen in ihren unterschiedlichen Farben und Tugenden auf der Erde neben einander in Einer Mutter sich erfreuen: also auch ist unsere Auserstehung und Wiedertunft.

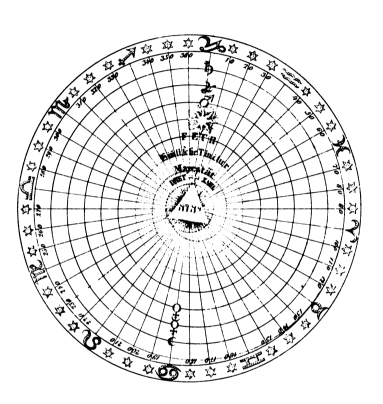
22. Bas wollen wir benn althie ganten um eine Biffenheit ber Gabe? In Chrifto liegen alle Schate ber Beibheit: wenn wir ben haben, fo haben wir alles; verlieren wir aber ben, fo baben

wir alles verloren, und auch uns felber.

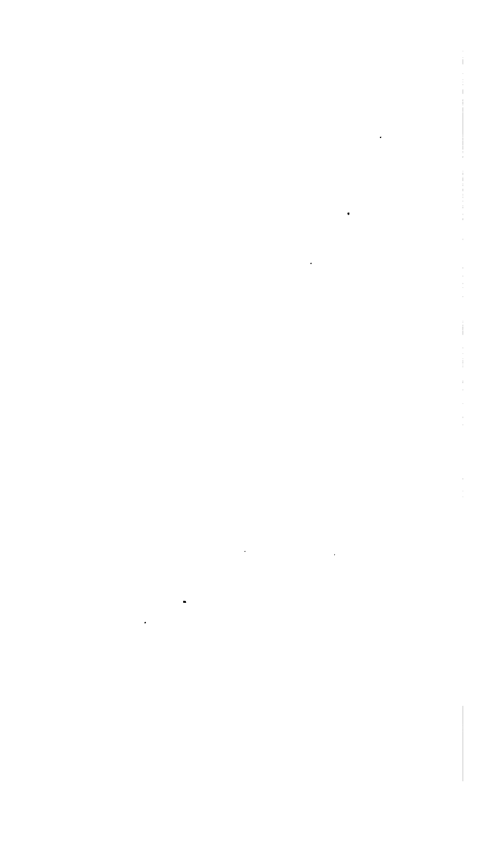
23. Der einige Grund unferer Religion ist, daß wir Christum in und lieben, und und unter einander lieben wie und Christus getliebet hat, daß er hat sein Leben für und in Lod gegeben: welche Liebe in und nicht offenbar wird, es werbe benn Christus in und Mensch geboren und offenbar, der giebet und seine Liebe, daß wie und in ihm lieben, wie er und liebet; denn er giebet unserer Seele sein Fleisch und Blut immerdar zu effen und zu trinken: undwelche Seele dieses nicht isset und trinket, die hat kein gottlich Leben in ihr. Joh. 6, 54.

24. Darum vermahne ich ben liebhabenden Lefer, ob ihm in biefem Tractat etwas zu scharffinnig sei; er wollte Gott die Epregeben, beten und dieß recht lesen. Es lieget alles, was die Sonne bescheinet und der himmel begreift, sowohl die Holle und alle Alefen im Menschen; er ist ein unausschöpflicher Quellbrun; er mag diesen hohen Grund, den uns Gott (als einem einfältigen Menschen) gegeben hat, mit der Weile ganzich und gar wohl begreifen und ergreifen.

25. Allein vor Schmahen wollen wir ihn, als lieb ihm Seele und Emigkeit ift, gewarnet haben; benn er wird uns nicht ruhren, sondern den grimmen Jorn Gottes in ihm selber. Mich aber, der ich zu diesem Werke verursacht gewesen bin, kann er wohl ruhren, denn ich stehe ohne sein Ruhren in Christi Banden. Ich will ihn aber in Liebe vermahnet haben, sich als einen Bruder in Christo zu erzeigen: und wo er es in gottlichen Gaben vermag, eine noch bellewe Erklarung zu machen: so ich alsbann dieselbe sehen werde, so will ich mich in seiner Gabe erfreuen, und dem Pochsten danken, der uns allerlei Gaben so reichlich unter einander glebet. Amen.







| RETURN CIRCL<br>TO 202 N             | JLATION DEPARTI<br>Nain Library                                                         | <b>MENT</b> 642-3403                         |
|--------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------|
| LOAN PERIOD 1                        | 12                                                                                      | 13                                           |
| HOME USE                             | _                                                                                       |                                              |
| 4                                    | 5                                                                                       | 6                                            |
| 1-month loan<br>6-month loans may be | MAY BE RECALLED A s may be renewed by co recharged by bringing b arges may be made 4 do | alling 642-3405<br>books to Circulation Desi |
| DUE AS STAMPED BELOW                 |                                                                                         |                                              |
| MAR 9 1977 1 8                       | HUTE SKEE DEC 6 7 (2.3)                                                                 |                                              |
| M. G. OFF. 199 21 77                 |                                                                                         |                                              |
| FEB 20 1070                          |                                                                                         |                                              |
| FEB 2.0 1979 9                       |                                                                                         |                                              |
| Rahuned by                           |                                                                                         |                                              |
| NAY 3 1 197                          |                                                                                         |                                              |
| Santa Gruz Jilney                    |                                                                                         |                                              |
| JAN 08 1990                          | 979                                                                                     |                                              |
| - JAN VO 1550                        |                                                                                         |                                              |
| FORM NO. DD 6, 40m,                  | 070                                                                                     | CALIFORNIA, BERKELEY<br>LEY, CA 94720        |
|                                      |                                                                                         |                                              |



UNIVERSITY OF CALIFORNIA LIBRARY

